
Euno: Contexto ideológico de un rebelde

Adur Intxaurrandieta Ormazabal

Universidad de Santiago de Compostela

aizute@hotmail.com

Resumen: En el contexto de la Primera Guerra Servil (139-132 a.C.) el caudillo rebelde
Euno  logró  establecer  un  reino  independiente  del  poder  romano,  un  reino  creado  por
esclavos aunque no centrado exclusivamente en ellos, pues el campesinado libre apoyaba el
levantamiento. En este artículo se pretende investigar la ideología que se esconde en la
formación del reino de Euno, pues toda estructura política necesita de una ideología que la
sustente.  El  problema surge  cuando  tratamos  de  encontrar  los  restos  de  esa  ideología,
puesto que las fuentes son bastante escasas, y el autor que más detalles nos transmite sobre
la revuelta, Diodoro de Sicilia, demuestra una hostilidad abierta hacia el rey Euno. Por lo
tanto,  nos remitiremos a  pasajes concretos para tratar de responder a nuestras preguntas.
Algunos puntos específicos de la narración reflejan la existencia de dicha ideología, tales
como la coronación de  Euno,  la  numismática,  el  teatro,  las  deidades  involucradas  y la
ingesta de peces.  Euno fue coronado y pasó a ser  llamado  βασιλεύς con el  nombre de
Antíoco junto con su “compañera” que también es coronada βασίλεια (D.S. 34/35, 2, 16). El
afianzamiento de un régimen se demuestra en este gesto, donde el soberano se establece
como líder y crea una nueva dinastía.  La coronación llega hasta nosotros gracias a dos
autores, Floro y Diodoro. El primero lo relata de una forma muy breve (Flor. 2, 7, 6-7) pues
solamente menciona la toma de las insignias reales por parte de Euno. Diodoro dice que
Euno se ciñe la  corona,  se viste  con los  atuendos de la realeza y proclama reina a su
compañera  (D.S.  34/35,  2,  16).  En cuanto a la  iconografía,  resalta  la  traza helenística,
concretamente seléucida, y la faceta local mediante la aparición de Deméter (Sánchez León
2004).  Los  esclavosrepresentaron  una  obra  (D.S.  34/35,  2,  46)  en  la  que  trataron  de
ridiculizar a los antiguos amos. Un teatro hecho por esclavos y para esclavos, que estaría
cargado de una moral pensada para sustentar la ideología del nuevo reino. La revolución
antigua es una revolución religiosa (Gallini 1970). La religión influye mucho en la forma
de pensar de los antiguos, y Euno lo sabía. Utilizó el culto a la Diosa Siria para atraer a un
sector de sus súbditos foráneos. Y de igual manera utilizó a Ceres/Deméter para atraer a la
población local a su causa creando así un culto mixto en el reino, aunque las dos deidades
no se llegaron a fusionar. Cerca del final de la narración del conflicto, Diodoro señala que
unos peces,  que para los  devotos  de la Diosa Siria eran un alimento prohibido, fueron
ingeridos y que quienes cometieron ese sacrilegio fueron castigados (D.S. 34/35, 9, 1 =
Const. Exc.  4, p. 387). No es casualidad que ese sacrilegio ocurra justo en el final de la
narración, pues por ello la Diosa Siria decide abandonar la causa de los rebeldes (Pailler
1988).

Palabras clave: Euno; Guerra Servil; ideología; Ceres/Deméter; Diosa Siria.

Abstract:  In  the  First  Servile  War  (139-132 BC),  the  rebel  leader  Eunus  was  able  to
establish an independent kingdom of the Roman power. A realm was created by the slaves
but it was not exclusively focused on them, since free peasants also supported the uprising.
In this article, We investigate the ideology that  lies in the formation of the kingdom of
Eunus, because any political structure needs an ideology to support it. The problem arises
when we try to find the remains of that ideology. The sources are quite limited. Diodorus
Siculus, the author who offers most information, demonstrated an open hostility towards
the king Eunus. Specific gestures of the narrative reflect the existence of such ideology,
gestures  such  as  the  coronation  of  Eunus,  coins,  theatre,  the  deities  involved  and  fish
sacrilege. Two authors mention the episode of the coronation, Florus and Diodorus. Florus
narrated it in a very short form (Flor. 2, 7, 6-7). Diodorus gives us more data. In Diodorus’
records,  Eunus  was  crowned  and  became  βασιλεύς,  calling  himself  Antiochus.  His
“companion”  was  also  crowned  as  a  βασίλεια (D.S.  34/35,  2,  16).  The  sovereign  was
established  and  a  dynasty  was  born.  This  gesture  demonstrated  the  ideology that  lied
behind. The emissions of coins responded to the necessity that the new monarchy had, the
necessity of approaching the local people. There are on the iconography Hellenistic motifs,
specifically Seleucid, such as in the local ones with the appearance of Demeter (Sánchez

1



León 2004). In the middle of a siege, slaves performed a play (D.S. 34/35, 2, 46). In that
play, they tried to ridicule the old masters. A play made by slaves for slaves, that would
settle the morals to support the ideology of the new. The religion had much importance in
Antiquity.  Ancient  revolutions were religious ones (Gallini  1970).  Religion had a great
influence on ancient thinking and Eunus knew it. He used the cult of the Syrian Goddess to
attract a sector of his subjects and, similarly, he used Ceres/Demeter to attract local people
to his cause, creating a mixed worship in the kingdom, although the two deities did not
come to merge. Near the end of the tale, Diodorus notes that sacred fishes were ingested.
For devotees of the Syrian Goddess, fish was a forbidden food. Those who committed this
sacrilege were punished (D.S. 34/35, 9, 1 = Const. Exc. 4, p. 387). It is no coincidence that
sacrilege  happens  right  at  the  end  of  the  narrative.  That  is  the  reason  why the  Syrian
Goddess decided to abandon the cause of the rebels (Pailler 1988). We think there is a close
relation between this episode and the ideology created by Euno, as violating the goddess
meant threatening the kingdom.

Key words: Eunus; Servile War; Ideology; Ceres/Demeter; Syrian Goddess.

Estado de la cuestión

Pocas son las fuentes de las que disponemos para analizar
un conflicto tan grande.1 Todas son hostiles a los hechos
(Morton 2013, 237-52)  y no profundizan lo bastante en el
tema siendo Diodoro de Sicilia la principal de nuestras
fuentes.

J. Vogt (1974, 83 ss.) propone como causa de la guerra la
desunión  de  clase  entre  los  esclavos  además  de  otros
motivos,  como  el  nacionalismo  o  la  religiosidad,
basándose en la afluencia de esclavos orientales a Sicilia
en este período.

Dumont (1987, 298) apunta que los esclavos luchan para
defender sus intereses y añade que la Guerra Servil fue
una iniciativa propia y no estuvo determinada por ningún
factor religioso o nacionalista, sino por la necesidad de
libertad que sentían esos individuos y que utilizaron la
desobediencia como arma.

La  religión  supone  para  Vogt  (1974,  83  ss.)  una  parte
importante  de  la  revuelta,  constituyendo  un  símbolo
contra  la  opresión.  Llega  a  la  conclusión  de  que  el
judaísmo, en especial la corriente macabea, influenció el
movimiento en gran medida. Siguiendo esta línea, Green
(1961, 10-29) intuye una influencia directa del judaísmo
y se remonta a la expulsión de los judíos de Roma en el
año  139  a.C.,  los  cuales  fueron  desplazados  a  Sicilia
influenciando en el  pensamiento de la revuelta.  Gallini
(1970) matiza en la dificultad que conlleva el  que una
nueva  religión  arraigue  entre  los  esclavos,  pues  las
antiguas  formas  religiosas  cambian  por  el  contexto
revolucionario y giran ahora alrededor del líder, es decir,
Euno. También afirma que la revolución antigua es una
revolución religiosa, lejos de su concepción actual, y que
gira en torno a un personaje que es el emisario del dios o
los dioses en la tierra.

1 App. B.C. 1, 9, 36; Cic. Verr. 2, 4, 112; D.S. 34/35. 2. 1–24/2. 25-3. 11;
Str. 6, 2, 6-7; Flor. 2, 7, 1-8; Obs. Prodig. 27, 27b; Liv. Per., 56, 58-59;
Posidon  Historias;  Kidd-Edelstin,  F59;  Jacoby,  FgrH,  F7: de Ateneo,
Deipnosofistas, 12.542b; Oros. 5, 6, 1-6; 5, 9, 4-8 y Val. Max. 2, 7, 3; 2,
7, 9; 4, 3, 10; 6, 9, 8; 9, 12, 1, todas ellas pueden consultarse en la obra
de Shaw 2001.

Una frase donde se describe a los seguidores  de Euno
como  Σύρους2 ha  creado  un  gran  debate  sobre  el
nacionalismo y su influencia en las causas de la guerra.
Vogt (1974, 83 ss.) opina que el nacionalismo sirio existe,
pues existe un gran colectivo sirio, y que Euno responde
a la necesidad de ese colectivo. Verbrugghe (1972, 541)
afirma  que  la  gran  mezcla  de  pueblos  que  había  en
tiempos de la guerra en Sicilia imposibilita la creación de
un  nacionalismo  sirio  exclusivo  y  que  para  ver  el
verdadero origen debemos fijarnos en la población local.
Desde  el  punto  de  vista  de  Verbrugghe  sería  esa
población quien impulsaría el conflicto utilizando a los
esclavos, que querrían independizarse de Roma.

En  este  artículo  se  defiende  el  siguiente  postulado:  la
revuelta tiene su origen en una situación caótica en la que
un  grupo  de  esclavos  de  origen  sirio  se  sublevan
inspirados por una potente figura religiosa (Euno). Tras
una  primera  victoria,  comprendiendo  que  les  sería
imposible  resistir  ellos  solos  a  los  ejércitos  romanos,
deciden apoyarse en la población local; para ello, crean
un reino con dos caras, una siria y otra más atenta a la
realidad indígena, construyendo así una ideología mixta
que da estabilidad al reino naciente. 

Coronación

Euno fue coronado y pasó a ser llamado βασιλεύς con el
nombre  de  Antíoco,  junto  con  su  “compañera”  que
también  es  coronada  βασίλεια3 El  afianzamiento  de  un
régimen se demuestra en este gesto, donde el soberano se
establece  como  líder  y  crea  una  nueva  dinastía.  La
coronación  llega  hasta  nosotros  gracias  a  dos  autores,
Floro y Diodoro. El primero lo relata de una forma muy
breve4 pues solamente menciona la toma de las insignias
reales por parte de Euno. El relato de Diodoro se divide
en  dos  versiones  a  su  vez,  la  de  Focio  y  la  de
Constantino. La versión de Focio no nos aporta muchos

2 D.S. 34/35 2, 24:  Ὅτι ὁ τῶν ἀποστατῶν βασιλεὺς Εὔνους ἑαυτὸν μὲν
Ἀντίοχον, Σύρους δὲ τῶν ἀποστατῶν τὸ πλῆθος ἐπωνόμασεν (Euno, rey
de los  rebeldes, llamado a sí mismo Antíoco y su horda de rebeldes
sirios; traducción propia).
3 D.S. 34/35, 2, 16.
4 Flor. 2, 7, 6-7:  regisque, ne quid mali deesset, decoratus insignibus
castella, vicos, oppida miserabili direptione vastavit (Adornándose con
las  insignias  reales  y sin  que falte  maldad alguna,  destruye  pueblos,
fortines y aldeas de la manera más miserable; traducción propia).

2



más datos que las de Floro;5 Constantino en cambio es
una fuente más rica en detalles: Euno se ciñe la corona,
se viste con los atuendos de la realeza y proclama reina a
su compañera.6

Dentro  de  la  obra  de  Diodoro  encontramos  una
contradicción, que para el autor es grave, respecto a las
características propias de la realeza. La realeza de corte
helénica a la que Euno sin duda imita, en concreto a la
seléucida,  necesita  de  ἀνδρεία o  coraje  y  στρατηγία o
liderazgo, y en palabras de Diodoro. Euno carecía de esos
rasgos  (Morton  2013,  239).  La  oposición  que  tiene
Diodoro respecto a Euno es evidente y aunque tengamos
en  cuenta  todos  los  logros  del  rey,  Diodoro  continua
descalificándolo a lo largo de toda la narración, negando
así su éxito (Morton 2013, 241).

Euno, tras hacerse llamar Antíoco, trata de encontrar un
referente para su nuevo reino, inspirado en los reyes de su
Siria natal. Siria, que en este momento se encuentra bajo
dominio seléucida, tuvo a lo largo de su historia a varios
reyes llamados Antíoco y Euno se inspirará en uno de
ellos, ¿pero en cuál? Según Dumont (1987, 225) y Green
(1961, 20) Antíoco III  Μέγας es el candidato ideal pero
parece  más  plausible  su  inspiración  en  Antíoco  VII
Σιδήτης,  rey  con  el  que  compartió  período.  Euno  se
vincula a Antíoco III por su universalismo, por aquella
idea de la liberación del esclavo ya que Euno no pretende
una  liberación  de  todos  los  esclavos,  no  es  un
abolicionista  al  estilo  del  siglo  XIX,  sino  que  intenta
liberarse del yugo, pero no destruir el sistema. Tampoco
pretende una expansión por toda Sicilia,  sino más bien
asegurar las zonas estratégicas de la isla (Morton 2014).
Por ello cabría decantarse más bien por Antíoco VII, el
rey  que  le  es  contemporáneo.  Por  otra  parte  debería
trasladarse la fecha de inicio de la revuelta a una fecha
posterior a la toma del poder por Antíoco VII, es decir,
139.7

Las dos caras de una misma moneda

No hay nada más efectivo para legitimar un reino que
acuñar  moneda.  Se  deben  de  obtener  los  recursos
necesarios para crearlas, dotarlas de una carga ideológica,
distribuirlas y esperar a que la gente confíe lo suficiente
para utilizarlas.  En el caso del rey Euno varias son las
series  monetales  que  se  le  relacionan  y  que
mencionaremos a continuación.

G.  Manganaro  (1990a,  418)  tras  analizar  el  tema,
determinó que cuatro eran las diferentes series emitidas
por el rey. La primera de ellas fue catalogada por E.S.G.
Robinson  (1920)  en  1920  como  moneda  propiamente
siciliana  y  no  de  ámbito  seléucida  como  se  creía,
recogiéndose  así  por  primera  vez  material  monetal
relacionado con Euno. En su  anverso encontraremos la

5 D.S.  34/35,  2,  41  =  Const.  Exc. 4,  p.  384:  Ὅτι ὁ Εὔνους μετὰ
ἀναγορενθῆναι βασιλεὺς πάντας ἀνελών (Euno, después de proclamarse
rey, los condenó a muerte; traducción Francis R. Walton).
6 D.S. 34/35, 2, 16:  περιθέμενος δὲ διάδημα καὶ πάντα τὰ ἄλλα τὰ περὶ
αὑτὸν βασιλικῶς διακοσμήσας τήν τε συμβιοῦσαν αὐτῷ,  Σύραν καὶ
συμπολῖτιν οὖσαν (Habiéndose  puesto  una  diadema  en  su  cabeza  y
vestido al estilo real, proclamó a su mujer reino, que era siria y de la
misma ciudad; traducción Francis R. Walton).
7 Verbrugghe (1973, 27-9)  realiza un análisis de todas las posibilidades
cronológicas.

cabeza de la diosa Deméter coronada por espigas y en el
reverso una espiga con la inscripción a izquierda ANTIO
y BAΣI a derecha; la serie a la que pertenece esta moneda
tiene un total de tres piezas. Una segunda serie que consta
de nueve unidades refleja en el  anverso una cabeza de
hombre que probablemente pertenezca a Heracles, y en el
reverso un  carcaj  y  una  leyenda  que  reza  “del  rey
Antíoco”. En la tercera serie compuesta de dos monedas
encontramos  como  anverso una  cabeza  posiblemente
atribuible a Zeus y en el reverso un rayo alado y la misma
leyenda de la anterior serie. Por último, la cuarta serie se
compone de dos monedas que en el  anverso tienen una
cabeza que presuntamente pertenece al dios Ares y en el
reverso una  maza  circundada  por  la  leyenda  antes
mencionada. Por lo tanto, la amonedación realizada por
Euno se compone de una colección de 16 monedas que
son divididas en cuatro series. Manganaro (1990b, 183)
atribuye  a  Euno  otra  moneda,  similar  a  las  monedas
acuñadas  en  el  reino  seléucida.  En  el  anverso
encontraremos una cabeza sin identificar, mientras que en
el  reverso aparece  una  figura  femenina  alada,
probablemente Niké, y una inscripción: ΦΙΛΙΠΗΙΟΝ. El
autor cree que esta moneda pertenece a Euno, que copia
el  estilo  helénico  (en  especial  el  seléucida  pues  la
iconografía es muy similar a las emisiones monetales de
Antíoco VII) tras la llegada de este tipo de monedas a la
isla después de la victoria romana frente a Filipo V. 

Más allá  de la función estrictamente material,  como el
pago a las tropas por el estado de guerra en el que se halla
inmersa Sicilia u otros factores, la función ideológica que
desempeñan las monedas resulta muy reveladora para el
establecimiento  y  legitimación  de  la  nueva  monarquía.
Podemos apreciar lo común que es encontrar simbología
referente  a  la  mitológica  griega  en  las  monedas
relacionadas con el caudillo Euno, inequívoca señal del
intento  de  acercamiento  del  monarca  hacia  las
monarquías helenísticas. Pero la población de Sicilia se
componía  en  su  mayoría  de  hombres  libres,  dado  que
alrededor de dos tercios de la isla lo eran (López Barja
2011, 18) y éstos se componían a su vez de una población
de origen y cultura griegas (Verbrugghe 1972, 559). La
iconografía en la amonedación responde a la necesidad
de satisfacer a la población local, indispensable si el rey
quiere mantenerse en el trono. Una revuelta tan larga es
sólo  explicada con  el  apoyo local,  y  para  atraer  a  esa
población  Euno  genera  un  nuevo  centro  de  poder  del
reino, un centro físico que será la primera ciudad tomada
por los esclavos, Enna.

Enna,  que  se  ubica  en  el  centro  de  la  isla,  tiene  una
posición  estratégica  excelente.  Al  dominar  la  ciudad
también se controlaba el centro de la isla (Morton 2014,
26). La  ciudad tenía una larga tradición religiosa,  pues
había un importante santuario dedicado a Ceres/Deméter.8

Euno vio la necesidad de colocar el centro de su poder en
la ciudad, y por ello se apropió de la diosa. Tal y como
muestra  la  moneda  catalogada  por  Robinson,  Deméter
aparece asociada a la nueva monarquía y es utilizada para
legitimarla  frente  a  la  población  local  (Sánchez  León
2004,  137). Pero  Euno,  según  define  Diodoro  durante
todo el relato del conflicto,9 es devoto de la Diosa Siria.

8 Cicerón afirma la devoción a la Ceres de Enna y que los romanos la
consideraban “la más antigua de las Ceres”; 2 Verr. 4, 107-08. 
9 D.S. 34/35, 2, 1- 3, 11.

3



En  palabras  de  Sánchez  León  el  culto  sirio  entra  en
contacto con el culto griego y se mimetiza, adquiriendo
una única forma (Sánchez León 2004, 140). No obstante,
parece  que  Euno  no  unifica  los  cultos,  sino  más  bien
separa cada uno para centrarlo en una parte específica de
la población a  la  que domina,  es  decir,  Ceres/Deméter
para  los  ennenses  y  griegos  y  la  Diosa  Siria  para  los
sirios.10

Lo  esencial  en  el  gesto  de  Euno  es  su  capacidad  de
establecer un gobierno, de afianzar su poder mediante la
acuñación  de  hasta  cuatro  series  monetales  distintas
halladas hasta la fecha. El rey asimila la iconografía local
y la transforma para la supervivencia de la monarquía, un
objetivo  que  cumplió  (dada  la  duración  del  reinado)
durante cerca de diez años.

El teatro

Grimal (1975, 137-52) define la comedia como un juego,
un desafío a la realidad. Lo cierto es que una comedia,
como cualquier otro tipo de género teatral, necesita de la
exageración  de  la  realidad,  pero  siempre  esconde  un
atisbo  de  verdad.  Dumont  (1987,  309-632)  analiza  el
papel de los esclavos en el teatro. No obstante, en este
caso cabe destacar que el esclavo es quien escribe la obra
y no el amo. Las obras de teatro eran escritas por gente
libre,  pero  en  la  Primera  Guerra  Servil  Diodoro  nos
retrata  una  obra  de  teatro  interpretada  por  esclavos.
Según Diodoro, “Euno, habiendo estacionado las tropas a
una  distancia  segura  de  los  proyectiles,  provoca  a  los
romanos declarando que ellos y no los rebeldes son los
fugitivos. Él (Euno) también realiza obras de teatro para
la gente de dentro  de  la  ciudad,  con  la  rebelión como
temática.  Dramas  en  los  que  los  propios  esclavos
actuaban contra sus amos fuera de los acontecimientos de
su  rebelión.  En  estas  obras  dramáticas,  los  esclavos
despreciaban la arrogancia que había llevado a los amos a
la autodestrucción”.11 De nuevo nos encontramos con la
autodestrucción de los amos, el mal comportamiento y las
causas  de  la  guerra,  pero  centrándonos en  el  resto del
pasaje,  vemos  que  los  esclavos  asedian  una  ciudad,
aunque no se menciona cuál, y que con la finalidad de
desgastar  al  enemigo  le  increpan  que  ellos  son  los
fugitivos, tras lo cual realizan una actuación. La temática
es la rebelión, y los protagonistas los esclavos. Las tornas
han cambiado, y ahora los romanos eran los perseguidos
y los esclavos los vencedores. Estas ideas se reflejan en la
obra,  que  tiene  una  clara  ideología  e  intencionalidad
plasmadas: transmitir esa ideología tanto a los romanos
como a los rebeldes.

Euno y las deidades

Como ya se ha mencionado, con la emisión monetaria la
nueva monarquía utiliza una iconografía específica para
10 Gracias a la expansión de la dominación romana en oriente Sicilia se
convirtió en el siglo II a.C. en destino de una gran cantidad de esclavos
de origen sirio. Estos esclavos mantienen su religión de origen gracias a
sacerdotes mendicantes pues el culto a Atargatis no es sedentario en
Occidente (Turcan 2001, 134-5).
11 D.S. 34/35, 2, 46; Ὅτι ὁ Εὔνους ἐκτὸς βέλους ἐπιστήσας τὴν δύναμιν
ἐβλασφήμει τοὺς Ῥωμαίους,  ἀποφαινόμενος οὐχ ἑαυτοὺς ἀλλ᾿ ἐκείνους
εἶναι δραπέτας τῶν κινδύνων.  μίμους δὲ ἐξ ἀποστάσεως τοῖς ἔνδον
ἐπεδείκνυτο,  δι᾿ ὧν οἱ δοῦλοι τὰς ἀπὸ τῶν ἰδίων κυρίων ἀποστασίας
ἐξεθεάτριζον,  ὀνειδίζοντες αὐτῶν τὴν ὑπερηφανίαν καὶ τὴν ὑπερβολὴν
τῆς εἰς τὸν ὄλεθρον προαγούσης ὕβρεως; traducción Francis R. Walton.

acercarse de manera notoria a la población local. Gracias
a la afluencia de esclavos sirios, la Diosa Siria deja de ser
una  desconocida  para  los  lugareños  y,  aunque
seguramente hubiera casos de conversiones,  no sería la
diosa  adorada por  este colectivo.  Siendo consciente  de
esta necesidad, Euno enlaza su monarquía con la figura
de Ceres/Deméter. 

Las  primeras  menciones  sobre  Euno  explican  su
condición servil.12 Nada se sabe de su origen ni  de su
profesión, aunque a juzgar por el carácter sacralizado de
su figura lo más probable es que fuera un sacerdote de
Atargatis y que por tanto no naciera siendo esclavo. De
todas formas no hay pruebas que faciliten ningún tipo de
información anterior, Euno es presentado como un mago.
Hay  muchos  términos  en  la  antigüedad  que  hacen
referencia a este ámbito, μάγος (mago),  γόης (hechicero)
o φαρμακεύς (envenenador) y todos ellos son vistos para
la mentalidad romana como sinónimos de las prácticas y
cultos  traídos  de  Oriente.  Para  griegos  y  romanos,  los
orientales  poseen  una  imagen de  profetas,  de  personas
que tienen la capacidad de ver el futuro (Morton 2013,
247-8). Es bastante probable que Euno perteneciera a este
colectivo.

Euno era propiedad de Antígenes y Phito, y parece que su
función principal era la de entretener a los comensales de
su amo en los banquetes  que éste celebraba.13 Diodoro
representa estas veladas negativamente para Euno, pues
es constantemente objeto de burlas  y así  lo corroboran
Bradley (1989, 114), Dumont (1987, 224), Green (1961,
12)  o  Urbainczyk  (2008,  55).  Morton  (2013,  250)  en
cambio  ve  una posición  privilegiada  en  las  labores  de
Euno aunque sin especificar el porqué. Lo que sí se tiene
claro es el papel de Euno en la cena, el de entretener a los
comensales con sus trucos y profecías como el mago que
es.

Pero  la  figura  de  Euno  no  sólo  se  limitaba  al
entretenimiento de sus amos y los amigos de estos, sino
que  paulatinamente  se  hizo  popular  entre  los  demás
esclavos y el campesinado local. Con los primeros porque
compartían la misma fe, con los segundos, como señala
Montero, porque se impresionarían frente a las prácticas
adivinatorias orientales, desconocidas para ellos. Montero
(1995,  146)  advierte  que  tanto  Diodoro  como  Floro
mencionan la existencia de un truco realizado por Euno.
Sin conocer exactamente de qué se trataba,  parece que
consistía  en  introducir  una  nuez  rellena  con  algún
producto  inflamable  en  la  boca  y  prenderle  fuego,
escupiendo  pequeñas  llamaradas  al  hablar.14 Esta
superstitio o práctica religiosa fuera del marco oficial de
la sociedad no era muy bien vista y generaba miedo e
incomprensión  frente  al  resto  de  la  sociedad  romana
(Turcan  2001,  23).  En  algunos  casos  ese  temor  se
convirtió en violencia, como en el año 136, cuando unos
astrólogos orientales fueron expulsados de la ciudad de
Roma por el pretor Cneo Cornelio Hispalo por corromper
a  las  gentes  de  espíritu  “ignorante  y  crédulo”.15 Los
esclavos profesaban respeto y admiración a Euno, y era

12 Los autores clásicos que mencionan a Euno son: D.S. 34/35, 2, 1–
24/2, 25-3. 11; Str. 6, 2, 6-7; Flor. 2, 7, 1-8; Liv. Per., 56, 58-59.
13 D.S. 34/35, 2, 5-9.
14 D.S. 34/35, 2, 7; Flor. 2, 7, 5-6.
15  Val. Max. 1, 3, 3.

4



alguien a quien podían acudir en caso de emergencia o
necesidad. Diodoro nos cuenta que éstos,  hartos de las
injusticias sufridas, acuden a Euno para ser aconsejados
sobre el motín que tratan de realizar.16 En la versión de
Constantino incluso se mencionan algunos sacrificios y
pactos realizados por los rebeldes tras consultar a Euno
sobre  la  posibilidad  del  éxito  del  levantamiento.17 Esa
admiración también se refleja en la decisión de coronar a
Euno  como  rey,  puesto  que,  como  se  ha  señalado
anteriormente,  los esclavos no eligieron a Euno por su
capacidad de mando o dotes  de liderazgo sino por sus
maravillas y su nombre.18

Euno  es,  en  definitiva,  un  personaje  popular  entre  los
esclavos y campesinos, aunque este segundo grupo no sea
mencionado expresamente por las fuentes, pero podemos
intuir la influencia que un personaje como el esclavo sirio
podría ejercer en la comunidad rural de los alrededores de
Enna. 

Anteriormente hemos visto uno de los agentes religiosos,
Euno  y  su  imagen.  El  siguiente  agente  es  la  deidad
autóctona,  Ceres/Deméter.  Como  ya  se  ha  dicho  con
anterioridad, la Ceres de Enna era la Ceres más antigua
para  los  romanos19 y  la  embajada  enviada  a  Sicilia
demuestra la importancia que tenía este culto.20 La diosa
goza  de  una  larga  tradición  en  la  ciudad,  pues  la
mitología  ubica  allí  el  rapto  de  su  hija  Core.21 Los
esclavos necesitaban del apoyo local, y por ello la deidad
es  respetada.  Lo  hemos  visto  en  la  iconografía  que
contiene  la  numismática,  y  se  aprecia  también  en  un
pasaje de Cicerón, donde intentando descalificar a Verres,
gobernador corrupto de Sicilia, menciona a los esclavos.
Dicho gobernador saqueó el  templo de Ceres de Enna,
lugar  que  los  esclavos,  malvados  por  naturaleza,
respetaron.22 El  gesto tiene una gran importancia,  pues
revela la importancia del  culto local  para los esclavos.
Cierto es que Cicerón trata de descalificar a Verres, pero
no parece que en esta ocasión modifique los hechos, pues
no es factible que en caso de que los esclavos hubiesen
destruido  el  santuario  de  Enna  Cicerón  les  hubiese
“limpiado” su mala imagen.

La importancia de la religión en la revuelta es innegable,
pues  crea  una  ideología  y  una  iconografía  sobre  la
legitimidad del reino. Como señala Pailler (1988, 714),
las  luchas contra la  opresión romana necesitan  más de
una  ideología  y  una  identidad  nacional  que  de  la
marginación social.

Peces y abandono

Parece ser que cerca del  final  del  conflicto unos peces
fueron ingeridos por unos individuos. El problema radica
en que los peces eran sagrados, y en palabras de Diodoro
quienes  los  ingirieron  sufrieron  el  castigo  divino  y
llevaron la vergüenza a sus compatriotas.23 Asimismo, los
adoradores de la Diosa Siria tenían prohibido alimentarse

16 D.S. 34/35, 2, 10-1.
17 D.S. 34/35, 2, 24b = Const. Exc. 3, pp. 206-7.
18 D.S. 34/35, 2, 14.
19 Nota 8.
20Cic. 2 Verr. 2, 4, 108.
21Cic. 2 Verr. 2, 4, 106; Core es llamada por Cicerón Líbera.
22Cic. 2 Verr. 2, 4, 112.
23D.S. 34/35, 9, 1 = Const. Exc. 4, p. 387.

de  peces  o  palomas,  pues,  según  la  mitología,   unas
palomas incubaron los huevos puestos por unos peces y
así nació Atargatis, que más tarde habría sido salvada de
ahogarse  por  otros  peces.24 Por  ello  las  palomas  y  los
peces  eran  animales  sagrados,  y  los  seguidores  tenían
como  costumbre  mantener  estanques  con  peces  que
consideraban  también  sagrados  (Bradley  1989,  60),
recreando  Hierápolis-Bambiké,  su  ciudad  santa  y  sede
central en la religión de la Diosa Siria. En aquella ciudad
había un gran estanque y según Luciano contenía muchos
tipos diferentes de peces, que eran adornados con oro y
respondían  cuando  eran  llamados  por  su  nombre.25

Alimentarse de unos peces semejantes es delito, pues ese
acto  significa  cometer  un  terrible  sacrilegio  contra  la
deidad. Lo que nos interesa del episodio es su colocación
en la obra de Diodoro.

Ya  hemos  visto  que  Diodoro  proyecta  una  imagen
negativa de Euno, y el trato del que hace gala el autor es
muy claro  al  respecto.  Diodoro  excusa  a  los  esclavos,
mediante  su  ideario  estoico,  de  la  justificación  de  la
revuelta,  pues  los  esclavos  no  son  malvados  por
naturaleza y se rebelan por culpa de los abusos cometidos
contra ellos.26 Pero una revuelta servil, para un personaje
acaudalado como Diodoro, no es algo fácil de justificar.
Con ese fin, culpa a Euno de todo, pues éste cree en la
idea mencionada de que la revuelta es justificada. Euno
es el  damnificado de la narración de Diodoro, y puede
apreciarse en el episodio de los peces. Euno es un rey-
sacerdote, un mago que posiblemente fuera algún tipo de
sacerdote de la  diosa que consiguió coronarse rey.  Por
ello  el  hecho  de  ingerir  unos  peces  sagrados  para  los
devotos no sólo ataca a la diosa sino también a Euno y
por extensión a la legitimación de su monarquía, pues es
un enfrentamiento abierto contra el rey. 

Como hemos visto, antes del ataque perpetrado en Enna,
los  esclavos  ofrecen  sacrificios  y  realizan  pactos,27

asegurándose así el apoyo de los dioses. Para lograr ese
apoyo recurren  a  Euno,  el  mago que con  su presencia
hace que la diosa favorezca la causa. Pero en el momento
de la ingesta de los peces ocurre lo contrario, la ofensa a
la diosa hace que ésta abandone la causa y por lo tanto la
causa fracase. Pailler (1988, 709) señala que, dentro de la
narración de Diodoro, no es casualidad que tras la ingesta
los rebeldes comiencen a retroceder.

Conclusiones

Como conclusión, cabe destacar el  hecho de que Euno
necesita del apoyo local, pues sin el apoyo recibido no
podría haber ejercido una resistencia tan tenaz frente a los
romanos.  Hemos  visto  que  Euno  es  un  personaje
importante  para  sus  contemporáneos,  atrayendo  la
curiosidad de la gente con sus trucos y que era consultado
en momentos de necesidad, una característica propia de
quien ejerce de adivino y mago. Este respeto hace que
Euno sea coronado como rey de  los  esclavos.  De este
modo, Euno construye una ideología para poder afianzar
su  reino.  Dicha  ideología  se  alimentará  del  nombre
adquirido, Antíoco, en clara alusión al reino seléucida y a

24 D.S. 2, 4.
25 Luc. Syr. D. 45.
26 D.S. 34/35, 2, 4.
27 Nota 17.

5



Antíoco VII  Σιδήτης, y por lo cual la revuelta tuvo que
comenzar  después  del  año  139.  La  numismática
corrobora  lo  dicho  sobre  la  legitimación  de  Euno  al
establecer su nueva ideología y mediante la iconografía
reflejada en las monedas podemos reforzar la teoría de la
necesidad de apoyo popular de Euno, en especial con la
moneda  que  contiene  la  imagen  en  el  anverso  de
Ceres/Deméter y la leyenda ΑΝΤΙΟ y ΒΑΣΙ en el reverso.
Son las dos caras de la misma moneda: una cara siria,
donde Euno refleja el origen de uno de los colectivos que
agrupa y la otra es reflejo de la necesidad del apoyo local.
De  igual  forma  vemos  en  el  ejemplo  de  Cicerón28 el
respeto  que tenían  los  rebeldes  por  el  culto  local  y  se
intuye su utilización con fines políticos, como en la ya
mencionada  numismática.  Como  ejemplo  de  la
instauración  de  dicha  ideología/sistema  podemos
observar  el  episodio  de  la  ingesta  de  peces,  donde un
grupo  de  individuos  ataca  la  figura  de  Euno  y  por
extensión  del  reino  al  alimentarse  con  unos  peces
sagrados y desafiar así su culto.

Bibliografía

BADIAN,  E.  1968,  Roman  imperialism  in  the  late  republic,
Ithaca, New York, Cornell University Press.

BENGTSON,  H.  2008  (1977),  Historia  de  Grecia,  Madrid
(München), Gredos.

BRADLEY,  K.  1987,  “On  the  Roman  Slave  Supply  and
Slavebreeding”,  en  Finley,  M.I.,  (eds),  Classical
Slavery, Londres, 42-64.

— 1989, Slavery and Rebellion in the Roman World 140 B. C. -
70 B. C., Londres, B. T. Batsford.

DAL LAGO,  E.;  KATSARI,  C. 2008, “The Study of Ancient and
Modern  Slave  System:  Setting  an  Agenda  for
Comparison”,  cf.  DAL LAGO,  E.;  KATSARI,  C.  (eds),
Slave  Systems:  Ancient  and  Modern,  Cambridge,
Cambridge University Press, 3-31. 

DUMONT,  J.C.  1987,  Servus.  Rome  et  l'Esclavage  sous  la
République,  Collection de  l'École  Française  de  Rome
103, Roma, l'École Française de Rome.

EDELSTEIN,  L.;  KIDD,  I.G.  1972,  Posidonius:  The  fragments,
Cambridge, Cambridge University Press.

FINLEY,  M.I.  1982,  Esclavitud  antigua  e  ideología  moderna,
Barcelona, Crítica.

FRANK, T. 1935, “On the Migration of Romans to Sicily”,  The
American Journal of Philology 56/1, 61-64.

GALLINI,  C.  1970, Protesta  e  integrazionenella  Roma antica,
Bari, Laterza.

GREEN, P. 1961, “Sicilian Slave War”, Past and Present 22, 10-
29.

GRIMAL, P. 1975,  Jeu et véritédans les comédies de Plaute, en
Atti del V Congresso internazionale di Studi sul drama
antico,  Siracusa, 137-52,  137; cf. Dumont,  J.C.  1987,
Servus.  Rome  et  l'esclavage  sous  la  République;
Collection  de  l’École  Français  de  Rome  103,  Roma,
484.

HARRIS,  W.V.  1980,  “Towards  a  Study  of  the  Roman  Slave
Trade”, Memoirs of the American Academy in Rome 36,

28 Nota 22.

117-40.

LÓPEZ BARJA DE QUIROGA, P.M. 2007, “Cicerón y el Imperio”;
e.p.

LÓPEZ BARJA DE QUIROGA,  P.M.  2007,  Imperio  legítimo:  El
pensamiento político en tiempos de Cicerón, Madrid, A.
Machado Libros, S.A.

— 2011,  “Las guerras serviles de Sicilia”,  Desperta Ferro 5,
16-20.

MANGANARO,  G.  1990a,  “Due  studi  di  numismatica  greca”,
Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa 20/2-3,
409-27.

— 1990b, “Un Philippeion di oro di Euno-Antioco in Sicilia?”,
Museum  Helveticum:  schweizerische  Zeitschrift  für
klassische  Altertumswissenschaft;  Revue  suisse  pour
l'étude  de  l'antiquité  classique;  Rivista  svizzera  di
filologia classica 47, 181-3.

MONTERO,  S.  1995,  “Adivinación  y  esclavitud  en  la  Roma
antigua”, Ilû 0, 141-56.

MORTON, P. 2013, “Eunus: The Cowardly King”, The Classical
Quarterly 63, 237-52.

— 2014, “The Geography of Rebellion: Strategy and Supply in
the Two «Sicilian Slave Wars»”, Bulletin of the Institute
of Classical Studies 57/1, 20-38.

PAILLER, J.M. 1988, Bacchanalia. La Répression de 186 AV. J.-
C.  Á  Rome  et  en  Italie:  Vestiges,  Images,  Tradition,
Bibliothèque  des  Écoles  Françaises  d'Athènes  et  de
Rome 270, Roma, École Française de Rome.

PIANTANIDA, F.M. 2012, “Las insurrecciones serviles en Sicilia.
El relato de Diodoro Sículo y la  participación de los
campesinos libres”,  Sociedades Precapitalistas 2/1,  2-
17.

RIHLL,  T.  2008,  “Slavery  and  technology  in  pre-industrial
contexts”,  en  DAL LAGO,  E.;  KATSARI,  C. (eds),  Slave
Systems: Ancient and Modern, Cambridge, Cambridge
University Press, 127-47.

ROBINSON,  E.S.G.  1920,  “Antiochus  King  of  the  Slaves”,
Numismatic Chronicle 20, 175-6.

SACKS,  K.  1990,  Diodorus  Siculus  and  the  First  Century,
Princeton, Princeton University Press.

SALLER, R. 1987, “Slavery and the Roman Family”,en Finley,
M.I., (eds), Classical Slavery, Londres,, 65-87.

SÁNCHEZ LEÓN,  M.L.  2004,  “Adorando  a  Deméter.  Euno-
Antíoco y la diosa de Enna”, Gerión 22/1, 135-45, 137.

SCHEIDEL, W. 2008, “The comparative economics of slavery in
the Greco-Roman world”, en  DAL LAGO,  E.;  KATSARI,
C.  (eds),  Slave  Systems:  Ancient  and  Modern,
Cambridge, Cambridge University Press, 105-26.

SHAW, B.D. 2001, Spartacus an the Slave Wars: A Brief History
with Documents, Boston (MA), Bedford/St. Martin’s.

STAERMAN,  E.M.  1986,  “Alcuni  problemi  della  storia  della
schiavitù  nel  periodo  della  tarda  repubblica  romana”,
Problemi  e  Ricerche  di  Storia  Antica  9,  165-90,  en
Malowistlza,  B.,  Schiavitù  e  produzione  nella  Roma
repubblicana, L'Erma di Bretschneider, Roma, 1986.

STRASBURGER, H. 1965, “Posidonius on Problems of the Roman
Empire”, Journal of Roman Studies 55, 40-53.

6



TOYNBEE, A. 1965, Hannibal's Legacy 2, Londres.

TURCAN, R. 2001 (1989),  Los Cultos Orientales en el Mundo
Romano,  trad.  Antonio  Seisdedos,  Madrid  (Paris),
Biblioteca Nueva.

URBAINCZYK,  T.  2008,  Slave Revolts in Antiquity,  Stocksfield,
Acumen.

UTCENKO,  S.  L.  1986,  “La  rivolta  di  Spartaco”,  Problemi  e
Ricerche di Storia Antica 9, 147-64, en Malowistlza, B.,
Schiavitù  e  produzione  nella  Roma  repubblicana,
L'Erma di Bretschneider, Roma, 1986.

VERBRUGGHE, G. 1972, “Sicily 210-70 B.C.: Livy, Cicero and
Diodorus”, American Philological Association103, 535-
59.

— 1973, “The Elogium from Polla and the First Slave War”,
Classical Philology 68/1, 25-35.

VOGT, J. 1974,  Ancient Slavery and the Ideal of Man, Oxford,
Basil Blackwell.

7


	Bradley, K. 1987, “On the Roman Slave Supply and Slavebreeding”, en Finley, M.I., (eds), Classical Slavery, Londres, 42-64.

