CENTRO INTERNACIONAL DE ESTUDOS
DE DOUTORAMENTO E AVANZADOS
DA USC (CIEDUS)

TESIS DE DOCTORADO

LA DIALECTICA
PUBLICO/PRIVADO EN LA
ROMA DEL SIGLO ITA.C.:
AMBIGUEDADES ESTOICAS
ANTE LAS REFORMAS
GRACANAS

Adur Intxaurrandieta Ormazabal

ESCUELA DE DOCTORADO INTERNACIONAL PROGRAMA DE DOCTORADO EN
GEOGRAFIA, HISTORIA E HISTORIA DEL ARTE

SANTIAGO DE COMPOSTELA
2018






UNIVERSIDADE
DE SANTIAGO
DE COMFOSTELA

DECLARACION DO AUTOR DA TESE

[La dialéctica publico/privado en la Roma del siglo II a.C.:
Ambigiiedades estoicas ante las reformas gracanas]

D. Adur Intxaurrandieta Ormazabal

Presento a mina tese, seguindo o procedemento axeitado ao Regulamento, e declaro que:

1)
2)

3)

4)

Asdo

A tese abarca os resultados da elaboracién do meu traballo.
De selo caso, na tese faise referencia as colaboraciéns que tivo este traballo.

A tese é a versiodn definitiva presentada para a sua defensa e coincide coa version enviada en
formato electrdnico.

Confirmo que a tese non incorre en ningun tipo de plaxio doutros autores nin de traballos
presentados por min para a obtencién doutros titulos.

En Santiago de Compostela, 01 de outubro de 2018






UNIVERSIDADE
DE SANTIAGO
DE COMFOSTELA

AUTORIZACION DO DIRECTOR / TITOR DA TESE

[La dialéctica publico/privado en la Roma del siglo II a.C.:
Ambigiiedades estoicas ante las reformas gracanas]|

D. Pedro Lopez Barja de Quiroga

INFORMA:

Que a presente tese, correspondese co traballo realizado por D. Adur Intxaurrandieta Ormazabal, baixo a miiia
direccion, e autorizo a sua presentacion, considerando que reune os requisitos esixidos no Regulamento de
Estudos de Doutoramento da USC, e que como director desta non incorre nas causas de abstencion

establecidas na Lei 40/2015.

En Santiago de Compostela, 1 de outubro de 2018

Asdo












AGRADECIMIENTOS

Quiero dedicar este trabajo a todas aquellas
personas que me han ayudado durante estos
largos afios de investigacion: Ars longa, vita
breuis. Sobre todo, a mi familia, por cuyo
sacrificio he podido realizar esta labor, y en
particular, a mi padre, por sus oportunas
correcciones. A mi director Pedro, por su
direccion en este trabajo y su enorme
paciencia. A mis compafieras de master y
doctorado, en especial a estas ultimas, mucho
animo, existe un final. A mis amigos, que han
supuesto un importante apoyo en los momentos
mas dificiles. A Alejandro, por su aporte
artistico. Por tltimo, a Laura, por haber
aguantado mis sermones durante estos afios
con parsimonia estoica. El presente trabajo no
hubiera sido posible sin vuestra ayuda.

Eskerrik asko guztioi.
Osaba Jesus Mariri: In memoriam.

Para aquellas piedras en el zapato:
Ex nihilo nihil fit.






Familiari, bihotz-bihotzez.
Nevumkapey.






Indice de contenido

Lista de abrevIiaturas. ........oovoomeeiiiieee e 19
Lista de imagenes y tablas..................cccceeviiiiiiii i, 23
INEPOAUCCION. ... e 27
Capitulo I: Aproximacion a las filosofias helenisticas............... 33
1.1 — Las diferentes corrientes flloSOfICaS......coeevvvuueeeeeeeeeennnnn.. 33
1.1.1 — Pirronismo/EScepticiSmO.........ccccveeeeririieeeeeirieeenn, 37

1.1.2 — PlatOniSIMNO. ... oo eeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e e e eeeeeeeee s 38

1.1.3 — EPICUICISMO.....eeieieiiieciie ettt 45

1.1.4 — EStOICISINO. .e. ieeeeeiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeevaeaee e 47
1.1.4.1 — Zenon: Politeid..........ccccuueeeeeeeeeeeeaaeeeeeieeaaannnn.. 53

1.1.5 — Otras corrientes flloSOICAS. .....uvueereeeeeeeeeeeeeene 66

1.2 — Fuentes para el conocimiento de la filosofia helenistica. .68

Capitulo II: Filosofia y Roma. ................cccoooiiieniiiiieee, 77
2.1 — La dualidad romana, afio 155.....ccccvveviviiiiiiiiiiiieeeeeeeen, 81
2.1.1 — Carnéades.........ceevueeriieiiiiiee e 84
2.1.2 = CatOn....cooviiiieiiieeeeeeeee e 87
2.1.2.1 — OFIINES. .....oeuvveeeieiieeeeieeeeeeeee e 93

2.1.3 — ImperialiSmo. .......cccoevuierieeiieieeieeee e 96
2.1.3.1 — DiSCUrso Y JUSHICIA...cceureerreeeeririeeeeeesivrreaeanes 100

2.2 — Triunfo del estoiCISMO. ....eecveeeeiieiieeiieiieeiie e 109
2.2.1 — Teoria filosOfica.......cccceeviiiiiiiiiieiic e 111
2.2.1.1 — Formas de gobierno y participacion politica....119

2.2.2 — Ejemplos de la influencia estoica...........c.ccccuveeennnne 128
2.2.2.1 — Cicerdn: De offiCiis.......c..cccceeeueeveeeceaneaaennnnn. 128
2.2.2.2 — Filosofia y vida politica: Casio, Bruto y Catén.....

ettt et b e e et 141



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco...................... 149
3.1 — Historiografia. .........cceoouieiiiiiiienieeeeeeee e 149
3.1.1 — En lo referente a las propuestas de ambos hermanos....
........................................................................................... 154
3.1.2 — Sobre la razén del origen de la reforma.................. 156
3.1.2.1 — Propuesta €COnOMICa .........cccvveerereeeerirrireaeannns 157
3.1.2.2 — Propuesta militar.........c.ccoceeeerieneeeciienneereeennen, 158
3.1.2.3 — Propuesta politiCa.........cccceveeeervreereeeecirieeeeens 159
3.1.2.4 — Propuesta filosofica.........ccceevvveeivieencieeennnenn. 161
3.2 — Diferenciacion entre hermanos............cccvveeeeeeecviireeeeennns 163
3.2.1 — Andlisis de las fuentes..........coceevereiereeneeiieenneennnen. 165
3.2.1.1 — Fuentes qUE UNEN .........cccvvveeercvieeeeeeeeneniennnns 165
3.2.1.1.1 — Cicerdn: Pro Sestio..........c.cccccceevcueennunnn. 165
3.2.1.1.2 — Salustio. c..eeeevieeeiieeeieeeeee e 166
3.2.1.1.3 — Valerio Maximo........ccceceeevueeeneeenieeniens 167
3.2.1.1.4 — Veleyo Patérculo..........cccooeeeenveeeeeennen. 172
3.2.1.1.5 = FlOT0...ccviiiiiieieeieceeeeeeeeee e 176
3.2.1.1.6 — PIUtarco. ......cccceevveevveeeciee e 178
3.2.1.1.7 — DiOn Casio.....c.cecueveeruerseeeiieeiieeiieenieeans 188
3.2.1.2 — Fuentes qUE SeParaN.........c.ceeeeeuvveeeereeveeeeeninnnnns 189
3.2.1.2.1 — VAITON. ..o 189
3.2.1.2.2 — Diodoro Siculo........ccceeeviveeriieenieeeeenne, 189
3.2.1.2.3 = APIAN0...cveeeeiieiieiieeieeere et 192
3.2.1.2.4 — Lucio AmMpelio.......ccceevvveeeerciiieeeeeeee, 195

3.2.2 = TIDCIIO. ..ottt 196
3.2.2.1 — Apoyo: La aristocracia..........ccceeeeuveeecreeennennnnn. 196
3.2.2.2 — Influencia: Blosio de Cumas y el estoicismo. .200
3.2.2.2.1 — Biografia de un fildsofo...........ccceevunenns 200
3.2.2.2.2 — Nexo de union: Tiberio y Aristonico....... 209
3.2.2.2.3 —Guerra en ASi@......cccceecveeeeeeenrieeeeeeennennn. 213
3.2.2.2.4 — Blosio, las islas del sol y los heliopolitai.221
3.2.2.3 — Objetivo: Igualdad entre los ciudadanos......... 227

14



Indice de contenido

3.2.2.4 — Propuestas........ccceeeeureeriieeeniieeniieeeeeeineeeeeenns 230
3.2.3 —CAY0 cuiiiiiee ettt e e e e e e 235
3.2.3.1 — Apoyo: Laplebe.......cccoeveeerrieeeiriieeiieeene, 240
3.2.3.2 — Influencia: Su hermano............cccceeeeeieennnnen. 247
3.2.3.3 — Objetivo: Democratizacion y tirania............... 247
3.2.3.4 — Propuestas.......ccceeeuveeeeriiieeeeriiieeeeeeeeeeeeeeeeeens 252
3.2.4 —1e@Ad0...ciiciiieiieeieeceee e 257

3.3 — Varrén y su vision platénica del cambio constitucional..261

Capitulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la

esclavitud............oooiii 283
4.1 — (Por qué Sicilia?.......c.oeveeiiiieeiieeiie e 283
4.1.1 — Estoicismo y esclavitud..........cccoeevvevienieeniieninennnn. 292

4.1.2 — El (esclavo) bueno, el (esclavo) malo y el estoicismo. .
........................................................................................... 295

4.1.3 — DOmMINACION. ......vviieeiieeciieeciee ettt e e eiiieee e 304
4.1.3.1 — Dominacion publica............cceecuververcrienieannennns 307

4.1.3.2 — Dominacion privada.........c.ccceeevveeeeeencnieeeeens 317

4.2 — La influencia siria en Sicilia ........ccccveveveeeeieeeniieeennnnn 321
4.2.1 — COrONACION. ...cccuvvireeiieeetieecteeeeteeesreee e e e eeraeeeaeeaes 322

4.2.2 — MONEAAS. ...oouiieiieeiiieiieieee et 326

4.2.3 = TRALIO. .. .ueveeeeeeeeieieeeeeee e erree e e e e e e e e e e e e e eeees 329

4.2.4 — DIOSES. c.eeeuveeiieiieeieeieenteeie sttt sttt etee e 330

4.2.5 —Cabello. . .cccuvviieiiiiecee e 335

4.2.6 — PECES...coouiiiiiiieieeeeeceeee e 338

4.3 — La embajada eXpiatoria .......c.cccceveeervieenieeeeeiieeeee e 349
Conclusiones. ...........coooiiiiiiiiiiii e 355
Bibliografia................cooocoiiiii 363
ST = FUGILES. .. ueeiiiiiiiiieetceeee e 363
5.2 = Bibliografia........ccccooiiiiiiiiiee e 385

15



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

5.3 — Recursos eleCtrONniCOS. .........covvvveeeeeeveeeeeeirieeeeeeeeeeeeeeennn 417
5.3.1 — Fuentes teXtuales. ........ccccovvvvmvvveiiieiieeiiiiiiieeeieeeeiiis 417

5.3.2 — Fuentes epigraficas...........ccceeveeveeniienieenieeieenieeens 418

5.3.3 — Bibliografia. . .......cccoooieriiiiiiiie 418

5.3.4 — CIACION. ..o 419

5.3.5 —OtI0S.ccoeeieeeeeee e 419
Anexo: Acuiiaciones sicilianas de Euno.................................... 421

16









Lista de abreviaturas®

CAH = The Cambridge Ancient History, Cambridge University
Press, Cambridge.

CIL = Corpus Inscriptionum Latinarum, Berlin-Brandenburgische
Akademie der Wissenschaften, Berlin.

E&K = EDELSTEIN, L., KIDD, 1.G. (1994), Posidonius: The
fragments, Cambridge University Press, Cambridge.

FRH = CORNELL, TJ. (2013), The fragments of the Roman
historians, Oxford University Press, Oxford.

HRR = PETER, H. (1914), Historicorum Romanorum Reliquiae,
Teubner, Leipzig.

1G = Inscriptiones Graecae, Ares, Chicago.

ILLRP = DEGRASSI, A. (1963/1965), Inscriptiones Latinae
Liberae Rei Publicae, LLa Nuova Italia, Firenze.

ILS = DESSAU, H. (1979/1980), Inscriptiones Latinae Selectae,
Ares, Chicago.

FDS = HULSER, K. (1987-1988), Die Fragmente zur Dialektik
der Stoiker, 4 vols., Friedrich Frommann Verlag, Stuttgart.

FGrHist. = JACOBY, F. (1999), Die Fragmente der Griechischen
Historiker, Brill, Leiden.

L&S = LONG, A.A., SEDLEY, D.N. (1988), The Hellenistic
philosophers, Cambridge University Press, Cambridge.

LIMC = Lexikon Iconographicum Mythologiae Classicae (LIMC),
Artemis & Winkler Verlag, Zurich.

OGIS = Orientis Graeci Inscriptiones Selectae, Georg Olms,
Hildesheim.

OLD = GLARE, PG.W. (1994), Oxford Latin Dictionary,
Clarendon press, Oxford.

RE/RE Suppl. = METZLER, J.B. (1894/1980), Realencyclopddie
der classischen Altertumswissenschaft (Pauly—Wissowa), Metzlerscher
Verlag, Stuttgart.

Para las abreviaturas de las revistas se ha seguido la “Année philologique”. Enlace en el
punto 5.3.4.



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

RS = CRAWFORD, M. (1996), Roman Statutes. 2 vols. (BICS
Supplement 64), Institute of Classical Studies, London.

SVF = ARNIM, 1. (1968), Stoicorum Veterum Fragmenta, B.G.
Teubner, Stuttgart.

Wehrli = WEHRLI, F. (1948), Die Schule des Aristoteles. Texte
und Kommentar, Benno Schwabe & Co., Basel.

20









Lista de imagenes y tablas

Lamina I.

Las escuelas filosoficas de Atenas’.............cooveeevevveveeeeecieceeeenee 36
Lamina II.

Les Gracques - Jean-Baptiste Claude Eugene Guillaume (1853).....156
Lamina III.

Cornélie mere des Gracques - Noel Hallé (1779).......cccevevvvveennnnenn. 165

Lamina IV.
Cayo s'adressant a l'assemblée de la plebe - Silvestre David Mirys

Lamina V.

La mort de Caius Gracchus - Frangois Topino-Lebrun (1798)......... 187
Lamina VL.

Die Akropolis von Pergamon - Friedrich von Thiersch (1882)......... 209
Lamina VII.

Genealogia atalida’.............ccocooeeeiiiieeececeeeeeeeeeee e 218
Lamina VIII.

Reconstruccion del Foro romano con un anfiteatro de madera’........ 239
Lamina IX.

Cayo frente ala plebe’........c.oooovviiiiiieeeeieeeeeeeeeeeee e, 246
Lamina X.

La ciudad bicéfala’. .. ......cooiiuieee e 281

L&S (1988a), 4.

Hansen (1971), 26.

Zanker (2013), 38.

Discurso de Cayo frente a la plebe en el Foro. Creado por Alejandro Merlan Casal, como
parte del trabajo presentado, por el autor de esta tesis, en el congreso “Impact of Empire
XIII: The impact of “Justice” on the Roman Empire”, celebrado en la ciudad de Ghent,
Bélgica, entre los dias 21-24 de junio de 2017.

Representacion de la ciudad bicéfala creada por la ley judicial de Cayo, con Jano ubicado
en media mirando con cada una de sus caras a los equites y a los senatores, que se
observan de forma recelosa. Creado por Alejandro Merlan Casal.

O



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Lamina XI.

Mapa de la Primera Guerra Servil®. .........c.oooovvveeveeeeeeceeeeeeeeene 286
Lamina XII.

Fuente de Aretusa en la actual peninsula de Ortigia...........cccceennee. 346

Tabla I.

Escolarcas de la escuela estoica’..........ocvevveeviveeeiieeeieeeee e 53
Tabla I1.

CONSITUCIONES®. . ...ttt 122
Tabla III.

Miembros de la comision agraria’. .............ccocoeveveeeveeeveereveeeeeenene 234
Tabla IV.

Batallas ¥ PECES. ..vvieiiieiieeiiieiee ettt 348

Morton (2014), 27.
Pohlenz (2005), 500-501.
Loépez Barja (2005), 62.
Carcopino (1967), 190-193.

-

24









Introduccion

La idea que dio origen al presente trabajo, fue la de analizar la
influencia que la filosofia helenistica ejerciéo en Roma, pero resultd ser
un tema practicamente inabarcable. Conscientes de esta realidad,
acotamos el marco de la idea original y como resultado nos
encontramos ante el presente trabajo. La delimitacion ha derivado en
cuatro capitulos principales, que pueden dividirse, por una parte, en
dos capitulos centrados en una aproximacion a la recepcion de la
filosofia en Roma, y, por otra parte, los otros dos, donde se trata en
profundidad la recepcion del estoicismo. Por lo tanto, el primer
capitulo tiene como objetivo introducir al lector en las diferentes
escuelas filosoficas del helenismo y su relacion con Roma. El andlisis
de estas corrientes resulta, en general, extremadamente dificil, debido,
principalmente, al estado fragmentario de las fuentes'®. Con este
objetivo en mente, analizamos cuatro corrientes filosoficas relevantes
en Roma, el escepticismo, el platonismo, el epicureismo y el
estoicismo, junto con algunas corrientes que apenas consiguieron
influir en la realidad politica y social romana. Después repasaremos
las diferentes fuentes existentes para el analisis de estas corrientes.

El trabajo continua en el capitulo segundo, donde indagaremos en
mayor profundidad la influencia de estas corrientes en Roma.
Primeramente centrandonos en la embajada de Carnéades, ejemplo de
la bipolaridad romana, y continuando con el triunfo del estoicismo
frente a las demds corrientes filos6ficas. La embajada, que viajé a
Roma en el afio 155, se compuso de tres filosofos, destacando
Carnéades, escolarca de la Academia y filésofo escéptico. La
verdadera importancia de esta embajada, reside en el discurso que el
filosofo realizd ante el pueblo romano, discurso que trato el tema del
imperialismo romano desde un prisma escéptico. El discurso fue
planteado en dos sesiones diferentes: el primer dia Carnéades alab¢ la

0 L&S (1988a), 8. Una seleccion de los textos mas relevantes para el anélisis de la filosofia

helenistica en L&S (1988a-b).



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

dominaciéon romana, que resulté del agrado del publico; el segundo
dia, el fildsofo cambid el discurso y critico el imperialismo que Roma
ejercia, obteniendo el rechazo de los presentes'’. Carnéades realizo
una lectura escéptica de la dominacion romana y la justicia subyacente
en ella, y fue alabado y rechazado al mismo tiempo. Ese rechazo se
personificard en Marco Porcio Catédn, politico romano que abogd por
la inmediata expulsion de la embajada de Roma. Este individuo
resulta muy interesante debido a la dualidad que representa,
caracteristica de la sociedad romana de su tiempo, ya que por un lado
refleja el rechazo hacia lo griego en general y la filosofia en particular,
pero por otro lado es un individuo con amplios conocimientos sobre la
cultura griega. Este hito, es decir, la embajada, resulta muy relevante
en cuanto a la realizaciéon de una interpretacion sobre la influencia
ejercida por la filosofia helenistica en Roma.

Tras este punto, proseguimos en el segundo capitulo centrandonos
en el estoicismo y en como esta corriente resulta la mas popular en
Roma. Para ello, primero analizaremos la propia escuela en
profundidad, centrandonos después en el analisis de aquella parte
teorica relacionada con la politica, particularmente en la ya
desaparecida Politeia de Zendn. Seguiremos con la influencia de esta
corriente en ciertos aspectos, como lo es en Ciceréon y en su De
officiis, donde puede adivinarse una fuerte influencia de Panecio de
Rodas, filosofo estoico y figura imprescindible para entender la
irrupcion del estoicismo en Roma'?. Por ultimo, veremos el modo en
el que la filosofia podia afectar a la vida politica, siguiendo el final de
la carrera politica de tres personajes muy relevantes del s. I'*: Casio,
Bruto y Cato6n el joven™.

El tercer capitulo tratara el tema principal de esta tesis doctoral: la
influencia del estoicismo en las politicas de los hermanos Graco. En la

""" Lact. Inst. 5.14.3-5.

12 Erskine (1990), 214; Sedley (2003), 23; Pohlenz (2005), 542-543.

Todas las fechas de este trabajo seran a.C. a no ser que se especifique lo contrario.
4 Sedley (1997), 41-53; Pohlenz (2005), 554.



Introduccion

década de los afios 30 y afios 20 del s. II, estos dos politicos romanos,
Tiberio y Cayo, fueron el centro de toda la atencion del momento. Su
legado, perdur6 en el tiempo convirtiéndose en el paradigma de la
revolucion o de la tirania para los antiguos. Las disputas surgidas a
raiz de sus propuestas politicas y legales, sirvieron como punto de
partida para los posteriores conflictos que la republica sufrié hasta
época augustea'’. Ambos hermanos ocuparon el cargo de tribuno de la
plebe, y en condicion de tal, promulgaron ciertas leyes. Estas leyes
sirvieron a diferentes fines politicos y sociales. Por norma general, las
fuentes tienden a unificar a ambos hermanos, aunque existen
salvedades'®. Nuestra vision se basa mayormente en estas salvedades,
y defendemos un postulado que aboga por diferenciar las medidas
politicas de los dos hermanos, analizando todas las fuentes que tratan
el periodo. Para ello, utilizamos como base el estoicismo, corriente
filosofica que promueve la igualdad entre aquellos que son iguales, y
que encaja con las medidas adoptadas por Tiberio en sus reformas'’.
La influencia estoica la ejercera en Tiberio su tutor, Blosio de
Cumas'®, y para analizar esa influencia trataremos al personaje en
profundidad, enfatizando su fidelidad a Tiberio tras su muerte y su
actividad politica posterior en la guerra de Aristonico, candidato al
trono del reino de Pérgamo.

Cayo, en cambio, basa su poder en la plebe, tratando de otorgar a
este grupo una mayor relevancia politica. Algunos autores clésicos
interpretardn esto como un intento de destruccion de la organizacion
social, lo que Diodoro Siculo, influenciado por el estoico Posidonio de

'S Varios autores clasicos interpretaron los hechos de esta forma; Non. P.728L = Varro, De

vita populi romani, fr. 114 Riposati = 425 Salvadore; App. BC 1.2, 1.8-4.27; Amp. 26; Sal.
Jug. 42.1-5; Val. Max. 6.3.1.

16 Unifican: Cic. Sest. 103; D.C. 24.83-25.85; Flor. 2.3.15-16; Plu. CG 1; Sal. Jug. 42; Val.
Max. 6.3.1; Vell. 2.6.1. Separan: App. BC 1.11-22; D.S. 34/35.25.1; Non. P.728L = Varro,
De vita populi romani, fr. 114 Riposati = 425 Salvadore.

7" Erskine (1990), 169.

¥ Plu. TG 8.

19 Sobre el juicio; Plu. TG 20. Sobre su huida a Asia; Cic. Amic. 11.37.

29



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Apamea, denomina sumpnoia (counvow), y que podemos traducir
como armonia®. Con este fin en mente, Cayo tratara de atraer a los
equites a su bando?. Esta armonia, segin Varron, debe presidir las
relaciones entre las dos élites gobernantes romanas, los equites y los
senatores®. El capitulo finalizard con un anélisis sobre la
interpretacion que este autor realiza de la lex iudiciaria de Cayo, una
ley que otorgd la potestad de los juicios de repetundis a los equites,
cuando era tradicion que los senatores se encargaran de ellos”. La
interpretacion realizada por Varron se basa en el platonismo,
concretamente en la destruccion de la Kallipolis, ciudad ideada por
Platon en su tratado La republica, y que conocera su fin cuando
aquéllos que deben defenderla se vuelvan unos contra otros®.

Como capitulo final, analizaremos un conflicto contemporaneo de
Tiberio, la Primera Guerra Servil (139-132), y como algunas fuentes
realizan una lectura estoica del conflicto, y lo que es mas importante,
de la esclavitud. Diodoro Siculo, principal fuente para este conflicto,
se inspira en gran medida en el filésofo estoico Posidonio de Apamea,
quien escribid un relato sobre el conflicto, aunque no ha sobrevivido.
La influencia del estoicismo resulta palpable en el relato de Diodoro,
desde un punto de vista estoico, la esclavitud no resultaba natural a
ningun ser humano®; sin embargo, para la época que nos concierne, el
s. I, existia un nuevo estoicismo que interpretaba la esclavitud de otro
modo. Diodoro/Posidonio, afin a este estoicismo que sera llamado
“medio”, percibia la esclavitud como algo que no tiene relevancia
ninguna en la busqueda de la virtud, es decir, un esclavo podia llegar a

2 DS. 35 fr.10.1 Goukowski = 34/35.25.1 Walton. Dionisio de Halicarnaso utiliza un
término diferente sin relacion tan estrecha con el estoicismo; Homonoia (Opdvowr); D.H.
2.11.2.

2 Meier (1966), 99; Botteri, Raskolnikoff (1983), 66.

22 Non. P.728L = Varro, De vita populi romani, fr. 114 Riposati = 425 Salvadore.

3 Flor. 2.1, 2.5, 3.13.1, 3.17.3; Liv. Epit. 60; Plu. CG 5.1; Rotondi (1990), 308.

* PLR. 415c.

% Philo. De septen. et fest. Dieb. 2.283M. = SVF 352; Cic. Offic. 1.21.

30



Introduccion

ser igual de virtuoso que su amo”. Diodoro/Posidonio, durante la
narracion del conflicto, nos muestra una situacion limite, unos
esclavos malnutridos y maltratados que se sublevaron por necesidad?’,
lo que denota cierta simpatia hacia su causa. Sin embargo, la rebelion
contra la autoridad romana resultaba claramente negativa, por lo que
Diodoro/Posidonio decide crear un arquetipo de esclavo malo (Euno,
lider de la rebelion) y otro bueno (Cleon y Comano, lugartenientes de
Euno). El capitulo continta con el andlisis, mediante ciertos ejemplos
concretos, de la presencia siria en dicho conflicto, y como esa realidad
siria es remarcada con especial énfasis debido principalmente al
origen sirio del propio Posidonio, que compartia ciudad de
procedencia con Euno. Por ultimo, veremos como una embajada fue
enviada a Sicilia, tras el asesinato de Tiberio en Roma, con el fin de
purificar, por un lado, el pecado de haber asesinado a un tribuno de la
plebe, y por lo tanto, a una figura sacrosanta®™, y por otro lado, el
santuario de Enna, ciudad tomada por lo rebeldes®.

% Sen. Ep. 47.15.

77 D.S. 34/35.2.13-14.

% Sénchez Le6n (2004a), 142.
2 Noél (2013), 102.

31






Capitulo I: Aproximacion
a las filosofias helenisticas

Este primer capitulo tiene como objetivo el acercamiento al
estado de la filosofia helenistica y la forma en que las diferentes
corrientes interactian con la sociedad romana (1.1). Al ser un tema
muy general, este capitulo tratara de ser lo mas breve posible, con la
unica intencidon de contextualizar mejor el trabajo. El capitulo se
dividira en un breve andlisis sobre las corrientes filosoficas mas
relevantes, es decir, el pirronismo o escepticismo (1.1.1), el
platonismo (1.1.2), el epicureismo (1.1.3) y el estoicismo (1.1.4),
junto con otras corrientes no tan influyentes como las anteriores, entre
las que se encuentran a los aristotélicos o peripatéticos, los cinicos, los
megaricos y los hedonistas cirenaicos (1.1.5). Por tltimo, se realiza un
pequefio recopilatorio sobre las principales fuentes para el estudio de
la filosofia helenistica (1.2).

1.1 — LAS DIFERENTES CORRIENTES FILOSOFICAS

La influencia que en Roma tuvo la filosofia griega es un tema que
recoge un espectro muy amplio, y ha sido extensamente tratado por la
historiografia mas variada. No es mi intencion realizar un analisis
exhaustivo de la cuestion, puesto que de ser asi, no podria abarcarse
en tan pocas paginas. Mas bien pretendo llevar a cabo una pequefia
aproximacion al tema para después poder centrarnos en la influencia
que el estoicismo ejercid en las reformas de los hermanos Graco, el
tema principal de este trabajo. Por lo tanto, debemos hacernos una
idea de como la filosofia griega penetra en la ciudad latina, en cdmo
afecta a sus habitantes, es decir, a la aristocracia, y como la filosofia
griega es reelaborada en un contexto totalmente romano. La filosofia
resulta especialmente interesante para el aristocrata romano en cuanto
a que pueda ser practica, de ahi el auge del estoicismo™.

3% Pohlenz (2005), 535. El mismo autor afirma que, al interpretar un hecho, el griego se

pregunta qué cosa habia pensado el autor, mientras que el romano se pregunta qué cosa



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Ya Quintiliano, en el s. I d.C., advertia a la juventud aristocratica

del objetivo ultimo de la filosofia griega para el politico romano, la
utilizacion de las diferentes ideas o theseis (0éoelc) que estas
corrientes proponen para su implantacion en el discurso del orador,
por supuesto, aderezado con alguna referencia romana®. Para ello,
estas corrientes filosoficas deberian adecuarse a la wuirfus romana®.
Las diferentes escuelas se enfrentaran entre si por diversas cuestiones
filosoficas, tratando todas ellas de imponer sus puntos de vista frente a
las demas®. El debate, por lo tanto, se interpretard como algo

31

32

33

34

habia querido; Pohlenz (2005), 569. Erskine define que no solo el aspecto politico fue
aquello que cautivo al oyente romano, sino la estricta moralidad de la Stoa y la virtud
como Unico bien a desear; Erskine (1990), 209.

“Roma dispone de tantos ejemplos como Grecia de preceptos, y los ejemplos son mas
importantes”; Quantum enim Graeci praeceptis ualent, tantum Romani, quod est maius,
exemplis; Quint. Inst. 12.2.30; Griffin (1989a), 15. Quintiliano responde a la mentalidad
practica que la sociedad romana de la época tenia. Cicerdn es un claro ejemplo de esta
practica, ejemplificandola en varias de sus obras donde expone su dominio sobre la
retorica griega. Es el caso de De inventione, una de sus primeras obras, o las posteriores
perfeccionadas, gracias a la experiencia de la madurez, De oratore, Brutus, Orator, Topica
o Partitiones oratoriae; Powell, Paterson (2004), 43. En cuanto a las referencias romanas,
resultaban de vital importancia para ofrecer una mayor cercania al publico. De hecho, la
pretension por parte del orador de demostrar su conocimiento de la cultura griega no
podia sino irritar a la audiencia; Cic. de Orat. 1.47, 1.102, 1.221, 2.4, 2.18; Cic. Flac. 9-
12; Cic. Arch. 6.14-7.16, 8.19-12.30. Un analisis sobre este tema y las fuentes citadas en
Craig (1986), 233, n. 11.

Descrita como la suma de varias cualidades que todo buen romano debia tener, como lo
son la pietas, es decir, el deber religioso que relacionaba al individuo con la divinidad, la
familia y el préjimo; la justicia, que ensefiaba a respetar las prescripciones del ius; la fides
y la honestidad, la lealtad que se inspira a la ley moral y el respeto a la palabra dada; la
laboriosidad y la habilidad; la simplicidad y la parsimonia; la capacidad de descansar en el
mismo puesto durante el combate, etc. La wuirtus constituye una obligacion para todo
romano, pero el fin ultimo sera la adquisicion de los honores, prueba de que el pueblo
romano concede el maximo reconocimiento. La diferencia entre la uirfus romana y la
arete (Gpetn) griega radica en que la primera responde al hombre en cuanto a la
masculinidad, la segunda en cambio responde al hombre como persona y es ligada a su
espiritu. La arete griega no tenia, por lo tanto, una connotacion viril y civil; Pohlenz
(2005), 536-540, 564. Lo opuesto a la uirtus romana seria la inertia, que algunos romanos
consideraban que la cultura griega traia implicitamente consigo; Moatti (2008), 142.
Como ejemplo, cuenta Ciceron que el romano L. Gelio Poplicola, investido gobernador de



Capitulo I: Aproximacion a las filosofias helenisticas

necesario, que favorece la dialéctica, mejora la diccion y desarrolla la
retorica del filosofo™, algo que resulta de un enorme interés para el
orador romano.

Con esta idea en mente, nos centraremos en dos puntos, las
diversas corrientes filosoficas de época helenistica®, y la influencia
que éstas tuvieron en Roma en mayor o menor medida. Para ello
debemos centrarnos en los filosofos helenos que resultaron ser mas
relevantes para la evolucion y el desarrollo de esta actividad en Roma,
analizando a los mas destacados en sus respectivas corrientes. Asi
pues, nos encontramos con cuatro corrientes principales: el pirronismo
o el escepticismo, el platonismo, el epicureismo y el estoicismo. A
continuacion repasaremos las fuentes existentes en cuanto al
complicado tema de la filosofia helenistica, para centrarnos después
en las diferentes corrientes y su influencia en Roma*®.

Asia y llegado a Atenas en el 93, llamé a todos los filosofos de la ciudad para que se
unieran en un espacio y alli les inst6 a llegar a un acuerdo entre ellos si no querian
desperdiciar sus vidas debatiendo, autodenominandose arbitro de la disputa: Atticus: Quia
me Athenis audire ex Phaedro meo memini, Gellium familiarem tuum, quom pro consule
ex praetura in Graeciam uenisset <esset> que Athenis, philosophos, qui tum erant, in
locum unum conuocasse ipsisque magno opere auctorem fuisse, ut aliquando
controuersiarum aliquem facerent modum. Quodsi essent eo animo ut nollent aetatem in
litibus conterere, posse rem conuenire, et simul operam suam illis esse pollicitum, si
posset inter eos aliquid conuenire. Marcus: loculare istuc quidem, Pomponi, et a multis
saepe derisum; Cic. Leg. 1.53. Cicerdn califica el acto como una broma, pero es un claro
ejemplo que refleja el grado de rivalidad que habia entre las diferentes escuelas; Griffin
(1989a), 14-15.
3% Griffin (1989a), 9.
3 Long y Sedley realizan una interesante ruta por las diferentes escuelas filosoficas que en
Atenas se encontraban en el afio 272, que puede apreciarse en la imagen adjunta; L&S
(1988a), 1-6.
En cuanto al material de estudio, las principales obras contemporaneas que se deben
consultar sobre la filosofia helenistica son las siguientes. Para una revision detallada sobre
la bibliografia Algra et al. (1999), Long (1974), Erler (1983), Sharples (1996) y Mas
(2006b y 2011), Mitsis (2005). Existen importantes obras que solo se centran en temas
especificos de la filosofia, como lo son Barnes et al. (1980) sobre la epistemologia,
Schofield y Striker (1986) sobre la ética y Laks y Schofield (1995) sobre la politica. En
cuanto a las escuelas, varias obras importantes se centran en alguna de ellas. Para los
peripatéticos Gottschalk (1972), sobre las opiniones de los escolarcas, Lynch (1972),

36

35



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

T e
-UREAN GA

ACADEMY

s =

Lam. I. Las escuelas filosoficas de Atenas®

37

36

sobre el Liceo, y Natali (1991). Para la Academia y los escépticos, Dal Pra (1975),
Glucker (1978), Tarrant (1985). Para el estoicismo, loppolo (1986) y Dillon (1996), sobre
el debate con la Academia, Erskine (1990) y Schofield (1991) sobre la politica. Para los
epicureos, Clay (1998), Sedley (1998). Para una combinacion de ambos, sobre las
estructuras del epicureismo y el estoicismo, y su conexiéon con Platon, Gill (2006). Por
ultimo, para el cinismo, Goulet-Cazé y Goulet (1993).

L&S (1988a), 4.



Capitulo I: Aproximacion a las filosofias helenisticas

1.1.1 — Pirronismo/Escepticismo

El pirronismo o el escepticismo, surge en el s. [V, y obtiene cierta
relevancia en el mundo heleno. No obstante, no es hasta la asimilacion
de esta corriente por parte de la Academia cuando el escepticismo
adquiere su mayor grado de popularidad, y es debido a la influencia de
esta escuela, que alcanza cierta relevancia en Roma. Ese nuevo
empuje que recibe la corriente en la ciudad se reflejarda en dos
personajes muy relevantes, Carnéades de Cirene y Filon de Larisa. De
estos dos filosofos, el segundo serd quien ejerza una mayor influencia
en la sociedad romana, llevando los postulados de Pirrén a la ciudad
latina.

A partir de ahora es cuando esta corriente entra en contacto
directo con Roma, gracias a Carnéades de Cirene, de quien se hablara
en mayor profundidad en el punto 2.1.1, por lo que no nos
centraremos mucho en €l por ahora. Nacido en torno al 215 en Cirene,
fue discipulo de Heguesino y su sucesor en la Academia hacia el 162.
En el 155 forma parte de la embajada enviada por Atenas a Roma, un
hito dentro de la historia sobre la influencia de la filosofia griega en
Roma debido al ejemplo que significa en la comprension de la
dualidad romana frente a esta materia®**. Conocido Carnéades por ser
un gran orador, fue también un gran critico del estoico Crisipo. De la
relacién intelectual entre ambos personajes apuntd el propio
Carnéades que, siguiendo el popular dicho del momento de que si
Crisipo no hubiera existido tampoco hubiera existido el estoicismo,
Carnéades anadia que si Crisipo no hubiera existido, tampoco ¢l

% Esta dualidad es personificado en la figura de Catén, gran conocedor de la cultura griega,

y aln asi trataba de rechazarla desde el momento en que ésta pudiera afectar a la wuirtus.
Pohlenz muestra un Catén obligado a escuchar el discurso de Carnéades sobre la
dominacion romana y la injusticia que se esconde en ella, sin creerlo del todo pero
incapaz de debatirlo debido a los limitados medios dialécticos que los romanos tenian en
comparacion a los griegos. Por ello puede entenderse, en opinion del autor, que el
estoicismo triunfara en Roma; Pohlenz (2005), 539. Pero esto sera tratado en profundidad
en el punto 2.1.

37



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

habria existido®®. Su mayor aportacion a la Academia fue la de
introducir la “probabilidad”, cambiando completamente el rumbo que
la escuela llevaba®.

1.1.2 — Platonismo

El platonismo y por lo tanto, la Academia, conocieron diversas
fases en su historia. En palabras de Sexto Empirico, hubo tres
escuelas: la Academia Original o Vieja, creada por Platon; la
Academia Media o escéptica, con el liderato de Arcesilao; y la
Academia Nueva, dirigida por Carnéades y Clitomaco*'.

Centrémonos ahora en Filon para seguir con su alumno Antioco.
Filon de Larisa (159-84/83) modifico el sistema de nuevo durante su
exilio en Roma. Debido a su estancia en la ciudad, y a su influencia en
personajes relevantes del panorama politico romano, este autor resulta
de mayor relevancia para nuestro propdsito, por lo que le dedicaremos
mas espacio que a los demas. Como es habitual para los filésofos de la
época, no se conoce demasiado sobre él*2. Para poder construir una
idea general sobre su cronologia vital, nos basaremos en un texto
recogido por Dorandi y que proviene en origen de Filodemo:

“Filon, que sucedio a Clitdbmaco, nacio en el afio del
arconte Aristecmo, y vino a Atenas a la edad de 24 afios
en el afo del arconte Nicomaco. Estudié en su ciudad
natal con Calicles, pupilo de Carnéades por 8 afios, con
Clitomaco por 14 afios. ...con Apolodoro... 2 ...7 con el
estoico... Comenzd a liderar la escuela en el afo del
arconte Policleto. Habiendo vivido 74 afios, murid en el
afio del arconte Niceto... (las siguientes 20 lineas son
ilegibles) ... Habiendo vivido 60... afios, murio6 en el afio

3 Mosterin (2013), 162.

40 Brittain (2001), 211.

4 SE. P.1.220. También dice que hubo quien opinaba que existieron dos escuelas mas: una
cuarta, la de Filon y Carmidas, y una quinta, la de Antioco.

42 Véase Barnes (1989), 51-96.

38



Capitulo I: Aproximacion a las filosofias helenisticas

del arconte Niceto”®.

Filon procedia de Larisa, en Tesalia, y encontramos solamente

una mencioén al lugar de origen de Filon en las fuentes, debida a Juan
Estobeo*. Como hemos visto en el texto anterior, sabemos que Filon
estudié en su ciudad natal bajo la tutela de Calicles, un pupilo de
Carnéades. El filésofo abandoné su ciudad natal y, segun nos cuenta
Cicer6n, jamas volvid a ella®. Después viajo a Atenas y alli fue
discipulo de Clitdbmaco desde el 134/133 hasta el 120/119%, y durante
diez afios, entre 120/119 y 110/109, siguié siendo pupilo de varios
filésofos no identificados*’. En 110/109 fue elegido como escolarca de
la Academia, y permanecio alli 21 afios, hasta el estallido de la Guerra
Mitridatica en 89/88%. Mitridates consiguié conquistar Capadocia y

43

44

45
46
47

48

Aoyor koi t[o]p Biov. D”{"Awv/6e dadeap[elvo{i}g Khe[td])/noy[ov] éyevv[n]On én'
Alpotaiypolv, wlope[yléve[to]® & eic A[OMv]ag w[elpi Té[t]talpal/xol &i[koc]w
v[r]apyov €[tdv]/kotd Nuwodpoyol[v], éoxoho/xdg &[v] tit motpidt KaAk[t]/khel tédr
Kop[v]eadov y[va]/*® plpmt mepl oxt[d oyle[dov] &, Khewopd[ywh 8¢ Séxo/xai
wltltapla...] A[LINA/..] & An[oAhodd]por AE/[..] &bo. N[....] & émte/"tin
ZTowK®(1...]. f[pléato/d” [ER]d[o/un]kovt’ € [koil té]t[taplo ko/téotpewev  Em[i]
Nyxn]rov .
IN/*[....]JET[.JAPA[---/-—-......... JZKN[....]JAIAEAN[../...]METATA[...]OTTAL [---]/** (las
siguientes 11 lineas apenas son legibles) /.00
é€ep[yac]apfev--—--/.. ]JKAI[....]A[....IEAA/[...]ZA[...]0A[....]OY[---/....]. [TOI[..]JAAX
AE[..JEITO/[...]TQZEIE. idcoc &[../* kai] &&qkovt’ &t [katéotpe/yelv émi Nikitov
[---/.]. TAN &év tdt t[plitor T[---]//; Brittain (2001), 39-40. Brittain analiza
minuciosamente este fragmento; Brittain (2001), 38-43. El autor, basandose en las fechas
dadas de los arcontes atenienses, construye una cronologia para Filon: 1) Filon nace en
159/158, siendo Aristecmo arconte. 2) Se desplaza a Atenas en 134/133, siendo arconte
Nicomaco. 3) Se convierte en escolarca de la Academia en 110/109, siendo arconte
Policleto. 4) Muere en 84/83, siendo arconte Niceto; Brittain (2001), 41.

“Filén era de Larisa, filosofo académico, y estudiante de Clitdmaco...”; ®ilav &yéveto
Aapioaiog, ldécopog Akadnpakoc, axovotig Kierropdyov...; Stob. Ec. 2.7.38-40 =
Wachsmuth, p. 39.

Cic. Tusc. 5.107.

Brittain (2001), 45.

Entre 120/119 y 118/117 fue pupilo de un tal Apolodoro, y entre 118/117 y 111/110 de un
filosofo estoico de quien desconocemos el nombre; Brittain (2001), 49.

Brittain (2001), 53.

39



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Bitinia, e invadid las provincias romanas de Asia y Cilicia en el afio
88. Los denominados optimates atenienses por Cicerdn, partieron de
Atenas tras la tirania de Medeios®. A principios del afio 88 un filosofo
peripatético llamado Atenion, fue elegido como general a su regreso
como embajador de Atenas en Asia, base de operaciones de
Mitridates, e inmediatamente asumid la tirania sobre la ciudad®.
Atenas cambid en este punto de bando, aunque se desconoce si
inducido por el nuevo tirano o por voluntad popular, y permaneci6 en
el bando de Mitridates hasta que Sila consiguid tomar la ciudad en el
ano 86, aun incluso habiendo cambiado de tirano por el epicureo
Ariston’'.

Filon llega pues a Roma, en el afio 88 y permanecera alli hasta su
muerte en el afo 84. Este periodo estd caracterizado por una situacion
socio-politica bastante convulsa, pues Sila, que era consul, habia
ocupado la ciudad expulsando a Mario. Pero el contexto de la guerra
mitridatica lo hace partir inmediatamente. El consul del afio 87, Lucio
Cornelio Cinna, fue expulsado de la ciudad, pero volvio a Roma
acompaiiado por las tropas de Mario. Este habia vuelto a apoderarse
de la ciudad, pero muri6 en el afo 86. En el 84 Cinna fue asesinado y
Sila, viendo una oportunidad de tomar el control de la ciudad, se
prepar6 para la marcha. Este es el contexto en el que se hallaba
sumergida la ciudad durante la estancia de Filon™. En este periodo
Filon ejerce de maestro de Cicerdén, que nos transcribe su propia
actividad filosofica durante este periodo como una forma de evadirse
de las turbulencias politicas del periodo politico del momento™.

4 «Al mismo tiempo, cuando, debido a la guerra Mitridatica, Filén — escolarca de la

Academia — partié de Atenas con los optimates atenienses, llegd a Roma...”; eodemque
tempore, cum princeps Academiae Philo cum Atheniensium optimatibus Mithridatico
bello domo profugisset, Romamque uenisset...; Cic. Brut. 306.

" Ath. 5.211d-5.215b.

1 La participacion de este personaje en el asedio de la ciudad por Sila es descrita en Apiano
y Plutarco; App. Mith. 28-39; Plu. Sull. 12-14.

52 Brittain (2001), 64.

33 «“Agitado por un asombroso entusiasmo por la filosofia, di mi tiempo por completo a

40



Capitulo I: Aproximacion a las filosofias helenisticas

Durante su estancia en Roma, Filén pronuncia un gran nimero de
conferencias publicas™, ganandose muchos adeptos entre la élite
romana™. Entre ellos obviamente nos encontramos al propio
Ciceron®®, pero también a otros personajes destacados del momento
como Catulo el Mayor”, o tres familiares de Luculo, individuos
descritos como docti homines™. Estas lecturas contenian lo que mas
tarde pasd a llamarse como “Libros Romanos”, y probablemente
fueron publicados en algin momento del afio 87%. La redaccion de
esta obra es lo ultimo que se conoce del fildosofo antes de su muerte en
84/83%.

Filon. La razén por la que pasé tanto tiempo en este estudio -aunque la variedad y la
magnitud de los temas mismos me mantuvieron ocupados con gran alegria- fue que el
orden de los tribunales de justicia parecia haber desaparecido para siempre”; fotum ei
(Philoni) me tradidi admirabili quodam ad philosophiam studio concitatus, in quo hoc
etiam commorabar, etsi rerum ipsarum uarietas et magnitudo summa me delectatione
retinebat, sed tamen sublata iam esse in perpetuum ratio iudiciorum uidebatur; Cic. Brut.
306.

“Pero en nuestra época Filon, a quien yo he oido con frecuencia, introdujo la costumbre
de ensefiar, en determinadas horas, los preceptos de los oradores y, en otras, los de los
filosofos”; Nostra autem memoria Philo, quem nos frequenter audiuimus, instituit alio
tempore rhetorum praecepta tradere, alio philosophorum; Cic. Tusc. 2.3.9.

“Después de haber terminado sus primeros estudios, tomo las lecciones de Filon, filésofo
de la Academia, quien de todos los discipulos de Clitdbmaco, habia excitado mas la
admiracion de los romanos por la belleza de su elocuencia y merecia su afecto por la
honestidad de sus modales”; AnoAlayeig 6¢ T@v &v morsi datppdv Pikovog fikovce 0D
€€ Axodnpeiog, Ov pédoto Popaiot mdv Klertopdyov coviifov koi S tov Adyov
€0avpacav kai d1 tov tpdmov Nybmnoav; Plu. Cic. 3.1.

56 Cic. Brut. 306-307; Cic. Fam. 13.1.2; Cic. N.D. 1.3.6; Cic. Ac. 1.6.13; Plu. Cic. 3.1.

7 Cic. Ac. 2.4.12.

8 P. Selio, C. Selio y Tetrilio Rogo; Cic. Ac. 2.4.11.

% Cicerén nos dice que los tres hombres eruditos habian oido estas lecturas del mismo
Filon, y que lo habian transcrito en dos libros del propio Filon; se illa audiuisse Romae de
Philone et ab eo ipso illos duos libros dicerent descripsisse; Cic. Ac. 2.4.11. Ciceron
afirma que es lo que esta escrito en esos libros y que ademas ha oido del propio Filon que
no existen dos Academias; negat in libris, quod coram etiam ex eo ipso audiebamus, duas
Academias esse erroremque eorum, qui ita putarunt, coarguit; Cic. Ac. 1.4.13; Brittain
(2001), 66.

Esta obra es la tnica que conocemos que el filosofo escribié con certeza; Cic. Ac. 2.4.11-
12. Su contenido aparece en Cicerén y también en Sexto Empirico; Cic. Ac. 1.4.13,

54

55

60

41



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Filon realizé varios aportes a la corriente. Contrario a las
creencias de los estoicos, pero inspirado en las premisas de Carnéades,
afirmaba que era posible acercarse a la verdad, ya que las cosas son
reales en su propia naturaleza, aunque la doctrina estoica no permite
llegar a la compresion de dicha naturaleza. Los académicos se
convirtieron, pues, en estoicos luchando contra estoicos, debido a
todos los préstamos que la filosofia de la stoa hizo a la Academia. Esta
afirmacion proviene de Enésimo (80-10), que liderando la Academia
la volvio hacia el pirronismo mas antiguo®'.

En cuanto a Antioco, éste nacid en Ascalon en el afio 130%.
Parece que Antioco no pasé mas que su infancia en su ciudad natal vy,
segiin Ciceron, jamas regres6®. Marcho a Atenas y alli, tras unos
primeros acercamientos al estoicismo, se adscribio a la Academia, que
en aquel momento estaba dirigida por Filon®. Filon fue su maestro en
aquella época, y estudidé durante tanto tiempo que segin Cicerdn nadie
mas dedico tamano esfuerzo a esta tarea como lo hizo Antioco®.

2.4.11-12, 2.6.18; S.E. P. 1.33.235. Segun Brittain es probable que los comentarios de
Agustin de Hipona y de Numenio provengan de la obra de Filon; August. Contra Ac. 3.41;
Numenio: Des Places F28; Brittain (2001), 70-71. Sobre el resto de obras que
posiblemente hubiera escrito el filosofo consultese al mismo autor; Brittain (2001), 70-72.

' Phot. Bibl. 169b18-170b3 = L&S 71C.

52 Para una vision detallada sobre Antioco y su efecto en la Academia véase Glucker (1978)
y Barnes (1989). La region de Palestina resultd ser bastante rica en cuanto a intelectuales,
pues nos encontramos con figuras como el filosofo estoico Posidonio, procedente de
Apamea, a Meleagro, escritor de epigramas, Menipo el satirico o el filosofo epictreo
Filodemo, quienes procedian de la vecina Gadara. En cuanto a la propia ciudad de
Ascalon, solamente se conoce a un individuo destacable anterior a Antioco, el filosofo
estoico Sosio, que tal vez pudo haber ejercido alguna influencia en la carrera de Antioco,
puesto que éste le dedico un didlogo; como sefiala Dillon (1996), 52.

% Cic. Tusc. 5.37.107.

4 Recibio algunas lecciones de la cabeza de la escuela estoica de aquel tiempo, Mnesarco,

pupilo de Panecio; Numenio: Des Places F28. Dillon rechaza esta idea y para ello se vale

de un fragmento de Cicerdn, esto nos hace pensar que probablemente se trate de una
construccion posterior que tiene como objetivo mostrar a un Antioco vacilante e indeciso;

Cic. Ac. Pr. 69; Dillon (1996), 52-53.

Cic. Ac. Pr. 69. Dillon deduce que si tanto tiempo estuvo bajo su tutela es probable que

Antioco llegara a Atenas el mismo afio que Filon llegd a convertirse en escolarca de la

65

42



Capitulo I: Aproximacion a las filosofias helenisticas

Pertenecid durante su juventud a la corriente ya establecida de
Arcesilao y Carnéades, y desarrollada mas tarde por Filon, llegando a
escribir varias obras a su favor, aunque con los afos surgié una gran
enemistad entre alumno y maestro®.

Este distanciamiento, que ya comenzé a manifestarse
previamente, alcanzé su punto algido cuando Antioco se refugio en
Roma junto con su maestro, debido al avance de las tropas de
Mitridates. Alli L. Luculo, un importante aristocrata romano, lo
identific6 como el mejor pupilo de Filon, lo que abrid las puertas de
Antioco a la aristocracia romana. Luculo partidé en el afio 87 como
cuestor a la provincia de Asia, y Antioco lo acompaii6. Cicerén narra
un importante episodio que muestra el punto de tension que
alcanzaran alumno y maestro: Ciceron describe la llegada de los libros
romanos de Filon a Alejandria, donde se hallaba Luculo junto con su
séquito. En su séquito se encontraban Antioco y un amigo suyo que
lleg6 de visita, Heraclito de Tiro, filosofo que también fue alumno de
Clitébmaco y de Filon, y un campeén de aquella nueva filosofia que
resurgia de sus cenizas en aquel tiempo, es decir, la Academia Nueva.
La llegada de los libros a la ciudad alter6é de forma notable a Antioco,
al que segin Luculo, nunca antes vio en ese estado. Heraclito
confirm¢ la pertenencia de esos textos a Filon, su antiguo maestro.
Antioco decidid entonces escribir un libro en contra de su maestro, el
Sosus, libro que posiblemente inspir6 a Ciceron para escribir este
episodio?’.

Tras la caida de Atenas, en el afio 88, la Academia desaparecio
como institucioén, y no resurgird hasta el s. IV d.C. Sin embargo, la
Academia no muri6 para las futuras generaciones, debido mayormente
a Antioco, que segun Ciceron, volvid a Atenas para dar conferencias

Academia, en 110; Dillon (1996), 53.

August. Contra Acad. 2.15; Cic. Ac. Pr. 69; Plu. Cic. 4.1-3. Tanto Numenio como Agustin
de Hipona lo achacan a su relacion con el estoicismo; Numenio: Des Places F28; August.
Contra Acad. 3.41; Dillon (1996), 53, n. 2-3.

7" Cic. Ac. 2.4.12; Dillon (1996), 54.

66

43



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

en torno al afio 79, donde ¢l mismo lo oy0®. Antioco muere en el afio
68, durante las campafias de su amigo Luculo en Siria, y la escuela (no
fisica) fue dirigida desde Atenas por su hermano Aristo hasta el afio 50
aproximadamente®. A ¢l debe la Academia el alejamiento de las
doctrinas escépticas de Filon, y el resurgimiento de la escuela
conocida como Academia Nueva”. En cuanto a sus discipulos
romanos, los mas relevantes fueron Ciceron y Varron.

En cuanto a las doctrinas del platonismo del periodo, existe un
giro hacia el escepticismo que cambia la escuela, y es liderado por
Arcesilao”. No obstante, Antioco fijo su atencion en las ideas de
Platon, abandonando el escepticismo, y recrimind a Filon, su maestro,

68 Cic. Fin. 5.2.6. Parece que Ciceron alababa la elocuencia de Antioco, pero no asi su

alejamiento del escepticismo de Filon; Cic. Brut. 315; Plu. Cic. 4.1. Incluso el propio

Antioco, que apoyaba la participacion del hombre sabio en la politica, insté a Ciceron a

que volviera a Roma tras la muerte de Sila; Plu. Cic. 4.4.
% Dillon (1996), 61.
" Dillon llega a afirmar que si Filon hubiera dejado huella en alguien, no hubiera sido
Antioco; Dillon (1996), 60.
Dillon (1996), 62. El autor sefiala que Antioco llegd a influir mucho a algunos autores
posteriores romanos, como Varrén, Séneca y Agustin de Hipona. Més adelante, en el
punto 3.3, analizaremos a Varrén y su interpretacion platonica de los eventos de Cayo
Graco.
En las primeras obras de Platon, Socrates, tras analizar todos los puntos de vista, no opta
por ninguno de ellos y admite no saber cual de esas razones es la correcta. Arcesilao vera
en estas primeras obras a un Socrates que ahora se refleja en las ideas de Pirron y Timon,
y decide introducirlas en la Academia. Cicerén nos explica la relacion de la Academia de
su tiempo con el escepticismo en cuatro puntos: 1) Socrates fue un escéptico. 2) Platon
siguio la linea de Socrates. 3) Arcesilao promovio la epoche (émoyn; Cic. Ac. 1.12.45), es
decir, proporcion6 argumentos de igual fuerza como oposicion a las preguntas hechas. 4)
Carnéades reforzo la Academia introduciendo los probabilia (Cic. Ac. 1.12.46, 2.24.78).
La tradicion historiografica trata este fragmento como procedente de los libros romanos
de Filon, desde Brochard hasta Glucker. Sin embargo Brittain desmiente esta idea y
propone a Arcesilao como fuente de Cicerdén; Brochard (1887), 195; Glucker (1978), 64-
90; Brittain (2001), 173-191. Swain trata de remarcar que existia en este periodo una
diferencia entre los seguidores de Platon originales, y aquellos que se habian visto
influenciados por Arcesilao y las ideas escépticas; Swain (1997), 177. Sobre el
escepticismo y la Academia; Tarrant (1985), 22-33.

71

72

44



Capitulo I: Aproximacion a las filosofias helenisticas

el haberse apartado de las ideas del maestro”. El propio Antioco se
presenta a si mismo como un campeon de la Academia Vieja,
captando a los seguidores de Aristoteles y su escuela™, o a los que van
desde Platon a Polemon y de quienes Arcesilao y sus sucesores se
habrian desviado”™. Ciceron, por el contrario, afirma que Antioco
sigui6 el estoicismo, adoptando la logica y epistemologia propias de
dicha corriente’™. Antioco trato de hacer entender que el origen de los
estoicos es el mismo que el de su escuela, y que a excepcion de
pequenias divergencias son filosofias similares. Para €1, los estoicos
eran enanos sujetos sobre hombros de gigantes platonicos’’. Brittain,
aunque desacertadamente, afirma que la Academia Nueva o la fundada
por Antioco, crea una historia propia de la institucion basada en su
actitud anti-estoica’”™, y que los académicos escépticos provenian del
propio Socrates, que seria el primero de ellos™.

1.1.3 — Epicureismo

Aunque no encontremos en Roma la influencia de filésofos de la
talla de Filon, Antioco, Posidonio o Panecio, el epicureismo irrumpe
con fuerza en el panorama romano. Tal es su impetu, que Cicerén
afirma que los romanos epicureos, con sus escritos, se apoderaron de

7 Cic.Ac. 1.4.13-14.

™ No hay necesidad para pensar que los estoicos, epicureos, académicos o los pirronistas
necesitaran de la doctrina de Aristoteles para afianzarse en las suyas. Aunque parezca
sorprendente, la influencia aristotélica en las corrientes helenisticas es bastante baja;
Sedley (1989), 118.

7 Cic. Ac. 1.9.34-35.

" Cic. Ac. 2.43.132-2.44.137, 2.46-47.143.

7 Sedley (1997), 42.

8 Brittain (2001), 224-225. Sobre esta idea, Agustin de Hipona describe en dos puntos
aquello que da unidad a la Academia: 1) Los académicos son platdnicos esotéricos, es
decir, aquellos que transmiten las doctrinas secretas del platonismo. 2) Asumen un
escepticismo universal como medio para afrontar el materialismo del estoicismo; August.
Contra Ac. 3.37-43; August. Ep. 118; Brittain (2001), 242.

™ Brittain (2001), 181-182.

45



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

la totalidad de Italia®. Es dificil encontrar a personajes politicos
relevantes que se adscriban a esta corriente, tal vez debido a la
naturaleza de la misma, aunque existe alguno a destacar, como es el
caso de Casio, que trataremos en el punto 2.2.2.2.

Para alcanzar la felicidad en el epicureismo, no es necesaria una
gran base de conocimientos o de aprendizaje (paideia; maideia). La
felicidad solamente puede alcanzarse cuando el individuo aparte la
preocupacion de su ser. Lo que caracteriza al epicureismo es su
conviccion de que es el miedo lo que nos hace infelices, y para
combatirlo, Epicuro articula el famoso tetrapharmakon
(tetpadappaxov): el bien es facil de procurar; el mal, facil de evitar;
los dioses no son de temer y la muerte es insensible®. En el ambito
politico, Plutarco enumera brevemente la posicion politica de los
epictureos. El hombre sabio epicureo tiene todos los privilegios que
provee el vivir en una ciudad-estado, pero no es participe en su
desarrollo®. Los epicureos, siguiendo lo dicho por Plutarco, aseguran
otorgar un alto valor a la seguridad que leyes, orden politico,
magistraturas y realeza otorgan®, pero los ponen en peligro cuando se
retiran a si mismos y sus asociados del orden politico, asegurando que
los grandes dirigentes no tienen cOmo compararse con una mente
tranquila, declarando que ser un rey es un error®. Contra esta
declaracion de parasitar la ciudad, los epicureos se defenderan
vinculando una gran tensién a la politica, ya que siempre existira una
gran cantidad de personas que deseen el poder y la fama a cualquier
precio®. Por lo que, a menos que haya un asunto muy grave que atente

80 . . C N .
Post Amafinium autem multi eiusdem aemuli rationis multa cum scripsissent, Italiam

totam occupauerunt; Cic. Tusc. 4.7.

Phld. PHerc. 1005, col. 4. Didgenes Laercio usa otro vocablo, tag Kvpiag avtod d6&ag,
aunque se refiera a lo mismo; D.L. 10.138. Un breve resumen de la fisica, epistemologia y
ética epicureas en L&S (1988a), 6-7 y Garcia Gual, Lled6, Hadot (2013).

2 Plu. Mor: 1127a.

® Plu. Mor: 1124d.

¥ Plu. Mor: 1125c.

8 Plu. Mor. 465f-466a; Lact. Inst. 3.17.6.

46



Capitulo I: Aproximacion a las filosofias helenisticas

contra el orden publico®, no hay razon para que una persona racional
participe en la politica y asi poder poner en peligro su propia
seguridad®’.

1.1.4 — Estoicismo

El estoicismo es la base de esta tesis doctoral, por lo que este
analisis sera algo mas profundo que los anteriores, aunque, el
estoicismo y su influencia en Roma también seran tratados en el punto
2.2. El estoicismo fue creado por Zenodn de Citio (334/333-262/261)%,
y el nombre de esta corriente se debe al lugar en el que se impartia, la
stoa poikile (1 ToKiAn ot0d) 0 portico pintado, en la transitada agora
de Atenas¥. Zenon se convierte en pupilo del cinico Crates y Estilpon,
para después fundar su propia escuela®”. Sus sucesores mas
importantes serian Cleantes y Crisipo. Dejoé una gran huella en la
sociedad ateniense de su tiempo, la cual le concedi6 una corona de oro
y un sepulcro mediante un decreto que se ha conservado gracias a
Diogenes Laercio’. Su expansion puede entenderse debido a su

% Aqui es donde encaja la participacion de Casio en el asesinato de César, que se tratard mas

adelante; Sedley (1997), 41-53.

87 Schofield (2000), 442-443.

8 Sobre la fecha de su nacimiento y muerte no existe un acuerdo entre las fuentes, véase

Dorandi (1999), 38. Sobre la vida de Zen6n SVF 1.2, 1.3-6, 1.23-24.

Debida su procedencia extranjera no le era permitido poseer terrenos en Atenas, sin

embargo, la ciudad le cedié un lugar donde impartir sus lecciones, que comenzaron en

torno al afio 301-300; Pohlenz (2005), 28-29.

% D.L.7.1-2.

91 “Pyesto que Zendn de Citio, hijo de Mnaseas, que ha vivido durante muchos afios en la
ciudad dedicado a filosofar, y que también en los demas respectos se ha portado como
persona de mérito, exhortando a quienes acudian a su encuentro a la virtud y a la
moderacion, los ha estimulado a los fines mas elevados, presentando a todos como
ejemplo su propia vida en perfecto acuerdo con las doctrinas que ¢l profesaba, le ha
parecido bien al pueblo — con buena fortuna — elogiar Zenoén de Citio, hijo de Mnaseas, y
coronarlo con una corona de oro de acuerdo con la ley, en honor a su virtud y sabiduria
moral, y construirle un sepulcro en el Ceramico a costas del erario publico. Para la forja
de la corona y la construccion de la tumba el pueblo vota ya a cinco ciudadanos de Atenas
que se ocuparan de esto. Que el secretario de la asamblea haga grabar este decreto en dos

89

47



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

caracter universalista como filosofia. Esta corriente filosofica en
concreto, tiene una influencia importante en el resto de escuelas de su
época, creando muchas veces tensiones relevantes en el campo
tedrico™.

Su filosofia persigue la felicidad del individuo valiéndose de un
codigo moral que le permite gobernar su conducta mediante la razon.
El universo podria reducirse a una explicacidon racional que puede
conseguirse mediante la razén, caracteristica unica del hombre. La
razén coloca al hombre en el centro del universo, ya que éste es el
unico ser que puede comprenderlo”™. Ese raciocinio o logos que tiene
el hombre hace que, al entender ese unico sentido que rige el universo,
puedan superarse las circunstancias adversas de la vida y asi poder
alcanzar una existencia feliz. La felicidad no se basa simplemente en
la busqueda de placer, sino en una alegria racional defendiendo para
ello un comportamiento austero y estricto’. Buscaban la autarquia del
alma, una autarquia que no dependeria de los diversos cambios
politicos tan caracteristicos de su época, sino que dependia del interior
de cada persona, del individuo™.

estelas de piedra y que se le autorice a erigir la una en la Academia y la otra en el Liceo. Y
que el gasto que resulte de las estelas corra a cargo del encargado de la administracion, a
fin de que todos sepan que el pueblo de Atenas honra a los hombres de bien tanto vivos
como muertos”; 'Eneidn Zivov Mvocéov Kitiedg £t modha kotd grhocopiov €v Tf) molet
yevouevog v te Toig Aomoig avip ayobog v dietélece Kol TOVG €ig GVLGTOOY AVTH TAOV
VE®V TOPEVOUEVOVG TOPUKAADY £T° APETTV KO GOPPOGHVIY Tapdppa Tpog T PEATIoTA,
napdetypa tov idtov Blov Ekbeic dmacty dxdrovBov dvto Toic Adyolg oig Siedéyeto, THM
Ayadii 0edoybort @ dMuw, Enavésar pev Zivave Mvacséov Kitiéa kol otepavdcatl xpuod
OTEPAV® KOTO TOV VOHOV GPETiiG EVEKEV KAl 0MEPOCULVIG, oikodouficar 8¢ avTd Kol
Taopov ént tod Kepapeikod onpociy (...) dnmg <av> dravreg eidmov &t 6 dfjpog 6 (Tdv)
Abnvaiov tovg ayabodg kai {dvtoag Twd kai televtioavtag;, D.L. 7.10-11 = SVF 1.7.
También en Plin. Nat. 34.92. Este privilegio ni siquiera se le habia concedido a Epicuro,
ciudadano ateniense; Pohlenz (2005), 30.

Como defiende Pohlenz, el sistema estoico de Zenon resultaba un contrapeso para el
hedonismo epicureo; Pohlenz (2005), 29.

% Pohlenz (2005), 28.

** Sen. CI2.6.

% Un breve resumen sobre légica, fisica y ética estoicas en L&S (1988a), 7.

92

48



Capitulo I: Aproximacion a las filosofias helenisticas

En cuanto a Roma, varios filosofos estoicos visitaron la ciudad,
como Crates, que en el ano 168 visita la ciudad como embajador del
reino de Pérgamo”. Unos afios mas tarde, en la embajada del 155, se
encontraba, junto a Carnéades, Diogenes de Babilonia, filosofo
estoico que moriria al poco de concluir la embajada®. Pero no es hasta
la llegada de Panecio que el estoicismo irrumpe con fuerza en la
ciudad latina, por lo que nos centraremos en €l a continuacion.

Panecio era originario de la ciudad griega de Rodas, que
destacaba en materia filosofica®™. Fue un filosofo estoico que cautivo
al publico romano a mediados del s. II. Segiin Elorduy, es Panecio
quien otorga una carta de ciudadania romana al estoicismo®. Panecio,
procedente de un entorno griego, vivio en una realidad distinta a la
que existia en Roma'®. Nacido en Rodas en torno al afio 185, era el
hijo mayor de Nicagoras, un nombre que se repite en un embajador
rodio aparecido en Roma en 169 y que probablemente fuera la misma
persona. Panecio provenia de un grupo de terratenientes bien ubicados

% Crates de Malos, llegd a Roma en el afio 168, aunque puede que fuera algunos afios

después; Suet. Gram. 2.2; cfr. Erskine (1990), 209 y Gruen (1992), 233. Su estancia se vio
prolongada mas de lo esperado, debido a que se rompié una pierna. Aprovechd la
situacion para impartir lecciones en la ciudad. La importancia de este individuo reside en
que, gracias a él, penetrd en Roma una conciencia sobre la gramatica desconocida hasta
entonces, y los romanos comenzaron a reunirse entre amigos para leer poesia; Suet.
Gram. 2.3-4; Astin et al. (2006), 471-472.

7 Erskine (1990), 209.

% Sobre Rodas y aquellos personajes filosoficos relacionados con esta ciudad, véase Sedley

(2003), 26-27.

Elorduy (1972a), 74. Panecio adaptara a las necesidades del mundo romano el legado del

estoicismo, apartando la tendencia a lo abstracto de Crisipo, y planteando la filosofia

desde un punto de vista mas practico; Mas (2006b), 82. Pasado el filtro de Panecio, el

estoicismo no serd un conjunto de dogmas a seguir, sino una concepcion del universo que

plantea su validez en el terreno de la practica; Pohlenz (2005), 394-395.

En los tiempos de Panecio existia en las ciudades griegas un mayor riesgo de conflicto

civil como podia serlo un proceso de distribucion de la tierra, remision de las deudas o del

alzamiento de una tirania. Estos peligros permanecian ocultos en Roma; Brunt (2013),

214.

99

100

49



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

en Rodas''. Se convirtié en discipulo de Didgenes de Babilonia en
Atenas y tras su fallecimiento (como acabamos de ver, murid entre
155-150, después de su embajada a Roma) pas6 a ser discipulo de
Antipatro de Tarso, sucesor de Diogenes al frente de la escuela.
Panecio desempefidé un sacerdocio en 149 en su Rodas natal, pero
parece que no residia alli, puesto que aparece citado en 148 y 147 en
una lista en Atenas de hieropoioi (igpomolot), magistratura relacionada
con la supervision de los sacrificios rituales. Ciceron asegura que
Panecio jamas regresé a su tierra natal'®. Superd a su maestro
Antipatro y parece que es en este momento en el que decide ubicar su
residencia entre Atenas y Roma. La muerte de Antipatro no es
conocida, sin embargo, Ciceron menciona que Panecio no se
encontraba en Roma en el afo 129, tal vez porque ya conocia su
destino como nuevo director de la escuela. Ciceron también afirma
que Lucio Craso, quien conocia personalmente a Panecio, recibio
consejo de Mnesarco, sucesor de Panecio como lider, cerca del afio
110 al realizar una visita a Atenas'®. Segun Brunt y Ferrary, para
aquél entonces Panecio estaria muerto'”, aunque Pohlenz afirma que
aun se encontraba vivo y que convalecia debido a una enfermedad que
acabd con su vida a los 90 afios de edad'”. Estas discusiones se deben
principalmente a que el kathekon (xoBijkov) de Panecio fue compuesto
30 afios antes de su muerte'”. Algunos autores defienden que la fecha
de composicion debe de ubicarse en el ano 129, puesto que se calcula
que Panecio muri6 cerca del afio 99'”7. Otros opinan que la obra de
Panecio se escribio sobre el 140 y que su muerte ocurriria en el 110'%,

1% Sobre su familia Erskine (1990), 211-213.
192 Cic. Tusc. 5.107.

19 Cic. Orat. 1.45.

1% Brunt (2013), 241; Ferrary (1988), 396-397.
195 Pohlenz (2005), 393, también n. 10.

196 Cic. Offic. 3.2.8.

197 Erskine (1990), 211-214.

1% Brunt (2013), 193. 241; Ferrary (1988), 399.

50



Capitulo I: Aproximacion a las filosofias helenisticas

Como veremos, esto es importante para medir su influencia en el De
officiis, pues si situamos su fecha de composicion en el 140, los
exempla anteriores a esa fecha que firman en ese tratado no pueden ser
panecianos en origen, sino al contrario, una aportacion de Cicerdn.

Panecio era un individuo muy reputado, puesto que con ¢l la
escuela alcanza el mayor prestigio entre el resto de las escuelas'®.
Encontramos un ejemplo en Cicerén, que dice que Posidonio
menciona en una carta dirigida a Publio Rutilio Rufo su opinién sobre
la obra de Panecio, asegurando que dicha obra era tan excelente que
de ninguna manera podria hacerse alguna omision al ser citada'’. Fue
gracias a Posidonio y Panecio que el estoicismo consiguid tanta
popularidad en Roma. Panecio aparta todo vestigio cinico de Zendn,
cortando la llamada “cola del perro”, al igual que evita el
intelectualismo de Crisipo''. Es con este filosofo que el estoicismo
adquiere una mayor practicidad, encajando mejor dentro del
pensamiento de la aristocracia romana''?,

Tras Panecio, y como tultimo referente, nos encontramos con una
figura muy importante, Posidonio. No se ha conservado ningun rastro
de su produccion literaria, y lo poco que ha llegado hasta nuestros
dias, lo debemos a menciones directas de otros autores o a pasajes con
una clara influencia suya, puesto que se ha logrado conocer su
pensamiento, a pesar de la escasez de datos concretos de sus obras.
Posidonio procedia de Siria, aunque de una ciudad, Apamea, bastante

19 Pohlenz (2005), 392. Panecio redescubre a Platén y Aristoteles transformando el
estoicismo mas acorde con sus ideas; Panaitios, RE 18.2.418-441, 438; Elorduy (1972a),
77. Es el helenismo de Panecio lo que consigue eliminar el cosmopolitanismo de los
antiguos estoicos; Elorduy (1972b), 302.

10" Cic. Offic. 3.2.10; Brunt (2013), 220, n.3.

" Segin Cicerén: “Huyendo Panecio de esta pesadumbre y aspereza de los estoicos,

desaprobd la acritud de sus sentencias y las espinas de su dialéctica, y se mostré mas

moderado en las opiniones y mas claro en la expresion”; Quam illorum tristitiam atque
asperitatem fugiens Panaetius nec acerbitatem sententiarum nec disserendi spinas

probauit, fuitque in altero genere mitior; Cic. Fin. 4.28.79.

Mas (2006b), 82. Panecio inculcéd a los aristocratas romanos que la magnanimidad era

moralmente aceptable solo cuando ésta aportaba algo al bien comtin; Pohlenz (2005), 412.

112

51



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

helenizada debido al establecimiento de colonias militares macedonias
desde época de la conquista de Alejandro Magno'. Pocos datos
existen sobre su biografia, y nada sobre su familia ni sobre su infancia.
Se calcula que debi6o de nacer hacia el afo 135 y por lo menos
conocemos a uno de sus maestros, Panecio, quien le educo en Atenas.
Realiz6 varios viajes por lugares como Asia, Palestina o Egipto, e
incluso a zonas mas alejadas de su ciudad natal como la Galia,
Germania, Hispania o Roma, donde termindé residiendo
definitivamente debido a la buena recepcion que el estoicismo tenia en
la ciudad. Las riquezas y miseria que producian la mineria en la
Peninsula Ibérica le produjeron una gran impresion debido a la dureza
con la que eran tratados los esclavos; se detuvo en Gades durante un
mes, dedicado a investigaciones marinas'*. Fundo la escuela de Rodas
y volvido a Roma en el afio 86 para negociar con Mario. Entre otros
personajes ilustres romanos que fueron tutelados por ¢€l, nos
encontramos a Pompeyo y Ciceron. En el afio 51 volvid otra vez a
Roma y alli afianzo los lazos entre Rodas y Roma'”®. Posidonio trabajo
todo tipo de ramas del conocimiento de su época, destacando en todas
ellas, aunque su influencia en la filosofia fue mdas extensa y
sistematica que profunda, dada su labor enciclopédica'®. Tanto
Panecio como Posidonio, utilizaron escritos peripatéticos y platonicos

1

3 Pohlenz (2005), 422.

* Elorduy (1972a), 89-90.

5 Elorduy (1972a), 89-90.

¢ Sobre la teoria filoséfica desarrollada por Posidonio véase Erler (1994), 682-693; Dillon
(1996), 106-113 y Pohlenz (2005), 421-493. El propio Dillon incluso enumera una lista,
no completa, de algunas obras escritas por el autor: 1) Protréptico a la filosofia. 2)
Physikos Logos, al menos escrita en 8 libros. 3) Sobre el cosmos, al menos se componia
de un libro. 4) Sobre los dioses, al menos de 5 libros. 5) De héroes y demonios, mas de un
libro. 6) Sobre el destino, al menos dos libros. 7) Sobre la adivinacion, 5 libros. 8) Sobre
el alma, al menos 3 libros. 9) Ethikos Logos, mas de un libro. 10) Sobre las pasiones, mas
de un libro. 11) Sobre el deber. 12) Sobre el criterio. 13) Sobre las conjunciones. 14) Un
comentario sobre el Timeo de Platon, tomado como la fuente de la influencia que este
filésofo tuvo sobre el Platonismo Medio. Sin embargo esta influencia resulta bastante
periférica para Dillon; Dillon (1996), 107-108/113.

1

1

52



Capitulo I: Aproximacion a las filosofias helenisticas
tempranos''’. La siguiente tabla recoge a los escolarcas del estoicismo,
aunque no incluye a la escuela imperial, por no pertenecer al ambito

de estudio de este trabajo:

Tabla 1. Escolarcas de la escuela estoica''®

Escuela antigua Escuela media
Zenon de Citio (332-262) Panecio de Rodas (185-110 circa)
Cleantes de Asos (330-232) Mnesarco de Atenas (160-85 circa)
Dardano de Atenas (160-85 circa)
Crisipo de Solos (277-204) Hecaton de Rodas (ss. lI-1)
Zenon de Tarso (ss. llI-11) Posidonio de Apamea (135-51)

Didgenes de Babilonia (...-155 circa) | Atenodoro de Tarsia (s. |)

Antipatro de Tarso (...-130 circa) Atenodoro “AAAog”'"?

Antipatro de Tiro (...-45 circa)

Areio'?

Lucio Anneo Cornuto (s. | d.C.)

1.1.4.1 — Zenon: Politeia

Creo que el legado politico de esta corriente resulta importante, y
por ello analizaremos en este apartado la Politeia de Zendén y su
influencia en la escuela estoica en general. La influencia de la teoria
politica del estoicismo fue notoria, principalmente por los estados
ideales creados por Zen6n y Crisipo, donde se ensefiaba que la vida
social y politica reflejaba el hecho moral de que la mayoria de las
instituciones sociales eran meramente convencionales'”'. Zenén
comienza su Politeia con la condenacion de la sociedad

"7 Para Posidonio: Str. 2.3.8 = E&K T85. Panecio: Phld. Ind. St. 51; Cic. Fin. 4.28.79. Cfr.
Sedley (2003), 22.

118 Pohlenz (2005), 500-501.

119 Pohlenz (2005), 501, n. 6.

120 pohlenz (2005), 501, n. 6.

121 Annas (1989), 167.

53



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

contemporanea'”. Seglin dicen Filodemo y Diogenes Laercio, la

Politeia de Zen6n debid de ser una obra temprana en la trayectoria del
fildsofo'**. Ambos autores son posteriores al afio 100, época en la cual
la obra de Zendén era muy criticada por considerarse muy radical'*.
Sin embargo, Sedley opina que los estoicos criticaran el andlisis de
muchos de sus compafieros de escuela, pero que nunca trataran de
criticar a Zendn, al igual que un epicureo no podra hacerlo con
Epicuro. Senala también que de la misma forma que el pensamiento
de Zenon permanece inviolable, muchos estoicos no dudan en criticar
al mas brillante de sus colegas, Crisipo'®. Autores como Filodemo, un
epicureo del s. I, dedicaron su tiempo al andlisis del estoicismo.
Filodemo escribié un libro titulado Sobre los estoicos, gran critica
hacia los estoicos, donde se describia la vision de su fundador como
sinvergiienza e impia'*®. Didgenes Laercio recoge los ataques que
Casio el Escéptico e Isidoro de Pérgamo lanzaron contra él. Los
propios estoicos, desde el s. II, ven un incoémodo origen en la obra de
ZenoOn y generalmente tratan de minimizarlo. Estas criticas fueron tan
desmesuradas que algunos autores incluso negaron la autoria de
Zenodn en la obra e incluso de la propia escuela, retrocediendo hasta
Socrates como fundador de su filosofia y que seria transmitido a ellos
mediante la intervencion de los cinicos, principalmente de Antistenes
y Didgenes'”’. Otros admitian que Zenon solo aport6 la idea del telos,
es decir, del final y meta de la vida humana, y rechazaban el resto de
sus teorias'®®. Un ultimo grupo mantenia que Zendén no fue tan

22 Erskine (1990), 52.

13 Philod. Ind. Sto. 9.1-6; D.L. 7.4.

124 Erskine (1990), 9.

15 Sedley (1989), 98. Algunos reconocian su elocuencia, como Didgenes Laercio, quien
llegd a afirmar que, si los dioses utilizaran la dialéctica, ésta seria la de Crisipo; D.L.
7.180.

126 Philod. Ind. Sto. 11.10-11, 12.16-18, 14.23-24.

"7 Philod. Ind. Sto. 12.20, 13.4.

28 Philod. Ind. Sto. 14.4-9.

54



Capitulo I: Aproximacion a las filosofias helenisticas

importante como él mismo admitia'®.

No obstante, no todos los estoicos renegaron de Zenon. Filodemo
dice que existian aquellos que creian que nada de la obra necesitaba
justificacion'’, en cuanto que otros defendian que el propio Zendn se
excuso de algunos puntos de su obra por ser demasiado joven cuando
la compuso''. Erskine cree que la obra fue escrita en Atenas, en el
periodo en el que Zen6n fue discipulo de Polemo, lider de la
Academia en aquél momento'*?. Parece innegable que los primeros
estoicos tratan la Politeia como una obra madura y que la consideran
parte del trabajo de Zenon'*. Esta se compuso sobre el afio 300. Corta
pero radical en muchos de sus conceptos, llego a titularse del mismo
modo que su predecesor e inspirador, Politeia (ITohtein)"**. Resulta
dificil reconstruir las ideas que Zenén plasmo en su obra. Schofield
interpreta la obra como una forma de destruir el propio concepto de
ciudad, reduciéndola al individuo y centrandose en su potencial moral
como hombre y no como ciudadano'. Didgenes Laercio nos
transmite seis pilares basicos de la ciudad de Zenon, convirtiéndose en
la fuente principal sobre el tema'*. Es bastante probable que Zendn se
sustentara en mas puntos para la construccion de su ciudad; sin
embargo, son solamente seis los que nos han llegado gracias a la
critica realizada por un desconocido Casio el Escéptico transmitida

% Philod. Ind. Sto. 10.7-13.

%0 Philod. Ind. Sto. 15.1-12.

B! Philod. Ind. Sto. 9.1-6.

132 Erskine (1990), 15.

35 Erskine (1990), 9-15.

34 Schofield (2006), 10. El estoicismo recibi6 una enorme influencia de Platon y por ende de
Socrates; Alesse (2007), 23. Seglin Brennan el impacto que la obra de Platon tuvo en el
estoicismo fue muy grande y vino derivada de la propia composicion de la obra, que trata
de varios temas filosoéficos mientras que mezcla varias ramas del conocimiento como la
ética, la epistemologia y la metafisica con la psicologia, la politica, las matematicas o la
teologia; Brennan (2005), 27.

135 Schofield (1991), 102-103.

"% D.L. 7.32-34.

55



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

por Didgenes Laercio®’:

1. La educacion general es inutil.

2. Los hombres que no sean buenos son enemigos unos de otros,
sin importar la relacion que tengan entre ellos (familiar, social,
servil...).

Las mujeres deben ser compartidas.

4. En la ciudad no se construirdn ni templos, ni juzgados, ni

gimnasios, es decir, no habra construcciones publicas.

5. No habrd monedas, ni para el intercambio ni para los viajes al

extranjero.

6. Hombres y mujeres llevaran la misma ropa y no esconderan

ninguna parte de sus cuerpos'*®.

Zeno6n contempla una comunidad en el sentido mas corriente de la
palabra, una comunidad tan perfecta como lo pueda ser, en virtud de
sus instituciones comunes, el cardcter moral de sus ciudadanos y la
amistad y concordia que existiria entre ellos. Su trabajo es mucho mas
corto que el de Platon, un libro contra diez, principalmente porque
solo cubre algunos de los temas de su homodlogo ateniense, pero
también porque busca una mayor simplicidad: no encontraremos
ningun sistema educativo elaborado, ninguna division de clases. La
simplicidad es la receta de Zendn para la concordia'®’. Platon dice que
el politico debe pensar en servir a toda la comunidad, en perseguir
siempre los intereses de todas las personas, no solo de un reducido
colectivo respondiendo a intereses propios que no sirvan al bien
comun. Esta causa genera grandes conflictos civiles, como ocurri6 en
Atenas en 411 y 404-402 o en Roma con las guerras civiles'®. En la
misma linea le sigue Aristoteles, que define a la polis como una
comunidad de ciudadanos, mientras que los primeros estoicos lo

98]

137 Schofield llega a la conclusion de que Casio era un pirronista. Sobre Casio véase
Schofield (1991), 3-21.

138 Schofield (1991), 3-4.

13 Schofield (1991), 56.

140" Cic. Offic. 1.25.85-86.; Brunt (2013), 199.

56



Capitulo I: Aproximacion a las filosofias helenisticas

concebian como la suma de todos sus habitantes, no solo sus
ciudadanos, por lo que una polis se componia de las personas que
convivian en un mismo espacio y eran gobernadas por unas mismas
leyes'*'. Tal vez la razén por la que los primeros estoicos tenian esa
concepcion de la polis tenga su origen en que las tres primeras cabezas
de esta escuela no eran atenienses'*. En un pasaje de Ario Didimo
citado por Eusebio'®, se compara al mundo (kosmos; k06H0G) con una
ciudad gobernada por los dioses (hegemonia; fyepovio) mientras que
el género humano permanece subordinado a ellos'*. Los hombres
nacen de la cooperacidon social mutua, y esta cooperacion resultaria
estéril si no se produjeran acciones de justicia y beneficencia'®.

El estoicismo mas tardio pasa de la primera influencia que tuvo
con el cinismo y su vision del “ciudadano del mundo” (kosmopolites;
KOGLOTOAITNG), a una visidn mas patridtica, centrada en pequefias
comunidades. El estoicismo necesité encontrar una devocion por la
patria para ser aceptado por la aristocracia romana, y funciono,
gracias a la figura de Panecio. Esta nueva interpretacion evoluciond
debido a la oikeiosis (oixeimoig), es decir, el amor propio que cada ser
viviente tiene hacia si mismo. ;En qué manera puede esta doctrina
ayudar a ese concepto patridtico que ha adquirido el estoicismo? La
respuesta es sencilla: creando una serie de vinculos de forma
jerarquica hasta llegar a la totalidad de la patria; por ejemplo, primero
encontramos la simpatia por uno mismo, después la de la familia,
amistades, y por ultimo, patria. Esta interpretacion no difiere de la
anterior, ya que la escala puede aumentarse hasta la universalidad, y

M1 Arist. Pol. 2.1273b-1274b (sobre diferentes legisladores); Dio Chrys. 36.20 (vol. 2, 6, 13)
= SVF 329, cf. también Clem. Al. Strom. 4.26.642 = SVF 327, Stob. Ec. 2.7.103-109 =
Wachsmuth, pp. 59-62 = SVF 328.

Aunque Crisipo llego6 a adquirir la ciudadania.

143 Stob. Ec. 2.7.106 = Wachsmuth, pp. 60-61 = SVF 528. Ario Didimo era un filésofo del s. I
d.C., perteneciente a la corte de Augusto, conocido por sintetizar el estoicismo, la escuela
peripatética y platonica; Inwood (2003), 32. Véase también Hahm (1990), 2935-3055.

1% Erskine (1990), 51.

45 Brunt (2013), 186.

142

57



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

de este modo llegar a la “ciudadania del mundo” de los cinicos, pero
la idea ha sido moldeada para servir a los propositos que la
aristocracia romana exigia'*.

En cuanto a la ciudad ideal de Zenon, seguiremos la lectura de
Schofield, que opina que tres ideas pueden aparecer ante quien trata de
indagar en esta obra'?’:

Antinomianismo: Se basa en que ninguna idea politica positiva
surge o trata de surgir de su obra'*. Segun el autor, la primera lectura
invita al acercamiento entre las ideas que Didgenes adscribe a Zendn y
el pensamiento cinico'”. El principal punto de partida es la virtud,
solo los justos son ciudadanos, amigos, etc.; mientras que las
convenciones o instituciones se pasan por alto. Sin embargo, lo que la
amistad, la ciudadania y todo lo demés tiene en comun es que todo

ello es una funcion del propio bien moral. Se resume en una idea: no

146 La oikeiosis es definida por Agustin de Hipona: “La vida feliz también es social, y ama el
bien de los amigos por si mismo como su propio bien, y desea por ellos lo que desea para
si mismo, por amigos nos referimos a aquellos que estan en la casa de uno, como la
esposa o los hijos y otros miembros de la familia, o vecinos con casas en la misma
localidad, como también conciudadanos de una ciudad, u hombres en cualquier parte del
mundo, como naciones con las que estamos unidos a través de la comunion de hombres
(societas humana), o habitantes incluso del universo, que se designa por el término cielo y
tierra, es decir, los dioses y los demonios”; Hanc uitam beatam etiam socialem perhibent
esse, quae amicorum bona propter se ipsa diligat sicut sua eisque propter ipsos hoc uelit
quod sibi; siue in domo sint, sicut coniux et liberi et quicumque domestici, siue in loco,
ubi domus est eius, sicuti est urbs, ut sunt hi qui ciues uocantur, siue in orbe toto, ut sunt
gentes quas ei societas humana coniungit, siue in ipso mundo, qui censetur nomine caeli
et terrae, sicut esse dicunt deos, quos uolunt amicos esse homini sapienti, quos nos
familiarius angelos dicimus; August. C.D. 19.3; Dillon (1996), 78-79. Sobre la oikeidsis
véase McCabe (2013), 251-273.

Schofield (1991), 22.

El autor sefiala que Finley defiende esta idea, afirmando que el principal objetivo de
Zenb6n era atacar la obra platonica y no construir una propia. Para ello dinamita la
principal idea de Platon, dividir en diferentes clases a aquellos individuos que tengan
diferentes valores. Zenon eliminara de su ciudad a aquellos individuos que carezcan de la
virtud necesaria; D.L. 7.32-33. De igual modo abolira las instituciones sociales, debido a
que los hombres justos no necesitan de ellas; Finley (1977), 289.

9 DL.73.

14

2

148

58



Capitulo I: Aproximacion a las filosofias helenisticas

pienses en la sociedad y la ciudad, piensa en la virtud. El centrarse en
la ciudad puede dar la idea equivocada de que estas cuestiones
importan, por lo que Zendn no les presta atencion. Algunas de estas
ideas concuerdan con el pensamiento cinico, lo cual no es de extranar,
puesto que el propio Zenon fue pupilo de Crates de Tebas (368-288),
discipulo a su vez de Didgenes de Sinope (412-323). Esta lectura anti-
politica de Zendn concuerda con un poema de Crates conservado por
Didgenes Laercio en el que asegura que la ciudad ideal se encuentra
en la bolsa del filosofo'’. Es mediante esta interpretacion que en la
propia antigiiedad se referian a la obra de Zenon como “una obra
escrita en la cola del perro™'*'.

Revisionismo: Zendn busca un ideal positivo que se reflejara en
una comunidad de sabios y hombres justos. Su obra es resultado de
una revision radical sobre el concepto de comunidad, una comunidad
compuesta por gente buena'’’. Esta lectura no difiere mucho de la
primera, mas alla de la interpretacion de la proposicion de la obra del
filésofo, es decir, solamente los justos son ciudadanos, amigos,
parientes y libres. Asi como en la primera la virtud resulta lo mas
importante, esta interpretacion hace hincapi¢ en que la virtud trae
consigo las convenciones e instituciones, no pasandolas por alto.
También resulta importante la propia lectura de lo que es la ciudad,
puesto que aqui puede ponerse en practica la famosa doctrina que
define a la ciudad como el propio universo:

“Los estoicos afirman que el universo es en un
sentido propio una ciudad. Aquellas que se encuentran en

50 DL 6.85.

51 D.L. 7.4; Schofield (1991), 23. Varios autores afirman que en Sobre la Republica, obra
dedicada a la defensa de la Republica de Zenodn, Crisipo enfatizd los puntos cinicos de
Zenon; D.L. 7.131, 7.188; S.E. M. 9.192 = S.E. P 3.246; Plu. Mor. 1044b-e; Phld.
Ind.Sto. col. 15.31-16.1. Filodemo informa de que algunos estoicos de su tiempo trataron
de reinterpretar la obra de Zendn para eliminar cualquier vinculo con el cinismo; Phld.
Ind.Sto. Col. 9.2-15.20; D.L. 7.34; Schofield (2000), 443.

152 Voelke y Erskine tratan este punto; Voelke (1961), 123ss.; Erskine (1990), 18-27.

59



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

la tierra no se consideran ciudades aunque sean llamadas
de esta forma. Para una ciudad o gente es algo
moralmente bueno, una organizacion o grupo de gentes
administradas por una ley que exhibe refinamiento”'*>.

Comunismo: FEl ideal de Zenodn resultaria en una comunidad
concebida ordinariamente, un grupo de gente constituido por
diferentes elementos, tales como la proximidad fisica, conocimiento
mutuo u otros factores. Aceptaria a jovenes y adolescentes, junto con
adultos. Todos ellos se unirian por una condicién moral superior que
los llevaria a una concordia auspiciada por unas instituciones politicas
comunistas'™*. Aquellos autores, como algunos contemporaneos a
ZenoOn, que interpretaron la obra en pardmetros cinicos o incluso
aquellos estoicos posteriores a €l, que realizaron una interpretacion
acorde a los anteriores grupos, no tendrian cabida aqui. Pertenecen a
este grupo aquellos que interpretan la obra de acuerdo a una intencion
de reconstruccion de la polis. Todos los filésofos griegos que trataron
de crear su propia version de ciudad ideal debieron de hacer frente a
La repuiblica de Platon'”. Schofield ve esta interpretacion como la
correcta, argumentando que muchas de las ideas de Zenon se
encuentran o tienen un reflejo en la obra platonica, en especial en La

republica®®. Por ejemplo, encontramos los seis pilares ya

13 Aéyovot yap kol ol Trtoikoi TOV pév odpavdv kvpiog mOAv, to 88 &mi yhc

gvtodOa ovkéTt TOAelC. AdyecBan L&V Yap, ovk givar 88. Tmovdodov Yap 1 TOMC
Kai 0 dfpog aoteldv 1L chomua Kol mTATi0og avOpdrwv VIO VOOV SIOIKOVUEVOV,
kafamep 1 ékkAncio VO Adyov, ATOAMOPKNTOG ATLPGVYNTOG TWOMG €ml Yiig,
0édnpa Ogiov émt yijg ®g &v ovpav®; Clem. Strom. 4.26 = SVF 3.327; Schofield
(1991), 24.

154 Esta idea es defendida por Baldry; Baldry (1959), 10-11.

155 Especialmente aquellos de quienes fue su primera obra, como es el caso de Zendn; D.L.
7.4; Phld. Ind.Sto. col. 9.1-15; Schofield (1991), 25, n. 4. Sobre la obra de juventud de
Zenoén; Erskine (1990), 9-15.

136 Schofield (1991), 25.

60



Capitulo I: Aproximacion a las filosofias helenisticas
mencionados anteriormente'’. Estas similitudes se dan en varios
puntos, como en el punto tercero, donde las mujeres se tienen en
comun, con el objetivo de eliminar toda tension posible sobre el
adulterio'®. El punto sexto sobre la desnudez, presumiblemente en
gjercicios gimnasticos comunales, y sobre la obligacion para ambos
sexos de utilizar la misma vestimenta, fuera de estos ejercicios
gimnasticos, tiene su origen en Platon'”. En cuanto al punto quinto,
sobre la eliminacion del sistema monetario, Schofield ve aqui una
utilizacion parcial de Platon. Cierto es que Platon elimina el uso de
riqueza alguna, incluidas las monedas, al grupo de los guardianes'®,
pero Zendn extrapola esa prohibicion a todos los ciudadanos. Una
comparacion mas especulativa resulta en el segundo punto de Zenon,
donde solo los buenos son ciudadanos y amigos, lo que puede llevar a
pensar que Platon malinterpretd los distintos grupos sociales que
debian pertenecer a la nueva ciudad, si lo pasamos por la vision que
Zendn tenia'®.

La mayor diferencia entre la ciudad de Platon y la de Zenoén
reside en que el primero relaciona la amistad con la concordia
mientras que el segundo trata de una forma distinta esta amistad,
afadiendo el amor (8pwq) a la ecuacion'®. Seglin nos ha transmitido

7 D.L. 7.32-34.

58 Su punto de vista radica en que entre los sabios, las mujeres debian de ser compartidas en
comun, de forma que cualquier hombre tuviera relaciones sexuales con cualquier mujer,
como dijo Zenon en su Republica y Crisipo en su Sobre la Republica (y también Didgenes
el Cinico y Platon). “Deberemos sentir afeccion paternal por todos los nifios, y asi se
pondra fin a los celos que provienen del adulterio”; I1dvtog 1€ maidog Emniong otép&opev
matépeV TpoOToV Kol 1 £ml potyeig (nAoturia meplopednoetar; D.L. 7.131. Schofield dice
que este fragmento hace referencia a una ciudad donde los individuos que la pueblen se
conocen entre si, Erskine difiere de esta opinion aunque sin matizar mucho en el tema;
Schofield (1991), 26, n. 9; Erskine (1990), 21.

"% PL. R. 452a-b, 457a-b.

1% PL. R. 371b, 416e-417b.

16! Schofield (1991), 25. Sobre la idea de la ciudad comunista de Zenén; Baldry (1959), 3-15.

192 Schofield (1991), 26. Encontramos esta referencia al amor en Ateneo: “Pontiano dijo que
Zenon de Citio tomd el amor como un dios que concedia la amistad y la libertad, y con

61



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Diogenes Laercio, todas las primeras cabezas del estoicismo han
escrito sobre el amor en mayor o menor medida'®, lo que hace pensar
que no solo era un tema importante que Zenon tratdé en su obra, sino
que afectd a todos los siguientes pensadores y a la trayectoria de la
propia escuela. En cuanto a aquellos que sienten ese amor, Zen6n, al
igual que Platon, afirma que las mujeres seran compartidas. Sin
embargo, en la ciudad platonica la casta de los guardianes no esta
solamente limitada al sexo masculino, las mujeres pueden pertenecer a
este grupo. En cuanto a la participacion de las mujeres en el ambito
publico en la ciudad de Zenon, no encontramos ninguna referencia a
este hecho, por lo que no podemos afirmar con total seguridad que el
autor apoyara esta idea. No obstante, Schofield sefiala que algunas
doctrinas estoicas podrian inducirnos a pensar que las mujeres podrian
optar a participar en la vida publica. Aristoteles creia que tanto los
esclavos como las mujeres pertenecian a una categoria inferior de
seres humanos'®. Esta idea es rechazada por los estoicos, como aduce
Lactancio sobre la necesidad que las mujeres y los esclavos debian

ello la concordia, pero nada mas. Por ello ¢l afirm6 en su Republica que el Amor es una
divinidad, una que ayuda con la seguridad de la ciudad”; ITovtiavog 8¢ Zivova Een tov
Kitiéo dmorapBavey tov "Epota Beov sivan pikiog kai opovoiog, £tt 8¢ kai levOepiog
TAPACKEVOGTIKOY, HALOL 88 00devoc. Atd kai &v i) Ioliteig Epn tov "Epota 0gdv sivat
ovvepyov VIhpyovTao TPpOg TV Tig morems cotpiav; Ath. 13.561c-d. Sobre la teoria
estoica del amor, véase Badut (1963), 55-63.

Didgenes refiere en cuanto a Zenon, que éste llegd a escribir una obra titulada E/ arte de
amar, y también que sus Conversaciones contenian esta misma materia; D.L. 7.34. Perseo
escribid una obra titulada Sobre el amor; D.L. 7.36. Ariston escribio el Conversaciones
eroticas; D.L. 7.163. Cleantes dedico dos de sus obras a la materia, Sobre el amor y El
arte de amar, siendo su obra bastante prolifica en comparacion al resto; D.L. 7.174-175.
Esfero escribié una obra titulada Didlogos sobre el amor; D.L. 7.177-178. Por tltimo,
conocemos la existencia de al menos dos obras de Crisipo, el mas fecundo de los estoicos
en cuanto a escritos, tituladas Sobre el amor 'y Cartas sobre el amor, aunque de mano de
Clemente; Clem. Rom. Homil. 5.18 = SVF 2.1072.

“El esclavo no tiene en absoluto la facultad deliberativa; la mujer la tiene, pero sin
autoridad; y el nifio la tiene, pero imperfecta”; ‘O pev ydp dodrog OAwg ovK E€xel TO
BovievTikdy, TO 6 ONAL Exer pév, AAL' dicvpov, 0 8¢ maig Eyel pév,0AN dteAéc; Arist. Pol.
1.1260a.

163

164

62



Capitulo I: Aproximacion a las filosofias helenisticas

tener para practicar la filosofia, ya que no existe diferencia entre las
capacidades de éstos y la de los demas hombres'®. Encontramos mas
referencias al respecto en Cleantes, que segin Diogenes Laercio,
escribid una obra titulada Sobre la idea de que la misma virtud
pertenece a hombres y mujeres'®, y existen indicios que nos llevan a
pensar que Crisipo compartia esta idea'®’. En cuanto a la distincion
que hace Zenon en el punto sexto sobre la obligacion de ambos sexos
de vestir de la misma forma, nos indica que Zenon no veia diferencia
alguna entre el hombre justo y la mujer justa, por lo que se puede
intuir que en su ciudad las mujeres si podian participar en la vida
publica'®,

En cuanto a la homosexualidad, tampoco se especifica nada,
como ocurre con el papel publico de las mujeres. En la ciudad
platonica, las mujeres también podian ser guardianes, por lo que la
homosexualidad tal vez no tuviera la misma funcidon unificadora que
tendria en otras sociedades de la época, como la espartana'®. La
concepcion de amor estaba muy ligada al campo de batalla, por lo que
Platén adquiere esa tradicion y la implanta en su proyecto con unos
guardianes de ambos sexos, algo inusual para la sociedad de la
época'”’. En cuanto a Zendn, sabemos que tratd el tema del sexo
intercrural (Stapunpiopdg), es decir, sexo sin penetracion donde el pene
se sitiia entre las piernas de otro, bastante comun en las relaciones
homosexuales masculinas de la época'’’. Zenon mantuvo que

15 Lact. Inst. 3.25; cfr. también Musonio Rufo ap.; Schofield (1991), 43. Stob. Ec. 2.7.235-
239 = Wachsmuth, pp. 113-115, 2.7.244-247 = Wachsmuth, pp. 116-118. Sobre Musonio
Rufo véase la monografia de Lutz (1947).

16 DL.7.175.

17 Phid. de piet. col. 5.8-11; cf. Antistenes, D.L. 6.12.

'8 Schofield (1991), 43. Baldry sefiala la influencia cinica de esta idea (dvaidsia), y que
compartirian la misma doctrina, no hay que avergonzarse de lo natural ni excusarse de
ello; Baldry (1959), 10.

199 Schofield (1991), 44.

"0 PL. R. 468b-c.

7' Phld. Ind.Sto. col. 15.1-9; Plu. Mor 653e. Schofield afirma que el material sobre la

63



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

cualquier practica sexual es indiferente para alcanzar la virtud y, por lo
tanto, la felicidad'"™:

“Hacer el amor ni mas ni menos a los preferidos que
a los no preferidos, a hembras que a machos; pues lo
conveniente no es distinto en los preferidos o en los no
preferidos, en hembras que en machos; sino que les
convienen las mismas cosas™'”.

Este fragmento demuestra que se consideraban de igual modo las
relaciones con hombres y mujeres, y que no habia necesidad alguna de
diferenciar ambos sexos, por lo que Schofield llega a la conclusion de
que la ciudad de Zendén no difiere en este aspecto de la ciudad
platonica'”.

Centremos ahora nuestra atencion en los guardianes. La existencia
de este grupo responde uUnica y exclusivamente a una necesidad
militar. Sin embargo, no parece intuirse de las fuentes ningun deje
militarista en Zendn o en sus posteriores seguidores. Esta concepcion
antimilitarista podria provenir del cinico Didgenes, que hablaba sobre
la inutilidad de las armas'”. Esto se debe a que los cinicos creian que

Sropmpiopdc es en parte cinico; Pl. Phdr 230e-234c¢. Esto podria provenir, segun el autor,
de la influencia ejercida de su maestro Crates y su relacion con Hiparquia, esposa de
Crates, que resultaba un tanto curiosa para la época como llegd a sefialar Didgenes
Laercio en su Vida de Crates. Didgenes nos informa de que Hiparquia era conocida por
llevar la misma ropa que su esposo (tpifwv’) y por tener el mismo estilo de vida; D.L.
6.93, 6.97-98. El matrimonio y la forma de vida cinica de estos dos personajes
seguramente afectd la concepcion que Zenodn tenia sobre el amor; Schofield (1991), 45, n.
39.

S.E. P. 1.160 (sobre los seguidores de Crisipo, y por lo tanto, de Zenén), 3.200 (sobre
realizar las practicas sexuales en publico, como era costumbre entre los indios y como
hacia Crates); Origenes Cels. 4.45.

Awopmpilety indév pdidov unde fiocov mauducdt fj p) mouducd, unde Miea § dppeve. OV
yop [éoT] Toudikoig dAA 1j un Toudikoic, ovdE OnAciong fj dppectv, GAAY TONTO TPENEL TE
kol mpénovta €otiv; S.E. M. 11.190 =S.E. P. 3.245.

174 Schofield (1991), 45.

75 Esta ultima afirmacion proviene de Filodemo, que recoge una referencia del Sobre la

172

173

64



Capitulo I: Aproximacion a las filosofias helenisticas

el Unico ejercicio (Goknoig) o sufrimiento (T6vog) que merece la pena
pasar, es aquella que ayuda a la virtud y a la libertad moral'’®. Esta
misma idea sobre la inutilidad de las armas la trabaja Crates en su
poema sobre la ciudad ideal'”’. La concordia de Zendn tiene un
vinculo con la estabilidad interna de la ciudad. Aquellos sabios que la
pueblan nunca podran enfrentarse entre si por lo que la maxima cinica
puede aplicarse en este caso'”®.

En definitiva, la obra de Zenon es continuista respecto a la
platonica, mostrandonos una comunidad perfecta compuesta por
individuos justos Ginicamente y con unas instituciones comunistas que
defienden su desarrollo en cuanto a la amistad y la concordia de sus
habitantes. Con esta idea en mente, Zenon no trabajo ciertos temas
que Platon tratd en su obra, como la elaboraciéon de un sistema
educativo propio o la diferente division de las clases. Zenon convierte
el amor en el engranaje principal de su maquinaria politica, el amor
homosexual y heterosexual que no tiene conexidon alguna con la

guerra'”,

republica de Crisipo sobre la Republica de Didgenes; Phld. Ind.Sto. col. 15.31-16.4. Esta
idea es defendida por Baldry (1959), 10, n. 12.

' D.L. 6.70-71.

177 “Pera es una ciudad que se alza en medio de la purptrea ilusion, hermosa y espléndida,
bailada de mugre, desprovista de todo, en la que no atraca ningun alocado parasito, ni
ningun glotén, de los que se ufanan de sus cachas de puta. Pero produce tomillo, ajos,
higos y chuscos de pan, por los cuales no combaten entre si sus moradores, ni se proveen
de armas para defender su moneda o su honor”; IIfpn 11 TOMG €oTi péo® €vi oivomt
00O, KoAN kol Tiewa, mepippuIog, 0VdEY Exovaa, €ig fiv olte TIG €loTAEL Avip HOPOG
Tapacttog, olte Alyvog moOpvNG Emayalopevog moyfiow. AAAG B0pov kol okopda @Epet
kol obka kol dprovg, &€ dv ov moAepodol mPOC GAMIAOLE TEPL TOVTMY, OVY dmAa
KéKTNVTOL TEPL KEPUATOG, oV TEPl 60&ng; D.L. 6.5.85. La idea principal del texto reside en
que el virtuoso, al tener lo necesario para ser autosuficiente, no necesita luchar; Schofield
(1991), 51-52.

178 Schofield (1991), 56.

17 Schofield (1991), 56.

65



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

1.1.5 — Otras corrientes filosoficas

En este apartado recogemos otras corrientes filosoficas que no
gozaron en Roma de la relevancia de las anteriores. La corriente mas
importante de este grupo, los aristotélicos o peripatéticos, fue fundada
en ¢época pre-helenistica por Aristoteles, que no trataremos por
pertenecer a un periodo anterior al de nuestro estudio. Tras la muerte
del maestro, Teofrasto (371-287) le sucede al frente de la escuela.
Aristoteles nombr6 albacea al gobernador macedonio Antipatro, y su
hijo, Casandro, nombré a un miembro de la escuela, Demetrio de
Falero, gobernador de la ciudad. En la escuela hubo dos candidatos
principales para heredar el puesto de Teofrasto, Neleo y Estraton.
Neleo heredo del propio Aristoteles su biblioteca, pero Estraton fue
elegido por los compaferos para dirigir el Liceo, por lo que Neleo
decidié volver a su ciudad natal con la biblioteca, Escepsis, en la
Troade. Tras haber quedado sin libros y sin ningun escolarca
destacable, el Liceo perdera importancia con el devenir del tiempo'*’.

En cuanto a la politica, sigui6 el camino iniciado por Socrates y
seguido por su maestro Platon'!. Segun éste, el politico debe procurar
la arete (excelencia; dpetf) a la ciudad'™. Alcanzar la eudemonia
(felicidad; gvdoopovia), dependera de llevar una vida de acuerdo a la
arete'®. La arete se convierte entonces en el fin primordial, tanto para
el individuo como para la ciudad'™, y no ve la posibilidad de que uno
exista sin el otro. Dicho de otro modo, no existe la capacidad de que
un individuo alcance la eudemonia fuera del marco de la ciudad'.
Para el filosofo, su comunidad o ciudad ideal se basa en una

180 Mosterin (2013), 48-49. En contra de esta idea; Lopez Barja (2009), 25.

181 Véase Lopez Barja (2009), 199-227.

182 Pl. Grg. 455d ss., 515e-517a. Segiin nos cuenta Platon, Socrates criticaba a dos de los
politicos mas importantes de Atenas, Temistocles y Pericles. Admitia que éstos habian
dotado a la ciudad de una imponente armada, y de unas robustas murallas, pero no le
habian procurado lo més importante, la arete.

"3 Arist. E.N. 1.7.1098a16-17.

" Arist. E.N. 1.2.1094b7-9.

185 Lopez Barja (2005), 30-32.

66



Capitulo I: Aproximacion a las filosofias helenisticas

compuesta de ciudadanos sabios y justos, descrita en los libros 7 y 8
de la Politica'™. Admite que esta ciudad no es una imposibilidad, pero
sabe que no ha existido jamas, y expone lo que ésta podria ser para
que el lector aprecie aquello que se esta perdiendo'™. En lo referente
al legado de Aristoteles, éste no fue muy pronunciado en la antigiiedad
como llegd a serlo en épocas posteriores, especialmente su obra
politica'®. Cicer6n no menciona en ningin momento a la Politica del
filosofo'®, y para encontrar una impronta real de Aristoteles, debemos
esperar a Alejandro de Afrodisias (s. Il y III d.C.), posible profesor en
Atenas y comentarista de las obras de Aristoteles'”. Podemos afirmar
que la presencia de los peripatéticos fue bastante reducida en Roma,
mucho mas atin en el periodo que nos ocupa.

Existen bastantes mdas corrientes filosoficas que en época
helenistica no gozan de la popularidad de las anteriores y que no
alcanzaran la influencia en Roma que las ya mencionadas tuvieron.
Una de ellas es el cinismo, creada por Antistenes de Atenas (445-365).
Este fue discipulo de Socrates, y a diferencia de la mayoria de sus
compaieros, ¢l no pertenecia a la aristocracia adinerada, era hijo de un
ateniense pobre y una esclava tracia. Su origen y la independencia que
caracterizaba a Socrates influenciaron mucho en su filosofia. Tras la
muerte de su maestro, predico su filosofia en Atenas entre los hombres
de clase mas baja. A pesar de ser Antistenes el creador del cinismo,

186 Sobre la relacion de Aristoteles con la democracia véase Lopez Barja (2009), 199-227.

187 Kraut (2002), 471. El autor sefiala que la conclusién a la que Aristoteles llega es bastante
pesimista: la politica es un mal negocio y seguira siendo asi, aunque el poder politico deba
usarse de forma imparcial para promover el bien a toda la comunidad, la naturaleza
humana impide casi en su totalidad que esto pueda llegar a realizarse; Arist. Pol. 3.1280b-
1281a. Una visién pesimista, si, pero no carente de esperanza, puesto que el filésofo
admite que la educacion temprana puede contrarrestar esta tendencia natural; Kraut
(2002), 473.

Sobre la influencia aristotélica en las diferentes escuelas helenisticas véase Annas (1995),
74-94.

Fortenbaugh analiza a Cicerén y su posible inspiracion en Teofrasto, y por ende, en
Aristoteles; Fortenbaugh (2006), 413-440. Lopez Barja (2005), 7.

190 Loépez Barja (2005), 83.

188

189

67



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

fue Didgenes de Sinope (412-323) con quien esta corriente se
popularizd, coetdneo de Alejandro Magno. Fue una filosofia
rompedora, que contrariaba a lo establecido, casi carente de teoria, se
basaba principalmente en la practica. Los cinicos eran conocidos por
realizar actos privados en publico (orinar, defecar, masturbarse...) y
por su ascetismo absoluto. Otras dos corrientes que resultan menos
relevantes son, la de los megaricos, y la de los hedonistas cirenaicos.
La primera fue fundada por Euclides de Megara, discipulo de
Sécrates, y destacaba en la critica que éstos realizaban al resto de
doctrinas filosoficas, incluidas las procedentes de Platon y Aristoteles.
La segunda varia del hedonismo epicureo, con la diferencia de que

éstos no muestran preocupacion por el bienestar ajeno'™".

1.2 — FUENTES PARA EL CONOCIMIENTO DE LA FILOSOFiA HELENISTICA

En lo que concierne a las fuentes clasicas, nuestros conocimientos
se basan en escasas fuentes textuales en general'®. La informacion de
la que disponemos estd compuesta por pequefios fragmentos y
referencias registradas en otros autores, que palidece ante la
abrumadora cantidad de escritos legados por parte de sus
predecesores, como Platon o Aristoteles'. La razon es simple, estos
ultimos han sido estudiados durante toda la historia, mientras que el
resto apenas fue tratado.

91" Mosterin (2013), 55-59.

192 Como ya se ha mencionado en la introduccién, un compendio de los textos més relevantes
sobre las fuentes clasicas se encuentra en L&S (1988a-b), en dos voliimenes. El primero
de ellos nos ofrece una traduccion de los textos mientras que el segundo recoge los textos
originales.

Para hacernos una idea de la dificultad de la interpretacion de la filosofia helenistica,
Glucker reconstruye la filosofia platonica centrandose solamente en las fuentes
secundarias; Glucker (1991). Long y Sedley sefialan que tanto Epicuro como Crisipo
escribieron, entre los dos, unos mil libros (rollos de papiro). Sin embargo, las Unicas
referencias directas que existen hoy dia son, para el epicureismo, tres epitomes y una serie
de maximas, y para el estoicismo, un himno de Cleantes. En consecuencia, la filosofia
helenistica se basa en fuentes secundarias y en reconstrucciones realizadas mediante éstas;
L&S (1988a), 8.

193

68



Capitulo I: Aproximacion a las filosofias helenisticas

El autor que mas informacién nos proporciona en materia
filosofica es Didgenes Laercio. Este dedica varios libros de su obra
Vidas, opiniones y sentencias de los filosofos mas ilustres (Biot kol
yvouolr T®V &v erhoco@ig evdokiuncdviov) a distintos individuos
relevantes'”. En el libro segundo son tratados los socraticos menores,
el libro quinto estd dedicado a los peripatéticos, hasta la época de
Demetrio de Falero y Heraclides Pontico (ss. IV-III), y en el libro
sexto son tratados los académicos hasta la época de Clitobmaco,
alumno de Carnéades (s. II), y los cinicos hasta la época de
Menedemo de Eretria (ss. IV-III). Resulta dificil datar a Didgenes,
puesto que la unica fuente biografica que existe es ¢l mismo. Delatte
sitia su fecha de nacimiento entre los afnos 225-250 d.C., pero no esta
del todo claro'. Su obra puede catalogarse como biografica y
literaria, mas que un tratado sobre filosofia, por lo que se hipotetiza
que su acercamiento a la filosofia quedd en eso, en una
aproximacion'®. Resulta muy dificil adscribirle a alguna corriente
filosofica en particular, aunque se ha querido ver en su tratamiento
mas extenso sobre Epicuro cierto apego a esta corriente, pero su
imparcialidad también ha hecho creer que podria pertenecer al
escepticismo, sin ninguna prueba definitiva para ambas hipotesis'’.
Diodgenes no realiza ningin analisis, ninguna reflexion, mas bien se
centra en reportar informacion, y para ello recoge mucho material
existente de fuentes secundarias o terciarias, con la intencion de crear
un recopilatorio de un material que en su época debia de ser
abundante'”®. El cristiano Clemente de Alejandria (150-215 d.C.),

% Dibgenes el cinico: D.L. 6.80; Zenon: D.L. 8.4; Ariston: D.L. 7.162; Erilo de Cartago:
D.L. 7.166; Dionisio: D.L. 7.167; Cleantes: D.L. 7.174-175; Esfero: D.L. 7.170; Crisipo:
D.L. 7.189-202; Metrodoro: D.L. 10.24; Polieno: D.L. 10.25; Epicuro: D.L. 10.27-28.
Todas estas referencias no estan completas en su mayor parte.

195 Delatte (1922), 6.

196 Hicks, en su edicién de D.L. para LOEB (1980), XVIL.

7 Hicks, en su edicion de D.L. para LOEB (1980), XVII-XVIIL

19 Hicks, en su edicién de D.L. para LOEB (1980), XXIII-XXIV.

69



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

expone varios puntos de vista sobre filosofia en los ocho libros que
componen su obra Stromata (Ztpopoata). Asimismo, gracias a los
escritos de Juan Estobeo (s. V d.C.), se conservaron muchas obras
actualmente perdidas. En especial en los primeros dos libros de su
antologia titulados Selecciones sobre fisica y ética (Eclogae physicae
et ethicae)'”. En la tradicion hebrea se encuentran algunos remanentes
sobre la filosofia griega, destacando entre ellos a Filon de Alejandria,
muerto después del 40 d.C. Gracias a este autor conservamos mucha
informacion sobre varias doctrinas, en especial en cuatro de sus obras,
De aeternitate mundi, Quod omnis probus liber sit, De prouidentia y
De animalibus. Estas obras fueron escritas para un publico hebreo, y
como era habitual en muchos autores contemporaneos suyos, se nos
hace creer que la inspiracién de los fildsofos griegos o proviene de
algin fragmento del Antiguo Testamento o proviene directamente de
Dios™™.

Cabe destacar el papel fundamental de Cicerén en esta tarea,
puesto que nos transmite informacion sobre las diversas corrientes
filosoficas que imperaban en época helenistica y tardorrepublicana.
Este es obligado a alejarse de la vida publica entre los afios 46-44 y
aprovecha esta pausa para poder dedicar su tiempo al estudio y a la
lectura. Es en este periodo cuando escribe la mayoria de sus obras
filos6ficas. Sabemos que comenzo por escribir una obra corta titulada
Hortensius, en el que recomendaba el estudio de la filosofia y que se
ha perdido hoy. Después escribid Academica, en dos versiones o
ediciones diferentes, de las cuales se conservan parte del libro II de la
primera edicion y parte del libro I de la primera. La obra trata varios
puntos de vista sobre la filosofia, reflexionando, desde un punto de
vista estoico y escéptico, sobre temas relacionados con la légica, la
fisica y la ética. Tras escribir Academica, siguid con De finibus
bonorum et malorum, escrita en cinco libros. En el ano 44 escribio

19 Mansfeld (1999), 11-13.
20 Mansfeld (1999), 9-10.

70



Capitulo I: Aproximacion a las filosofias helenisticas

Tusculanae disputationes, también en cinco libros, donde se debate
entre dos personajes andnimos, sobre algunas cuestiones practicas. De
natura deorum sera su proxima obra, escrita en tres libros. En el tercer
libro Ciceron debate sobre los argumentos que esgrime la Academia
frente a las ideas estoicas. Esta obra en particular explica muy bien la
fisica y cosmologia estoicas, lo cual resulta de suma relevancia,
debido a la importancia que para los estoicos tienen los dioses en la
concepcion del cosmos. De diuinatione, escrita en dos libros, sigue
esta tematica centrandose en la adivinacion y en su importancia dentro
de la filosofia. El primer libro la defiende mientras que el segundo la
critica. En De fato, de forma fragmentaria, se continia con este
debate. De senectute y De amicitia también han sobrevivido, y en
Topica habla sobre varias formas de argumentacion. Finalmente,
escribio De officiis, en tres libros, que analizaremos con mas detalle
en el punto 2.2.2.1%".

Por lo que concierne al escepticismo, su creador, Pirron, no lego
ningun texto escrito, por lo que los primeros pasos de esta escuela son
practicamente desconocidos. Se conservan unos pocos fragmentos
sobre su discipulo Timén. En las fuentes secundarias, el fildsofo
Filodemo confrontara las ideas de estoicos y académicos frente a las
suyas, epicureas, en su obra Acuerdo de los filosofos (Zovta&ic TdV
@oc6emV). Sexto Empirico es una importante fuente secundaria para
la corriente escéptica, aunque pertenezca a la nueva corriente
pirrénica. En sus dos grandes obras pueden hallarse importantes
fragmentos sobre el pirronismo, tituladas Esbozos Pirronicos
(ITvppadveror  vmotvmmwoelg) 'y Contra los matematicos (I1pog
poabnpatikovg). Estd compuesta por seis libros, centrados cada uno en
un aspecto concreto, Contra los Gramdaticos (I1pdg ypappatikong),
Contra los retores (Ilpog pntopwovg), Contra los geometras (I1pog
veouetpwkovg), Contra los aritméticos (IIpo¢ apOuntiovg), Contra
los astrologos (Ilpog dotpordyovg) y por ultimo, Contra los musicos

201 Mansfeld (1999), 7-8.

71



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

(ITpog povowovg). Didgenes Laercio analiza el pirronismo en el
noveno libro de su obra Vidas, opiniones y sentencias de los filosofos
mas ilustres (Biol kai yv@dpon tdv év grhoco@ig svdokiunodviov). En
las Noches Aticas (Noctes Atticae) de Aulo Gelio existe importante
informacion sobre el pirronismo. Por tltimo, la Praeparatio
Evangelica (Evayyehikn tporapackevn)) de Eusebio de Cesarea (260-
340 d.C.) es una antologia de pasajes de diferentes autores conectados
entre si por el propio autor. Gracias a esta obra se han conservado
varios pasajes de Ario Didimo, Diogeniano, Numenio o Aristocles
junto con informacion sobre la historia del pirronismo y la Academia
escéptica®®.

El epicureismo se ha conservado relativamente bien en
comparacion con otras corrientes de la época. Tenemos tres cartas
escritas por el propio Epicuro junto con una coleccion de maximas
conservadas en el décimo libro de Didgenes Laercio®”. Las tres cartas
estan escritas a amistades del filésofo y cada una trata un tema en
concreto: Carta a Herddoto, sobre fisica, Carta a Pitocles, sobre
cosmologia y meteorologia, y Carta a Meneceo, sobre ética®. Como
fuentes secundarias, nos encontramos con un autor (o alguien cercano
a ¢l) perteneciente a la época de Ciceron, Filodemo de Gadara el
epictreo. Este reunié algunos escritos que han sobrevivido en una
villa cercana a Herculano, villa que se preservd por ser sepultada,
conocida como Villa de los Papiros. Los papiros de Filodemo
encontrados, en no muy buen estado de conservacion, fueron
descubiertos en el s. XVIII, y tratan en su mayoria sobre signos,
teologia, ética, teoria literaria y retdrica. En los restos de la villa
también aparecen pequefios fragmentos de otros autores epicuireos

202 Mansfeld (1999), 9-13.
23 Otra coleccion, la llamada Gromologium Vaticanum, recoge 81 fragmentos mas, de las
cuales algunas coinciden con Didgenes de Enoanda, Metrodoro y otros autores; Wotke
(1888). Estos fragmentos, junto con aquellos conservados en Diogenes Laercio fueron
unificados en una obra conjunta; Von der Muehll (1922).

204 Este ultimo con traduccién de Garcia Gual (2013).

72



Capitulo I: Aproximacion a las filosofias helenisticas

como Carneisco, Polieno, Polistrato y Demetrio de Laconia. En el De
rerum natura de Lucrecio (94-49), publicado probablemente tras su
muerte, el autor explica la fisica desde la perspectiva epicurea, con el
objetivo de tratar de convencer a sus lectores de la validez de dicha
corriente. Plutarco, dentro de su compendio de los Moralia, contiene
algunos fragmentos dedicados a los epicureos con el objetivo de
contradecirlos. Obras como el titulado Como Epicuro hace que la vida
placentera sea imposible (Ot ovde Ndewg (nv eotv Kat” Emkovpov),
Contra Colote (Ilpog kwohwtV) 0 JEs la “vida desconocida”™ un sabio
precepto? (E1 xalog eipnror 1o Aabe Puwcoac). Se sabe que Galeno
escribid una obra filosofica sobre el epicureismo, pero no se conserva
actualmente®®,

Por 1ultimo, mencionaremos las fuentes que se han conservado
sobre el estoicismo. Entre ellas se encuentran el Himno a Zeus de
Cleantes™®, algunos fragmentos sobre la logica de Crisipo™’, y
algunos fragmentos sin autor conocido conservados en la biblioteca
herculana, junto con varios papiros hallados en Egipto®®. Dentro de
las fuentes secundarias, en la villa herculana se conservaron partes
concernientes al estoicismo en la obra de Filodemo. En ellas el autor
confronta algunos planteamientos estoicos en dos de sus obras, Sobre
los estoicos (Ilepl 1V 6TOIKOV) y Acuerdo de los filosofos (XOvtagig
TV PLhocoemVv). De Ario Didimo, fildosofo estoico o peripatético, se
ha preservado parte de su obra, principalmente gracias a Eusebio y
Estobeo. Tratados éticos sobre estoicos y peripatéticos son
transmitidos por Estobeo, en cuanto que sus tratados sobre fisica
estoica y aristotélica se nos han preservado mediante los dos autores
arriba citados. Existen algunos tratados dentro de los Moralia de
Plutarco sobre el estoicismo, Sobre las contradicciones de los estoicos

205 Mansfeld (1999), 8-12.

2% En Estobeo, SVF 1.537.

27 pHerc. 307, texto preliminar en FDS 698.

2% Pueden consultarse en la coleccion CPF (Corpus dei Papiri Filosofici greci e latini);
indice y autores en su pagina web (consultese seccion recursos electronicos).

73



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

(ITept otowwv evavtiopatwv), Contra las nociones basicas de los
estoicos (Ilept TV KOW®V EVVOIWV TPOC TOVG GTMOIKOVG), ¥ Sobre
como leer a los poetas (Ilog de1 Tov veov mompatowv akovew). Galeno
también escribid un tratado filoséfico sobre el estoicismo que hoy se
ha perdido. En su obra Sobre las doctrinas de Hipocrates y Platon
(ITept tov Inmokpdrovg kou ITAatwvog doypatwv), Galeno rebate la
teoria de Crisipo sobre la mente y la ética. Didgenes Laercio dedica a
los estoicos el séptimo libro de su obra Vidas, opiniones y sentencias
de los filosofos mas ilustres (Biot xoi yv@dpor t@v €&v @luAocopig
gvdokunoavtov). En un pequefio manuscrito de fecha incierta
atribuida a Andrénico (sin certeza, por ello es mas correcto referirse a
ella como Pseudo-Andrdonico) encontramos informacion sobre los
tratados de Didgenes Laercio y Ario Didimo en torno a la filosofia
estoica y peripatética. La obra se titula Sobre las afecciones y las
virtudes®. También puede extraerse informacion sobre el estoicismo
en las Noches Aticas (Noctes Atticae) de Aulo Gelio. Entre las obras
de Alejandro de Afrodisias (s. Il d.C.), tres tratados nos ofrecen un
contrapunto peripatético a varias cuestiones estoicas, dos de esos
tratados se han conservado en griego, Sobre el alma y Sobre el
destino, mientras que el tercero, Sobre la providencia, nos ha sido
transmitido en arabe. Sin embargo, estas fuentes deben ser tratadas
con cuidado, debido a que se desconoce si el estoicismo criticado por
Alejandro es de época helenistica o posterior. En la Praeparatio
Evangelica (Ebayyehkr mpomapoockevny) de Eusebio se conserva

informacion valiosa sobre el estoicismo?'’.

29 Mansfeld (1999), 8-12.
219 Mansfeld (1999), 9-13.

74









CapriTuLO II: FILOSOFIiA Y
Roma

En este capitulo nos centraremos en cémo la filosofia entra en
contacto con Roma. Para ello, dada su relevancia, analizaremos
primero la embajada ateniense del afio 155 (2.1), reflejando la
dualidad imperante en la ciudad respecto a la filosofia griega.
Comenzaremos por Carnéades (2.1.1), para seguir con Catén el
Censor (2.1.2), representante del rechazo a lo griego. Nos
detendremos en su obra Origines (2.1.2.1) para tomar conciencia del
influjo que el elemento griego tuvo en Roma desde sus inicios, incluso
en alguien como Caton. Para finalizar con la embajada, analizaremos
primero el imperialismo ejercido por Roma (2.1.3) y realizaremos una
lectura del discurso sobre la justicia de Carnéades (2.1.3.1). Tras esta
toma de contacto nos volcaremos en el estoicismo (2.2), en su teoria
filosofica primero (2.2.1), para seguir con el analisis de la teoria
politica de la época en su conjunto (2.2.1.1). Por ultimo, nos
centraremos en diferentes ejemplos sobre la influencia de la filosofia
(2.2.2), como la influencia estoica de Panecio de Rodas en el De
officiis de Cicerén (2.2.2.1), o la influencia de la filosofia en el
término de la vida politica de tres personajes relevantes del s. I: Casio,
Bruto y Caton el Joven (2.2.2.2).

El s. II se convierte en el siglo de las relaciones con Grecia, y por
lo tanto, con Oriente*"'. La adquisicion de esclavos de origen griego,
algunos de una elevada educacion, y que pasaran a formar parte de la
vida diaria de la nobleza romana, influenci6 enormemente en la
helenizacion de Roma. Los educadores griegos que llegaban a Roma
como esclavos de guerra, pasaban a la servidumbre de la aristocracia
que utilizaba sus servicios como consejeros o como educadores de sus
hijos, gracias a lo cual podian conseguir importantes beneficios*'. En

211 Navarro (2002), 41.
212 Rodriguez Mayorgas (2003), 517-518. Moatti menciona a algunos personajes griegos que
fueron relevantes en la ciudad, algunos conocidos, como es el caso de Polibio, Posidonio,



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

consecuencia, la aristocracia seria la clase mdas helenizada®".

Comienza asi un proceso de admiracion, e incluso de emulacion en
algunos casos, de la cultura griega*®. Los romanos tenian clara la
superioridad cultural griega, poseedora de una larga tradicion
historica, y no la desechaban, pero a su vez, tampoco la toleraban. Las
muchas muestras de ambigiiedad que se encuentran en personajes
relevantes de la época, hacen desconfiar y dudar sobre este aspecto, lo
que implica que uno de los problemas de interpretacion que encuentra
esta vision tradicional de la helenizacion de Roma es la persistente
contradiccion que se aprecia a través de las fuentes entre el desprecio
romano por los griegos y el marcado interés y la constante alabanza de

la cultura griega®".

Diodoro de Sicilia, Dionisio de Halicarnaso o Estrabon, o algunos mas desconocidos
como el gramatico Ateyo Fildlogo, llegado en el 86, Cornelio Epicado, que vivié con Sila
y escribié unas memorias suyas, Timagenes de Alejandria, que llegd en el afio 55 como
esclavo y acabo codeandose con las mas altas esferas romanas hasta que fue expulsado de
la corte de Augusto por ser bastante critico con éste, el arquitecto Hermodoro de
Salamina, que constuy¢ a peticion de Q. Cecilio Metelo Macedonico en 146 un templo, el
primero enteramente en marmol, a Jupiter Stator, el escultor Escopas que se puso al
servicio de Décimo Junio Bruto Galaico, el poeta Arquias que cant6 las hazafias de Lucio
Licinio Luculo, el epictireo Fedro o el académico Filon escuchados por Ciceron en sus
charlas, o el rétor Apolonio Molon y el estoico Diodoto, huéspedes del mismo Cicerdon. El
propio César emite un decreto en el que nombra ciudadanos a todos los intelectuales que
quieran venir a Roma; Moatti (2008), 82-84, también n. 7. Sobre la multiplicacién de
extranjeros en Roma; Plb. 31.24.7. Sobre la influencia de estos educadores, Ferrary
(1988), 487-494. Sobre Metelo Macedodnico y su actitud hacia las reformas de Tiberio
Graco; Briscoe (1974), 128.

La lista de aristocratas romanos realmente interesados en la cultura griega resulta vasta,
especialmente en las Gltimas décadas del s. II; Gruen (1992), 251. Esto ocurriria en Roma,
pero no debemos olvidar a aquellos romanos (Rhomaioi; Popoior) que decidieron viajar y
vivir en territorio griego. Gruen recoge algunos epigrafes al respecto, /G, IX, 12, 208; IG
XII, 5, 917; Gruen (1992), 234, n. 49. Mas ejemplos de estos epigrafes en Errington
(1988), 151-152.

Es en este contexto donde adquiere sentido la frase de Horacio: “Grecia, conquistada,
conquistd a su fiero vencedor introduciendo las artes en el Lacio”; Graecia capta ferum
uictorem cepit et artes intulit agresti Latio; Hor. Ep. 2.1.156-157, traduccion propia.
Rodriguez Mayorgas (2003), 508. Garcia Fernandez marca la linea que separa el otium del
negotium como punto divisorio de la influencia helena, que floreceria en el ambito

213

214

215

78



Capitulo II: Filosofia y Roma

Se denota en época de los Graco, maneras y reflexiones propias
de la filosofia griega, aunque en una manera muy simplificada. Ello
implica que la filosofia habia penetrado en el ideario comun (no solo
para el emisor sino también para el receptor) y que se le daba un uso
practico por parte de los aristocratas romanos, representando un punto
de referencia util y, en cierta medida, obligatorio. Tras los Graco
parece que los romanos adquieren un gusto por la filosofia y la
abstraccion, comparable, segiin Nicolet, a la influencia que ejercid en
la vida politica europea la Revolucion francesa*®. El punto de vista
moral, aquél que impregna a la justicia y a la ética y que las fuentes
antiguas tanto remarcan, no es fruto del embellecimiento romantico de
la narracion de los hechos, corresponde a la propia inspiracion de un
contexto politico y cultural propias (romanas), y asistimos a menudo a
justificaciones tedricas basadas en la experiencia politica y filosofica
griegas®'’. Rawson aporta un correctivo interesante al sefialar que muy
pocas figuras y poco relevantes del Oriente griego habian visitado
Roma a la altura del afio 91, Roma centraba toda su atencion a Africa
y €l Oeste en general®'®,

La realidad es que la presencia de la filosofia es cada vez mas
habitual en Roma. Muchos de los jovenes nobles romanos marchan a
Grecia, sobre todo en el s. I, con el fin de encontrar alli una mejor
educacion en materia filosofica®"’. Para muchos de esos jovenes esta
etapa representarda el final de su educacion. Esta practica esta
atestiguada desde el s. II, sirviendo como distraccion de las
obligaciones oficiales para la joven élite*®. Este conocimiento griego

privado romano; Garcia Fernandez (2001), 312.
216 Nicolet (1971), 144.
217 Nicolet (1971), 200-203.
218 Ppersonajes como el sacerdote de la Gran Madre Bataces de Pesino, la adivina siria
Martha, el filésofo médico Asclepiades, el gedgrafo Artemidoro de Efeso o Posidonio de
Apamea; Rawson (1985), 5-6.
Los propios griegos estarian muy satisfechos de compartir su cultura con sus
conquistadores; Swain (1997), 173.
20 Griffin (1989a), 4.

219

79



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

que la nobleza romana habia adquirido, se materializa en un ejemplo
concreto, en la embajada de Carnéades, que se analizard en el
siguiente punto 2.1. Durante la exposicion del filésofo Carnéades en
su estancia en Roma, un noble llamado Cayo Acilio Glabrién, tradujo
las palabras del filésofo ante el pueblo romano. Es bastante probable
que un numero nada desdefiable de los presentes no necesitara una
traduccion de sus palabras®'.

Como contrapunto, los griegos desconocian el latin dado que no
era considerada una lengua culta. A pesar de ello, muchos romanos,
durante las sucesivas campafias griegas o macedonicas del s. II,
pronunciarian sus discursos en latin en suelo griego. Con estas
acciones se alimentaban los fuegos de la maquinaria propagandistica
romana, sefialando la superioridad del pueblo romano y la imposicion
de un poder y una lengua que la representa como dominadora. Los
casos de Catdn en su discurso de Atenas en el ano 191 o el discurso de
Lucio Emilio Paulo en Anfipolis en el afo 168, reflejan esta
realidad®?. Roma emprende de este modo la lucha propagandistica
para imponer su autoridad sobre estos pueblos sometidos a su 6rbita.
La celebracion de una victoria por parte de Emilio Paulo responde a
esta misma necesidad, y al realizarse en Anfipolis se trata de remarcar
aun mas la victoria obtenida. Estos escasos ejemplos ilustran la
ambigiiedad del ciudadano romano frente a lo griego, la dualidad que
existia en la mentalidad aristocratica romana de aquella época. Los
ejemplos de aceptacion del mundo griego son numerosos en la misma
época en que se esta expulsando a filosofos y retores de Roma?®.
Como dice Garcia Fernandez, por cada caso de rechazo, otro puede
ser aducido de asimilacion, y lo mas sorprendente es que ambas
actitudes no son excluyentes, sino que conviven pacificamente en

21 Gruen (1992), 233.

222 Ante un acto oficial como eran los juegos de Anfipolis, Emilio Paulo debia dejar clara la
auctoritas romana y la superioridad de su pueblo que habia derrotado y ganado por
derecho de guerra al pueblo griego; Navarro (2002), 64.

23 En 173 dos filésofos epictireos fueron expulsados de la ciudad; Pohlenz (2005), 539.

80



Capitulo II: Filosofia y Roma

muchos personajes ptblicos®™*.
2.1 — LA DUALIDAD ROMANA, ANO 155

“Perhaps the most familiar type of politicized
philosopher the Romans encountered, at least initially,
was the philosopher serving as ambassador. Strabo's lists
of native sons that accompany his accounts of the Greek
cities include a number of these, but the most famous
instance of such intervention in Rome's diplomatic
relations with the East was the visit in 155 155 BC of an
Athenian embassy composed of three leading
philosophers, the Stoic Diogenes, the Peripatetic
Critolaus, and Carneades, the brilliant sceptic who
headed the Academy. They were sent to Rome to beg for
the remission of a fine imposed on Athens for the sack of
Oropus. They succeeded in having the fine reduced, for,
as the Elder Cato remarked, “These men argue so well
that they could gain anything they ask for””*>.

Esta cita de Griffin nos revela la importancia que el filosofo tenia
en el mundo griego y como ello se plasma en la sociedad romana,
reflejandolo en un hito historico, la embajada del 155. La recepcion de
embajadas era algo habitual en el periodo republicano, en constante
desarrollo diplomatico™®. Aunque existian precedentes, como la
llegada del gramatico Crates*’, la embajada del 155 resulta muy
relevante en cuanto a la relacion de la ciudad para con la filosofia.
Dicha embajada marché de Atenas a Roma en el ano 155, y destaca

2% Garcia Fernandez (2001), 302.

25 Griffin (1989a), 2-3. Plu. Cat. Ma. 22.

226 Sobre la diplomacia y los espacios dedicados a ella en Roma véase Torregaray (2006),
223-258. Era comtn que filésofos y sofistas ejercieran de embajadores, como sefiala
Lyons en su tesis doctoral, con personajes como Gorgias de Leontino (D.S. 12.53), Hipias
de Elis (P1. Hp. Mi. 281a, 286a), o Prddico (Philostr. VS 1.11); Lyons (2011), 4

27 Mencionado en el punto 1.1.4.

81



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

frente a otras por los personajes de tan alto renombre que Ia
encabezan. Las personas que componian la embajada eran Carnéades
de Cirene, cabeza de la embajada y escolarca de la Academia
escéptica, Diogenes de Babilonia, filosofo estoico, y Critolao de
Falesis, filosofo peripatético™®. La embajada tenia la mision de
negociar la multa que Roma le habia impuesto a Atenas, pues ésta
habia saqueado y destruido la ciudad vecina de Oropo, ubicada entre
el Atica y Beocia. Los de Oropo se quejaron al senado y éste les
impuso una multa de 500 talentos a los atenienses, una cantidad que la
ciudad no podia pagar. El objetivo de la embajada consistia en
eliminar esta imposicién, o en su defecto, reducirla. La embajada
permanecio varios dias en Roma, hasta que Marco Porcio Caton, no
vio con buenos ojos la influencia que ejercian estos filosofos en la
poblacion romana®”, por lo que acelerd el proceso para que los
filésofos marcharan cuanto antes de la ciudad. El objetivo de la
embajada se cumplid, la pena se redujo a 100 talentos™.

Durante su estancia en la ciudad, la embajada atrajo la atencién
del pueblo romano, siendo de especial relevancia el filosofo y director
de la Academia, Carnéades. La Academia, de corte escéptica en este
periodo, gozd de una gran difusion en su tiempo. En sus discursos,
Carnéades hablo sobre la justicia y el gobierno romano. La técnica
utilizada por el filésofo, denominada disputatio in utramque partem;
elg éxdtepa €myeipnolg, consistia en presentar un tema y tratarlo
favorablemente, para después presentar argumentos radicalmente
opuestos demostrando asi que cualquier criterio puede
contradecirse”'. El pueblo romano quedé profundamente confuso ante

228 PIb. 33.2. Sabemos que para entonces Carnéades era ciudadano ateniense, se desconoce si

era asi en los casos de Didgenes y Critolao; Wallbank et al. (2006), 309, n. 322.

Plutarco dice que muchos jovenes ardian en deseos de descubrir la filosofia, y que mucha

gente mayor era feliz de poder verlo; Plut. Cat. Ma. 22.

B0 Algra et al. (1999), 791; Sedley (2003), 178-179; Wallbank et al. (2006), 309-310; Astin
et al. (2006), 472-473; Lyons (2011), 14-15.

B Sobre el discurso, Cic. Rep. 3.8-28; Lact. Inst. 5.14-19.

229

82



Capitulo II: Filosofia y Roma

esta técnica, dudando sobre la propia legitimacion de su propio
control. Este planteamiento encolerizaria a Catén, cuyas opiniones
sobre la justicia conocemos gracias a su Discurso sobre los rodios,
pronunciado 12 afos antes de la embajada®?.

Debido a una mencién que realiza Plutarco, que habla sobre el
odio que Caton tiene hacia la filosofia, se le ha atribuido un rechazo
general hacia todo lo relacionado con lo griego®*. Sin embargo, esta
afirmacion es incorrecta, ya que Catén, en su obra Origines afirma
que existen grandes personajes en la historia griega, como, por
ejemplo, Leonidas, Temistocles, Pericles o Epaminondas®*. También
en Origines, Caton asegura la union de muchos pueblos italicos con
elementos griegos. Durante la guerra contra Anibal Barca, en la
campafia de Tarento, Caton llegd a hospedarse en casa del filésofo
Nearco, por lo que podemos asegurar que Catén no rechazaba lo
griego, sino la influencia que ello podia ejercer sobre el caracter
romano y en el ambito publico. La cultura en general no se podia
comparar a la actividad propiamente politica: esa era reservada para el
periodo de ofium, especialmente en la vejez*. Deberia pues relegarse
al ambito del otium y no al negotium. Catén vio un grave problema
con esta embajada, el problema de que la nobilitas romana perdiera
interés en los asuntos publicos, y por ello vio a esta embajada como
una amenaza. Trataremos de reflejar a estos dos personajes de manera
mas clara y los diferentes puntos de vista que poseen, tanto desde la
vision del dominado como la del dominador, asi como alguna

reflexion sobre el imperialismo romano™*,

32 Véase Lopez Barja (2011b), 71.

23 Plu. Cat. Ma. 23.1.

24 Plu. Cat. Ma. 8.8; Gel. 3.7.1-19 = FRH 5.F76 = Chassignet 4.7J. También denosta a
algunos de ellos como Socrates o Isocrates; Plu. Cat. Ma. 20.3 (aqui Caton alaba la
paciencia de Socrates, pero denostando a su familia, describiendo a su mujer como
insoportable, y a sus hijos como estipidos), 23.1-2; Gruen (1992), 63.

35 Desideri (1995), 33-34.

236 Sobre la historiografia en torno al imperialismo, consiiltese el reciente trabajo de Montoya
Rubio (2018).

83



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

2.1.1 - Carnéades

Sobre el filésofo Carnéades pocos son los datos que se conocen.
La fuente principal es Didgenes Laercio, que en su catalogo sobre la
vida de los filésofos tiene un breve apartado sobre Carnéades. Segin
Didgenes, quien a su vez se inspird en la Cronica de Apolodoro,
Carnéades naci6 alrededor del afio 213 y murié hacia el afio 128, a la
edad de ochenta y cinco afios aproximadamente®’. Era originario de
Cirene y su padre se llamaba Epicomo o Filocomo. Heredo6 las bases
de Arcesilao, quien fundaria la llamada Academia Nueva, aunque
difiri6 en algunos conceptos de su antecesor. En algin momento debid
de conseguir la ciudadania ateniense, puesto que fue cabeza de la
embajada del 155. Mediante Didgenes Laercio conocemos, aunque
escasas, algunas anécdotas del filosofo. Era un excelente orador, que
no tenia grandes conocimientos en fisica pero si, por el contrario, en
ética. Gozaba de una voz fuerte y vigorosa y una gran agudeza en el
debate, “era temible en el vituperio e inexpugnable en las
controversias”®*. Cuentan que tenia miedo a la muerte y que tras saber
de la muerte de Antipatro, habiendo ingerido veneno, en un arrebato
de valentia, también quiso tomarlo ¢él, aunque se arrepintid en el
ultimo momento®’. Su discipulo mas influyente, Clitbmaco, de origen
cartaginés, llegd a Atenas a los cuarenta afios y fue instruido por
Carnéades, enseniandole éste a leer.

Carnéades pertenecia a la corriente filosofica escéptica,
introducida por Arcesilao en la Academia e impulsada por él mismo.
El escepticismo es una doctrina que cree en que la verdad se esconde

BT Dot 8¢ Amodhddopog &v Xpovikoig Gmeldsiv adtov €& avBpdrev el TeTdpTd TG
devtépag kol e€nkootiic kai ékorootilg Olvumadoc, Pidoavia & mévie mPOG TOIG
oydonkovta; D.L. 4.65.

28 Aswdg T v EmmANKTIKOG Kol &v Taig (ntoeot dvopoyog; D.L. 4.63.

% MaOov e Avtinatpov eappakov movta amodaveiv, Tapmppidn mpoc 10 e00apoic Tig
amadhoyfic kol enot, «AdTe oDV Kapoi» TV 8¢ eimdviav, «Ti», «Oivouedy einev; D.L.
4.64.

84



Capitulo II: Filosofia y Roma

en la concepcion del individuo, esta concepciéon hard cambiar la
realidad, y por lo tanto la verdad, de forma que la desfigura adoptando
otras formas. Asi pues, para llegar a la verdad hay que saber eliminar
esos puntos de vista preestablecidos en los individuos, superandolos;

“Asi pues, Carnéades comprendié la naturaleza del
bien, con la salvedad de que profundiz6 en ella, (al decir
que el bien es necedad); aunque me parece que entiendo
con qué intencion lo hizo. Efectivamente, en realidad ¢l
no mantiene que sea necio el que es bueno, sino que,
como sabia que realmente no lo era, pero no comprendia
la razon por la que lo parecia, pretendié demostrar que la
verdad esta escondida en lo profundo, para salvar asi el
principio de su doctrina, cuya proposicion fundamental es
ésta: que nada puede comprenderse claramente”**.

Para llegar a esta verdad, hay que dudar de todas las cosas, ya que
no hay afirmaciones o hechos unicos. Como sefiala Ciceron:

“Los escritos de Platon dieron origen a muchas
escuelas filosoficas que disentian entre si, de las cuales
yo me he atenido sobre todo al método, que en mi
opinion era el que practicaba Socrates, que consiste en
suspender nuestra opinidén propia, en liberar a los demas
del error y en buscar en toda discusion lo que es mas
verosimil. Y, puesto que ésta es la costumbre a la que se
ha atenido Carnéades con grandisima agudeza y
elocuencia, también he intentado yo...”**".

M0 Sensit igitur Carneades, quae sit natura iustitiae, nisi quod parum alte perspexit,
stultitiam non esse: quanquam intelligere mihi uideor, qua mente id fecerit. Non enim
uere existimauit eum stultum esse, qui iustus est: sed cum sciret non esse, et rationem
tamen cur ita uideretur, non comprehenderet, uoluit ostendere latere in abdito ueritatem,
tu decretum disciplinae suae tueretur: cuius summa sententia est, "Nihil percipi posse";
Lact. Inst. 5.17.9. Lactancio hace referencia aqui a ciertos conceptos de Carnéades.

2V Cuius multiplex ratio disputandi rerumque uarietas et ingeni magnitudo Platonis

85



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

El escéptico debe vivir bajo unos factores que seran las
costumbres, las leyes, las ensefianzas y los sentimientos naturales que
tendra, y no bajo las reglas de su convicciéon moral o pensamiento
filosofico. Este mismo aspecto por el que el escepticismo trata de
evitar las trivialidades, conlleva a que ésta no sea una filosofia
pensada para analizar hechos cotidianos. Segun Long no existe razon
para pensar que el escepticismo de Carnéades pretendia ser una
recomendacion para conducirnos con exagerada cautela en los juicios
cotidianos. El escepticismo de los académicos no se proyecta sobre
juicios cotidianos, sino sobre teorias filos6ficas que buscan un criterio
de certeza®”. El pirrdnico decide, pero su eleccion no depende de
posiciones filosoéficas sustantivas, las que sean, sino de las
prenociones propias de su tradicion cultural, y es en funcion de éstas
que elige unas cosas y evita otras*”.

No obstante, y sin querer profundizar en la filosofia de Carnéades,
puesto que nos alejaria del tema principal de esta tesis, lo mas
relevante sobre Carnéades para este trabajo es el concepto que el
propio filésofo tenia sobre la justicia, y si ésta coincide con el que
expone Filon en el tercer libro del De re publica de Ciceron.
Analizaremos esto en el punto 2.1.3.1, tras presentar a Caton y asi ser
capaces de realizar una lectura doble del discurso de Carnéades y del
concepto de justicia de ambos personajes.

memoria et litteris consecrata plura genera effecit dissentientium philosophorum,e quibus
nos id potissimum consecuti sumus, quo Socratem usum arbitrabamur, tu nostram ipsi
sententiam tegeremus, errore alios leuaremus et in omni disputatione, quid esset
simillimum ueri, quaereremus. Quem morem cum Carneades acutissime copiosissimeque
tenuisset, fecimus et alias saepe et nuper in Tusculano, tu ad eam consuetudinem
disputaremus; Cic. Tusc. 5.4.11.

2 Long (1984), 103.

2 Mas (2011), 120.

86



Capitulo II: Filosofia y Roma

2.1.2 - Caton

Disponemos de muchos mas datos de Caton que de Carnéades.
Marco Porcio Caton provenia de Tusculo, ciudad latina situada en los
montes Albanos. Se desconoce su fecha exacta de nacimiento, aunque
se calcula que nacié sobre el 230, y murié en 149. Gracias a su
caracter hosco, de incorruptible moral y acérrimo defensor de las
tradiciones romanas, rapidamente se gand una gran fama entre sus
contemporaneos. Caton era un homo novus, un muchacho de origen
humilde, sin ninguna posesion a excepcion de una pequeiia granja, que
pertenecia a una familia poco influyente, y consiguio cierta influencia
gracias al patronazgo de L. Valerio Flaco, un patricio que descubrio
cierto talento en é1**,

Consigui6 alistarse en el ejército tras una leva extraordinaria
realizada tras el desastre de Cannas, incorporandose al ejército romano
antes de cumplir la edad permitida de dieciocho afios. Durante la
Segunda Guerra Plnica, Caton desempeiio el puesto de tribuno militar
en dos ocasiones, en alglin afio entre el 214 y el 210, en Sicilia, y entre
el 209 y el 204, en Hispania®®. Durante este periodo se asentd en
Roma. En el 204 zarpa hacia Africa junto con Escipion desempefiando
la cuestura y ocupandose del ala izquierda del ejército, pero parece
que, tras la muerte de Quinto Fabio Méaximo, perdida la proteccion de
¢éste, y tras interferir en varias ocasiones las acciones de Escipion, éste
consigue trasladar a Catén a Cerdefia con el pretexto de asegurar las
comunicaciones. Entre los afios 202 y 199 es nombrado edil. En 198
accede a la pretura en Cerdefia, demostrando mano dura con el
gobierno local. Segtn Livio, alli ya daba pruebas de su austeridad y
honestidad incorruptibles, rasgos que marcaran toda su vida politica y
personal**®. En el afio 195 obtiene el consulado y con él la Hispania

24 Cornell (2013a), 192. En su condicién de homo novus, fue uno de los primeros criticos de
la exaltacion gentilicia de muchos patricios, que se popularizaria en cierta medida durante
el s. I; Nep. Ca. 3.3-4; Moatti (2008), 206.

245 Pposiblemente fuera en el 207, en la batalla del rio Mentauro; Nep. Ca. 1.2.

6 Liv. 32.27.3.

87



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Citerior, donde hacia dos afios de la existencia de grupos sublevados.
Caton, junto con un gran ejército, desembarca en Ampurias el mismo
afio en el que obtiene el consulado y derrota a los ejércitos iberos,
tomando gran cantidad de ciudades®’.

Tras estas campafias se casa con una aristocrata de apellido
Licinia Tercia y en 192 nace su hijo, Marco Porcio Caton Liciniano.
Catoén se preocupd mucho por la educacion de su hijo, escribiendo ¢l
mismo varios libros, a modo de enciclopedia, para asegurar el buen
aprendizaje del nino. En 191 Catén decide retornar al ejército como
tribuno militar o legado consular. En estas fechas estalla el conflicto
con el rey seleticida Antioco III, y Caton partird a Grecia con la mision
de frenar su avance. Tras pronunciar un famoso discurso en latin en
Atenas, marcha con sus tropas hacia las Termopilas, donde ayuda al
consul y consiguen ser vencedores, haciendo retroceder a Antioco*.

En su regreso a Roma ataca a varios rivales politicos, entre ellos a
Cayo Acilio Glabrion, Quinto Minucio Termo y Marco Fulvio
Nobilior. En 187 consigue incriminar a Lucio Cornelio Escipion
Asiatico por la malversacion de una parte del dinero que el rey
Antioco dio a Roma como indemnizacién de guerra (de 1.500 talentos
se aduend de 500). Tras un gran revuelo, su hermano el Africano
decide retirarse voluntariamente de Roma, para morir poco después, y
el acusado, es decir, el Asiatico, renuncia a acceder a la censura ese
aflo, ocupando Caton ese puesto en 184. Ejercid su cargo con mano de
hierro y no se mostrd flexible en ninglin caso, al igual que en Cerdefia.
Expuls6 a miembros del senado, reprendiéo a los agricultores que
descuidaban su trabajo, quitd el caballo publico a varios personajes
importantes de la ciudad, entre ellos al propio Lucio Escipion el
Asiatico, construyo varios edificios publicos, promulgd una serie de
medidas contra el lujo, ya que este corrompia la uirfus romana, etc.

#T Cornell (2013a), 192. Sobre el triunfo que obtuvo por esta campaiia F133 (= Liv. 34.15.9);
Cornell (2013c), 232-233. Harris ve una exageracion por parte de Caton de su victoria en
Hispania; Harris (2006), 123.

28 F136 = Plu. Cat. Ma. 14.2; Cornell (2013c), 234-235.

88



Capitulo II: Filosofia y Roma

Todas estas medidas perjudicaron a varias personas que no dudaron en
contraatacar para hacerle frente en los tribunales, pero Catén salid
airoso de las cuarenta y cuatro denuncias que sufri6 en esta época®®’.

Tras su censura, intervino en la vida publica romana libre de la
ocupacion de una magistratura. Se alié con Lucio Emilio Paulo, quien
lleg6 a vencer en Pidna en el afio 168*°. Argumenté que Macedonia
no se convirtiera en una provincia y que Roma no comenzara una
guerra contra Rodas, sobre el que pronuncid un discurso tan
memorable que decidi6 integrarlo en su obra Origines, su famoso
Discurso a los rodios. No ocurrird lo mismo con Cartago, porque tras
haber viajado como embajador romano a dicha ciudad en el afio 150,
pensé que esta ciudad seguia siendo un grave problema para Roma. El
ataque romano a Cartago comenzo6 en el afio 149, y la ciudad seria
destruida en el 146. Catén no llegd a contemplar la caida de
Cartago™'.

Durante la embajada de Carnéades, Catén adquiere una gran
importancia. Carnéades, con su habilidad oratoria, sembré en los
propios romanos la semilla de la duda acerca de la legitimidad del
control romano. El rechazo de Catén debe ser interpretado como la
manifestacion del miedo que este politico tenia y reflejaba a un
importante sector romano. Su temor se basaba en la corrupcion de la
juventud, que dejaba de lado sus deberes para con la ciudad: “que
estas personas (los pedagogos) regresen a sus escuelas para educar a
los hijos de los griegos, pero que el joven romano continue como
antes atendiendo a las leyes y a los magistrados”** Antes de la
llegada de esta embajada a la ciudad, existieron varios casos en los
que fildsofos fueron expulsados de ésta, sin embargo la importancia de
estos individuos entre la sociedad romana seguia siendo grande.

" Plin. Nat. 7.100.

20 Ferrary (1988), 533. Sobre su relacion pp. 531-539.

51 Cornell (2013a), 193. Harris (2006), 149.

22 Onwg obtot pév &Ml Tig oYoAdg Tpamduevol Stakéymvtar monsiv EAMjvaov, oi 8¢ Popaiov
VvEOL TV VOOV Kol TV ApxOvTeV Og mpotepov dkodwot; Plu. Car. Ma. 22.7.

89



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Atenas no se hubiera arriesgado a que, de haber un ambiente hostil en
Roma contra los fildsofos, tres de ellos ejercieran como representantes
de la ciudad. El problema surge cuando Caton se enfrenta
abiertamente contra esta embajada, instando al senado a que trate con
la mayor brevedad el asunto y sean despedidos a continuacion todos
los filosofos de la ciudad™”.

Plutarco describe a un Caton muy critico con la filosofia griega®*.
Su familia poseia un esclavo griego que se ocupaba de la educacion de
su extensa gens, pero Caton se ocupd de la educacién de su propio
hijo, poniendo especial énfasis en las antiguas tradiciones romanas®”.

Consideraba a los griegos como una raza débil y estipida®®, que

acabaria destruyendo a aquellos romanos que absorbian su cultura®’.
Para prevenir esta situacion proponia expulsar a todos los griegos de
Italia®®. Criticaba abiertamente a aquellos romanos que profesaban
cierta admiracion por la cultura helena, como es el caso del ya
mencionado Cayo Acilio Glabrion, el intérprete de la embajada de
Carnéades frente al senado®’, o de A. Postumio Albino, que escribid

una obra historica en griego®®. Catdén es representado como un

23 Plu. Cat. Ma. 22.6-7.

234 “Egtaba en desacuerdo con la filosofia”; “Ohoc prhocoio mpockekpovkdc; Plu. Cat. Ma.
23.1. Catdn veia en Socrates a un charlatan que no pretendia mas que destruir la tradicién
y corromper a los jovenes para allanar asi el camino hacia su propia tirania; Plu. Cat. Ma.
23.1. En palabras de Aulo Gelio, Catén describia a los filésofos como fundas para los
muertos; Ego enim grammaticus uitae iam atque morum disciplinas quaero, uos
philosophi mera estis, tu M. Cato ait, “mortualia’; Gel. 18.7.3; cfr. Gruen (1992), 53.

% Plu. Cat. Ma. 20.5-7.

36 Nequissimum et indocile genus illorum; Plin. Nat. 29.14. Segin decia Catén, los griegos

hablaban mediante sus labios y los romanos a través de su corazon; Plu. Cat. Ma. 12.7.

7 Plin. Nat. 29.14; Plu. Cat. Ma. 23.2.

% Plin. Nat. 7.113.

» Plu. Cat. Ma. 22.2-5.

260 Fste pidid perdon por sus conocimientos de griego, por lo que Catén se preguntaba sobre
quién le habia pedido que lo escribiera en ese idioma; Plu. Cat. Ma. 12.6-7. Polibio
puntualizé que individuos como Postumio daban un mal nombre al filohelenismo, entre
aquellos romanos mas tradicionales; Plb. 39.1.1-12; Gruen (1992), 55.

90



Capitulo II: Filosofia y Roma

acérrimo defensor de la tradicion romana, de aquél espiritu del
soldado-campesino romano que se ve amenazado por la pujante ola
que supone el helenismo en Roma. Sin embargo, esta idea aceptada
tradicionalmente, es cuestionada en la actualidad®'.

En el invierno de su vida, Catén no tuvo una existencia ociosa. Se
dedico a incrementar su patrimonio, ya fuera trabajando en el campo,
en el comercio de esclavos o como prestamista. También dedico gran
parte de su tiempo a la escritura, en especial a su obra Origines, en la
que trabajé hasta el final de sus dias. La forma mas acertada de
combatir a los griegos era utilizando sus propios medios,
respondiendo de manera hostil como politico pero creativamente
como intelectual; con Catdn aparece la prosa historiografica latina*®.

La mayor parte de sus obras se encuentran, en mayor 0 menor
medida, en un estado fragmentario. La tnica obra que se mantiene
completa a dia de hoy, es el De agricultura. De sus discursos,
simplemente se conservan fragmentos, aunque se sabe que dedic6 toda
su vida a ellos y que por lo tanto debi6 de escribir muchos*®. Por el
contrario, la obra Origines se conserva en mayor medida, aunque en
un estado muy fragmentado. Era una obra que constaba de siete libros
y estaba escrita en latin, y abarco varios afios de la vida de su autor®*.
De esta obra se conservan alrededor de 130 fragmentos, todos ellos de
fuentes indirectas. Segln el biografo Nepote, Caton escribié Origenes
en su vejez y esta informaciéon parece concordar con los datos
ofrecidos en la obra®®,

Escrita, como se ha dicho, en siete libros se dividia de la siguiente

%! Para aquellos autores que defienden una figura antihelénica de Catén; Ferrary (1988),
531-539 y MacMullen (1991), 430-436. Para la nueva interpretacion mas abierta véase
Gruen (1992), 56, n. 30.

%2 Garcia Fernandez (2001), 308.

263 Cicerdn afirmaba que en su tiempo se conservaban 150 discursos; T16a = Cic. Brut. 65-
67; Cornell (2013c¢), 148-149.

%4 Sobre la obra, Cornell (2013a), 195-218. Se tratara en profundidad en el siguiente
apartado.

265 Nep. Ca. 3.3.

91



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

forma: El libro I trataba de la historia de Roma en época monarquica;
los libros II y III daban titulo a la obra al tratar sobre las ciudades de
Italia y sus origenes, que Caton atribuia a los griegos; los libros IV y
V trataban las Guerras Punicas, y, finalmente, los libros VI y VII
trataban el periodo de tiempo que transcurre desde la Segunda Guerra
Punica hasta la pretura de Servio Sulpicio Galba, ya coetaneo del
autor. Esta division la recoge el propio Nepote, aunque en realidad la
obra no se dividia tan estrictamente, ya que los periodos analizados se
entremezclaban en algunas partes. Ademas, habia grandes lagunas en
los libros, ya que de la expulsion de los reyes de Roma pasaba a la
Primera Guerra Punica, por lo que podemos pensar que fue en su
origen una serie de diferentes escritos que tras la muerte de Caton se
recopilaron. Ademas, el propio titulo solo hace referencia a los tres
primeros libros. Las fuentes utilizadas por Catdén se componen de
fuentes orales y escritas de origen griego y latino®®. Esta obra
pretende ensalzar la historia romana, y sobre todo, la lengua latina, por
encima de la griega. Se resaltan las tradiciones y la raza romana e
itdlica, por las cuales Roma ha conseguido la grandeza. Con el fin de
enfatizar en esa grandeza y la homogeneidad de todos los romanos, se
trata de omitir, en la medida de lo posible, los nombres individuales.
Sin embargo, Caton no es ajeno a la cultura griega; de hecho esta muy
bien instruido en la misma. Fue educado por un tutor llamado Quilén,
y no llegd a renegar de los beneficios de la cultura griega,
simplemente tratd de relegarla de la vida publica’”. En definitiva, la
relacion de Caton con lo griego parece ambigua, aunque en realidad el
politico romano solo la rechace cuando ésta afecta a la vida publica.
En sus momentos de otium, Caton se imbuira de ella’®.

Antioco de Siracusa, Dionisio de Calcis, Alcimio, Hipias de Regio, Polemén de Ilion
entre otros; Gruen (1992), 59.

Gruen (1992), 68. Aunque Plutarco y Plinio aseguran que Catén odiaba la filosofia; Plu.
Cat. Ma. 23.1. También se halla en Plin. Nat. 7.112.

Gruen dice que no debemos ver a Catébn como un anti-heleno, sino mas bien como un
defensor de Roma; Gruen (1992), 80. Salvador Mas contintia esta linea de pensamiento y

267

268

92



Capitulo II: Filosofia y Roma

2.1.2.1 — Origenes

La historiografia latina previa a Catén es muy pobre, si la
comparamos con la larga y cultivada tradicion griega. Dicha tradicion
literaria influenci6 en gran medida a la romana, siendo ésta en sus
comienzos una historiografia escrita en griego cuya finalidad se
extendia mas alld de las fronteras de la urbs. El mayor simbolo de la
helenizacion ha de buscarse, por lo tanto, en la propia creacion de la
tradicion romana’®. El griego era el idioma vehicular del
Mediterraneo e idioma intelectual de la época; por ello, cualquier
texto que quisiera tener un cierto nivel de prestigio dentro de este
marco, deberia estar escrito en la lengua griega. Entre los autores o
analistas mas destacados, cabe mencionar a Fabio Pictor, quien
escribio la primera obra que recogia la historia de Roma®”, o al ya
mencionado Cayo Acilio Glabrion, quien, ademds de traducir el
discrso de Carnéades, también escribid otra obra historica de Roma?’".
Las principales fuentes a las que recurrian para investigar sobre
historia romana eran los anales. En el libro IV de Origenes, Caton
hablaba de las fuentes que se utilizaban los autores de la época:

“No apetece escribir sobre lo que hay en el registro
del pontifice maximo: cuantas veces se han encarecido
los productos alimenticios, cuantas veces las sombras o
alguna otra cosa han oscurecido la luz de la luna o del
sol”?”3,

dice que la mentalidad romana en general optaba por un control sobre las influencias
griegas en la ciudad; Mas (2006b), 27.

26 Garcia Fernandez (2001), 304.

710 yéase Bispham, Cornell (2013), 160-178.

211 yéase Bispham, Northwood (2013), 224-226.

212 yéase Cornell (2013c), 141-159.

23 Non lubet scribere quod in tabula apud pontificem maximum est, quotiens annona cara,
quotiens lunae aut solis lumine caligo aut quid obstiterit; Gel. 2.28.4-7 = FRH 5.F80 =
Chassignet 4.F1.

93



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Aunque, por la estructura de su obra, puede apreciarse que Caton
es influenciado por la tradicion griega, existen en ella algunos rasgos
propios. Su trabajo se diferenciara de principio a fin de la de los
historiadores griegos, que tienden mas a la historia literaria®™. La obra
de Caton es la primera escrita en latin, creando asi las bases de la
historiografia latina que se desarrollara plenamente en el s. 1. El
problema que plantea Caton es que la historia romana no carece de
hechos memorables, sino de que a diferencia de la griega, el recuerdo
de su historia estd poco desarrollado®”. Existe en esta época una
necesidad creciente en el ambito intelectual romano de evocar las
gestas y recordar su pasado. Caton participa en esos proyectos con una
obra propia titulada Origenes, escrita en latin, a diferencia de sus
predecesores. A continuacidon analizaremos las referencias griegas de
esta obra.

La obra comienza con las primeras etapas de la historia de la
peninsula itdlica. En su libro primero se nos narra el mito fundacional
de Roma y de diversas ciudades italicas partiendo de la llegada de los
aborigenes y de Eneas, y de las leyendas de Romulo y Remo. Lo mas
interesante para nuestro trabajo es que Catén confirma el origen
griego de muchos pueblos italicos. Este analisis sobre el origen griego
se repetira en el libro II. En el libro III se mantiene la estructura sobre
las diversas ciudades italicas, su origen o sus costumbres, pero pocos
fragmentos se han conservado de esta parte. Caton alaba la disciplina
italica, rasgo que los hizo prevalecer frente a otros pueblos®®. Este
rasgo caracteristico romano reaparece en el libro IV. En este libro se
describe el enfrentamiento entre Roma y Cartago y las caracteristicas
de cada pueblo, como la organizacion social cartaginesa o el ejército
de ambos bandos. Lo que resulta mas interesante de este libro es la

2" Desideri (1995), 33-34.
5 Mas (2006b), 22.
75 Serv. A. 9.603-604 = FRH 5.T1le.

94



Capitulo II: Filosofia y Roma

tendencia al héroe andnimo que demuestra Catdn, concretamente en la
historia de un tribuno romano, que se sacrifica por el bien de todo el
ejército en la campafia de Camarina (Sicilia), realizada en la Primera
Guerra Punica entre el consul Aulo Atilio Colatino y el general
cartaginés Amilcar. La frase dicha por el tribuno es muy concisa: “Si
no encuentras a ningun otro, tienes derecho a servirte de mi en este
apuro; yo te ofrezco a ti y a la republica esta vida mia”?”’. El ejemplo
del tribuno anénimo sera lo que persigue la obra de Caton, el
sacrificio a la patria y la colectividad sobre la individualidad. La
comparacion que Catoén hace entre este tribuno anonimo y el rey
espartano Leonidas es muy interesante. Caton remarca que a Leonidas
se le homenajed, mientras que este tribuno fue olvidado. Como sefiala
Caton, “hay muchas diferencias sobre la estima en que se tiene un acto
heroico™’®. La aparicion de Lednidas no es casual y tiene una fuerte
significacion. Primero, es un icono de la historia griega, protagonista
de una de las gestas mas valientes habidas en el mundo griego, y se
compara e iguala en este caso a una gesta anénima y sin mucha
relevancia en la historia romana dandonos a entender que los romanos
tienen esa supremacia sobre los demds pueblos en cualquier aspecto
de su historia, por muy pequeiia que sea. Como segundo punto, la
referencia al rey espartano es significativa ya que €l, siendo griego,
fue vencido en las Termopilas, mientras que Catén no lo fue. La lucha
contra Antioco III y la victoria de Catén en las Termopilas sefiala que
los romanos triunfaron alli donde los griegos fracasaron. En el libro V
encontramos otra parte importante de la obra catoniana, el discurso de
Rodas que explicaremos mas adelante en el punto 2.1.3.1. El resto de
fragmentos son, como en todos los libros, muy vagos, haciendo
referencia a algunas caracteristicas geograficas y sobre todo a relatos
de caracter militar. Del libro VI solo se conserva un fragmento que no

27 nSi alium,” inquit tribunus, "neminem reperis, me licet ad hoc periculum utare; ego hanc
tibi et reipublicae animam do"; Gel. 3.7.9-10 = FRH 5.F76 = Chassignet 4.F7a9.

28 Sed idem benefactum quo in loco ponas, nimium interest; Gel. 3.7.19 = FRH 5.F76 =
Chassignet 4.F7al9.

95



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

aporta grandes datos y tiene un tinte filosofico, “por tanto yo opino
que el conocimiento es mas cognoscible™”. Se cree que es parte de un
discurso insertado en la obra, pero no se conoce bien cual podria
ser’®’. Por ultimo, el libro VII hablara de diversas costumbres romanas
como el vestir o el comer; y lo mads importante, las acusaciones a
Sulpicio Galba y el discurso pronunciado por Catén, del cual se
conservan escasas partes, solo en los fragmentos tercero y cuarto,
donde expresa la necesidad de Caton, pese al condicionante de su
vejez, de participar en los asuntos politicos y donde menciona la
supuesta desercion de las tropas lusitanas®'.

Caton heredara en su obra las formas estructurales de la escritura
griega, reflejado en el titulo, la organizacion y los elementos
estructurales de los Origenes®™. Esto se debe en parte a la escasa
produccion literaria romana que habia en esa época, la propia
composicion de libros es como tal ya una peculiaridad griega®®. Caton
escribe una obra historica en prosa, aunque no sera una cronica
historica estrictamente, pues habia proemios al inicio de cada parte. La
introduccion de discursos en la obra le daba una gran frescura y

otorgaba cierta amenidad a la lectura.

2.1.3 - Imperialismo
(Como definiriamos el imperialismo?, ;como el proceso de
establecer y mantener un imperio?, ;qué es un imperio? El imperio
podria definirse como una relacion de control politico sobre la
soberania de otras sociedades politicas®®*. En el devenir de la historia

0 “Itaque ego,” inquit, “cognobiliorem cognitionem esse arbitror”; Gel. 20.5.13 = FRH

5.F103 = Chassignet 6.

Wagener cree que el discurso que se esconde tras este fragmento podria ser un discurso
pronunciado a propdsito de la embajada de Carnéades; Wagener (2009/1849).

21 Sobre Origines, véase Cornell (2013a), 205-217.

22 Moretti (1952), 289-302.

3 Von Albrecht (1997), 381.

24 Doyle (1986), 19. Para una mayor aproximacion véase Maier (2006).

280

96



Capitulo II: Filosofia y Roma

humana existirdan imperios de muy diversa naturaleza, que se
diferenciaran entre si segin su forma de proceder con su soberania, la
colaboracion ciudadana o la implantacion de guarniciones y el
gobierno que ejerzan por la fuerza. Los diversos imperios que
surgieron durante la historia se formaron y desvanecieron por procesos
historicos, sociales, religiosos o econdmicos muy distintos,
generandose asi un amplio espectro entre los diferentes imperios que
han existido. De tal manera que, y en contra de lo que opina Musti, no
podremos comparar el imperio persa con el imperio cartaginés, el
dominio romano con el asirio, u otros imperios que no pertenezcan a
la época antigua como el imperio mogol, espafiol, portugués, francés,
britanico o estadounidense, entre otros muchos®. ;Cuales serian los
criterios entonces a establecer?, ;qué rasgos tendrd un imperio?, ;la
extension territorial? El llamado imperio ateniense no era, en absoluto,
comparable al imperio persa en extension, pero se utiliza el mismo
denominador. ;Su duracion en el tiempo? El imperio de Alejandro
Magno se forjé del mismo modo que se destruy6, rapidamente. Es
dificil llegar a una denominacién exacta del concepto, pero es un
término del que todos, aunque sea dificil de definir, nos hacemos una
idea.

Para los romanos, el imperio o imperium tendria un significado
distinto®™. Durante los ss. III al I, el término imperium tiene un
significado distinto al actual. El imperium antiguo es la capacidad de
tener mando sobre las tropas®’. El imperator era un general que tras
obtener una victoria, pide poder celebrar un triunfo. Sin embargo el
vocablo sufre una gran evolucion; y evoluciona de tal modo que acaba
por denominar al territorio ya conquistado, pasando a ser un término
administrativo y no militar®®®. Roma utilizo pretextos defensivos para

285 Musti (1978), 19.

8 La bibliografia sobre el imperialismo romano es infinita. Para una vision un tanto general,
véanse Harris (1984a) y Champion (2004).

7 Pina Polo (2011), 5-6.

288 Richardson analiza los términos imperium y provincia, entre otros; Richardson (2008).

97



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

estas conquistas, tanto si afectaban a la seguridad de la propia ciudad
como a la de sus aliados. Asi pues, la expansion siempre necesitd de
una conciencia moral “limpia”*. Para los romanos, aquellas guerras
justas, las que se realizaban segin las convenciones ético-morales,
eran las guerras motivadas por la gloria y el poder (que no ambicién o
avaricia) y las defensivas®™”.

Polibio observd que el éxito en las armas era el que mas alta
estima tenia entre todos los pueblos, especialmente entre los
romanos®'. Los griegos concebian la guerra como algo colectivo. Las
ciudades llevaban a cabo las guerras, pero estas ciudades estaban
constituidas por ciudadanos, y eran los ciudadanos individuales
quienes apoyaban o no un conflicto armado con otra ciudad vecina.
Platon y Aristételes creian que la guerra era necesaria siempre que se
buscara la paz, es decir, en defensa propia. Platon incluso opinaba que
era necesario imponer unas regulaciones humanas®?. Naturalmente,
los dos filosofos se referian a las guerras entre griegos, puesto que las
libradas contra los barbaros no resultaban malas, debido a su status
inferior al de los pueblos griegos. Es en este tipo de guerras donde el
principal objetivo debe ser la gloria personal®”. Strasburger llego a la
conclusion de que se dio una nueva vertiente en cuanto a la
concepcion del imperialismo, y fue abrigada, principalmente, por
Posidonio, que vio actos deleznables en la destruccion de Cartago,
Corinto y Numancia®*. Por otro lado, Ciceron consigue dar un giro a

% Tras una serie de guerras favorables para Roma en Grecia y Asia Menor en el s. II;

Mommsen (1888), 699.
20 1 4pez Barja (2011b), 70.
L Plb. 31.29.1.
22 Arist. Pol. 7.1333a, 7.1334a; Pl. Lg. 628d; P1. R. 373d-¢, 469-471.
23 Arist. Pol. 1.1255b, 7.1334b. Esta idea no era compartida por los estoicos, probablemente
por el origen fenicio de su creador. En el estoicismo todos los hombres son iguales ante
los ojos de la justicia divina y no existe ninguna diferencia entre ellos basandose
solamente en su origen; Brunt (2013), 204.
Strasburger (1965), 49. Exceptuando casos puntuales, el vencedor tenia la obligacion
moral de mantener a la ciudad vencida con vida, a diferencia de los estados modernos, la

294

98



Capitulo II: Filosofia y Roma

esta idea, asegurando que las destrucciones de estas ciudades estaban
justificadas®”. Earl hizo notar que Cicerdn, que admiraba a Escipion
hasta tal punto que lo utiliz6 como personaje para sus didlogos, se
encontrd con dos tradiciones respecto al imperialismo, la romana, mas
afin con ésta, y la griega, mas critica. Ciceron eligid la interpretacion
romana por encima de la griega, es decir, la vida publica por encima
de la version filosofica®®. El de Arpino afirma que el respeto que tiene
Roma hacia la justicia, al ejercer la guerra, se debe a su seguimiento
de los rituales feciales, sacerdotes encargados de regular las relaciones
entre Roma y otros pueblos. Esto significa que las guerras deben estar
precedidas por una declaracion formal de reparar los dafios causados
y, solo en los casos en los que esta opcion es rechazada, declarar la
guerra formalmente®’. Lopez Barja no se muestra de acuerdo con esta
idea, y dice:

“Reducir el ius belli al ius fetiale constituye, a mi
juicio, un error. Los feciales, en tanto que sacerdotes,
estan sometidos a la autoridad suprema en asuntos de
religion, esto es, al senado romano, que es quien decide
(junto con el pueblo). Ellos se limitan a cumplir
escrupulosamente el ritual prescrito, de ahi que sus
acciones tengan toda la apariencia de un wultimatum: no
hay una verdadera negociacion porque ellos no tienen
autoridad ninguna para entablarla. Los feciales reclaman
lo que se ha decidido previamente que han de reclamar
como suyo, esto es, de Roma y, si no obtienen
satisfaccion, declaran la guerra. Por esa razén, Ciceron
puede considerar “justas” guerras que no han sido
declaradas por los feciales, a partir del momento en que

soberania o la independencia no eran requisitos esenciales para su funcionamiento; Lopez
Barja (2011b), 68. Véase Veyne (2009).

5 Cic. Offic. 1.11.34-37; Cic. Lael. 11.

2% Earl (1967), 39; Lens Tuero (1994b), 184.

7 Cic. Leg. 2.21, 2.34; Cic. Offic. 3.29.108; Brunt (2013), 205-206.

99



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

estos dejaron de intervenir siendo reemplazados por
legados senatoriales. El comportamiento de unos y otros
se limita a lo puramente formal, porque si cumplen
fielmente el rito, la guerra habra sido correctamente
declarada y, por lo tanto, justa en cuanto al
procedimiento, pero las deliberaciones sobre la justicia de
la guerra no les competen a ellos, feciales o legados, sino
al senado™®®.

Brunt ve en este tipo de guerra una forma diametralmente opuesta
a la griega, basada esta ultima en la gloria personal en contra de la
version romana que se basaria en la justicia y el bien a la patria®’. No
obstante, Brunt olvida a Cicerén que aduce que existen dos clases de
causas en la guerra: la guerra que viene impuesta y la que surge del
deseo de gloria®. Los estoicos no encajarian en esta definicion de una
guerra motivada por la gloria personal, ya que nada era lo
suficientemente conveniente excepto lo que moralmente era
correcto®', por lo que el hombre virtuoso rechaza todos los objetos
externos, siempre y cuando no le desvien de la justicia’®. Sin
embargo, todas las acciones requieren de la intermediacion con
objetos externos, y los estoicos conocian la importancia que suponia el
escoger ciertas cosas sobre otras, y sobre el interés que ejercia la
gloria sobre los personajes publicos, por lo que la gloria en si no es un

mal fin siempre y cuando no se desvie de lo justo®®.

2.1.3.1 - Discurso y justicia
Sobre lo que Carnéades pronuncié en sus discursos poco se
conoce en la actualidad. Las referencias existentes son escasas y

28 1 opez Barja (2011b), 70.
% Brunt (2013), 214.

30 Cic. Offic. 1.11.34-1.12.38.
3L Cic. Offic. 3.3.11-12.

302 Cic. Offic. 1.20.66-68.

3% Brunt (2013), 194.

100



Capitulo II: Filosofia y Roma

Carnéades no dejé ninglin texto escrito, como era costumbre en el
contexto de la filosofia helenistica. El libro tercero de La republica de
Ciceréon nos puede dar una idea de qué tipo de argumentos o
razonamientos utilizé el diplomatico en su doble discurso. Lactancio
afirma lo siguiente:

“Este, con ocasion de haber sido enviado a Roma,
como embajador de Atenas, pronuncié un largo discurso
sobre la justicia, encontrandose entre su audiencia Galba,
y Caton el Censor, los mas grandes oradores de la época.
Al dia siguiente, aquél dio la vuelta a lo que habia dicho
y defendio la tesis contraria, desdefiando la justicia, a la
que el dia anterior habia cubierto de elogios; (...). Y esto
era lo que aquél acostumbraba a hacer: mostrar que era
capaz de refutar cualquier afirmacion hecha por otro. (...)
Carnéades, para refutar a Aristoteles y a Platon,
defensores de la justicia, reunié en su primer discurso
todos los argumentos que se empleaban en favor de la
justicia, con el fin de poder echarla por tierra, tal y como
se hizo™*,

Pero ni Plinio ni Plutarco mencionan que Carnéades hablara sobre
la injusticia del dominio romano*®.
La disputatio in utramque partem; €ic €KATEPO, EMYEIPNOIG

304 15 cum legatus ab Atheniensibus Romam missus esset, disputauit de iustitia copiose,
audiente Galba, et Catone censorio, maximis tunc oratoribus. Sed idem disputationem
suam postridie contraria disputatione subuertit; et iustitiam, quam pridie laudauerat,
sustulit, non quidem philosophi grauitate, cuius firma et stabilis debet esse sententia, sed
quasi oratorio exercitii genere in utramque partem disserendi. Quod ille facere solebat, ut
alios quidlibet afferentes posset refutare. Eam disputationem, qua iustitia euertitur, apud
Ciceronem L. Furius recordatur: credo, quoniam de republica disserebat, ut defensionem
laudationemque eius induceret, sine qua putabat regi non posse rempublicam. Carneades
autem, ut Aristotelem refelleret ac Platonem iustitiae patronos, prima illa disputatione
collegit ea omnia, quae pro iustitia dicebantur, ut posset illa, sicut fecit, euertere; Lact.
Inst. 5.15.

395 Ferrary (1988), 357.

101



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

utilizada por Carnéades era un método comun dentro de la dialéctica
utilizada por la Academia Nueva. Cicerén nos lo confirma cuando
dice que el verdadero orador es aquel que discute todas las materias en
pro y en contra, como lo hacian Arcesilao y Carnéades’. Esta
técnica, que se remonta a Socrates, penetrara en Ciceron gracias a su
maestro Filon, de quien ya hemos hablado. Carnéades retaba al resto
de filésofos a que explicaran cudl era el criterio absoluto, puesto que
mediante la percepcion individual nos posicionamos a favor o en
contra de un criterio®”’.

Este concepto de “verdad” se refleja en los discursos
pronunciados en Roma, ya que la justicia, como la verdad, no existe o
no es universal. Lo que era justo para unos, como para los romanos lo
era la dominacién romana en Grecia, no seria justo para otros, los
griegos en este caso. En el libro tercero de La republica Cicerdn nos
transmite una frase mediante el personaje de Filon, que bien se puede
asociar a estos pensamientos; “no hay ciudad tan necia que no prefiera
dominar injustamente que ser justamente dominada™®. Lo que
significa que esta injusticia es comin a todas las naciones. Lelio
replica que:

“La verdadera ley es la recta razon, conforme a la
naturaleza, comun a todos, inmutable, eterna, que nos
llama a nuestra obligacidon con preceptos y que nos aparta
del engafio con prohibiciones (...), sino una sola ley,
eterna e inmutable, que abarcara a todos los pueblos y en
todo momento™>®,

3% Cic. Orat. 3.80.

307 SE. M. 7.166-175.

39 Nulla est tam stulta ciuitas, quae non iniuste imperare malit quam seruire iuste; Cic. Rep.

3.18.28.
Est quidem uera lex recta ratio naturae congruens, diffusa in omnes, constans,
sempiterna, quae vocet ad officium iubendo, uetando a fraude deterreat (...) sed et omnes

gentes et omni tempore una lex et sempiterna et immutabilis continebit; Cic. Rep. 3.22.33
= Lact. Inst. 6.8.7-9.

309

102



Capitulo II: Filosofia y Roma

El concepto de justicia, seguin como nos lo definen Platon y
Aristoteles, trata de algo que beneficia a todos los hombres, da lo
debido a cada uno y mantiene la imparcialidad entre todos®'".
Carnéades, mostrando su adscripcion al escepticismo, argumenta que
la justicia no es natural:

“No porque pensara que la justicia mereciera ser
censurada, sino para mostrar que sus defensores
entablaban una accion por la justicia (que era)
completamente insegura e inestable™ '

No es natural que las leyes y la justicia estén estrechamente
unidas, y las leyes no son mas que invencion del hombre. Las leyes
son una forma de establecer el orden en una sociedad, y para
establecer ese orden y crear esas leyes se parte de una base cultural
previa, de una concepcion especifica del mundo. Por ello, cada pueblo
tiene diversas leyes basadas en su experiencia vital:

“Si el pirrénico es romano y renuncia a la herencia
paterna no pagara las deudas del padre, si es de Rodas las
abonara; si es persa seguird la costumbre de la
homosexualidad masculina, si es de Roma deplorara tan
antinatural perversion™'?,

Para los escépticos el azar hace que un individuo llegue a
comprender el mundo de una manera diferente al que otro pueda
percibir, simplemente por la diferente concepcion del entorno que
tiene cada grupo o pueblo. Partiendo de esta idea, Carnéades deduce

310 Lact. Epit. 50.20-24.

3 Qui refelleret istorum orationem et iustitiam, quae fundamentum stabile non habebat,
euerteret, non quia uituperandam esse iustitiam sentiebat, sed tu illos defensores eius
ostenderet nihil certi, nihil firmi de iustitia disputare; Lact. Epit. 50.38-42.

312 Mas (2011), 121.

103



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

que la justicia no es universal, no es una ley natural, y encadenando
argumentos, dice que si la justicia, por definicion, es un concepto que
da a cada uno lo correspondiente segiin su comportamiento virtuoso
(por qué podemos ver la falta de justicia en el mundo?, ;cual es la
razébn para que quienes son honrados sean castigados y los
malhechores sean premiados? Por ello deduce la inexistencia de la
justicia. Esta responde mejor al propio interés, al interés de aumentar
territorios o conseguir riquezas. Carnéades habla sobre la expansion
romana, sobre como se ha conseguido esta expansion. Cualquier
proceso de conquista conlleva consigo un proceso violento. Guerras,
saqueos de templos y ciudades, arrebato de tierras por la fuerza... La
justicia no tiene cabida en un proceso asi’’’. Carnéades se atreve a
decir que la justicia va en contra del propio interés:

“Supongamos que un hombre bueno tiene un
esclavo fugitivo o una casa insalubre y pestilente: que ¢l
solo conozca esos vicios y, en tal conformidad, ponga las
cosas en venta. ;Declarara que vende un esclavo fugitivo
0 una casa pestilente, u ocultard esto al comprador? Si asi
lo declara, cierto que es un hombre bueno, porque no
defrauda; mas lo han de juzgar loco, dado que vendera
por cuatro cuartos o no vendera en absoluto. Si oculta los
vicios sera, por cierto, prudente, porque siguio su interés,
mas también improbo porque defraudo™*".

313 Tert. Apol. 25.

3% Bonus uir, inquit, si habeat seruum fugitivum, uel domum insalubrem ac pestilentem, quae
uitia solus sciat, et ideo proscribat tu uendat, utrumne profitebitur fugitivum seruum ac
pestilentem domum se uendere, an celabit emptorem? Si profitebitur, bonus quidem, quia
non fallet: sed tamen stultus iudicabitur, quia uel paruo uendet, uel omnino non uendet. Si
celauerit, erit quidem sapiens, quia rei consulet: sed idem malus, quia fallet. Rursus, si
reperiat aliquem, qui aurichalcum se putet uendere, cum sit illud aurum, aut plumbum,
cum sit argentum: tacebitne, tu id paruo emat, an indicabit, tu magno? Stultum plane
uidetur, malle magno; Lact. Inst. 5.17. Encontramos argumentos muy similares en el
debate entre Didgenes y Antipatro en De officiis de Ciceron; Cic. Offic. 3.12.51-3.13.57.

104



Capitulo II: Filosofia y Roma

Para los estoicos, la justicia junto a la practica y la prudencia, son
las virtudes de una persona honrada. Carnéades no comparte esa idea
pues la persona honrada lucha en contra de sus propios intereses, y por
lo tanto es necia. Como sucede con las diversas naciones, las personas
pensaran en su propio beneficio, y la justicia no sera tal. Como era
habitual en los escépticos, Carnéades rechaza las convicciones
filosoficas del momento, retando a todo filésofo que trata de mostrar
que la justicia y el propio interés pueden coexistir en un sistema logico
congruente®'> El objetivo principal de la embajada es un claro
indicativo del tema elegido para sus discursos por parte de Carnéades.
El hecho de que la justicia fuera el tema central de los discursos y el
orden en los que éstos se pronuncian tiene una gran importancia. El
primer discurso defiende la dominacion y describe esta situacion
como deseable, mientras que en el segundo se le da una vuelta de 180°
a esta idea. Demostré Carnéades las bases del escepticismo ante la
poblaciéon romana.

La vision de la justicia que Caton tiene difiere de la del filésofo
cirenaico. Esta vision es mostrada en el fragmento tercero del libro V
de Origines, donde se habla del discurso que pronunci6 Catén en
defensa de los rodios en el afio 167. Estallada la Tercera Guerra
Macedonica (171-168), Rodas, aliada de las dos potencias, apoyo
moralmente a los macedonios, pero no militarmente. Concluida la
guerra, Rodas envia una delegacion a la victoriosa Roma para disipar
las dudas sobre su apoyo al rey macedonio Perseo. Caton se decanta a
favor de perdonar a los rodios y en este contexto pronuncia su
discurso que después nos transmitiria por escrito. Resulta de vital
importancia para Caton el hecho de que los rodios no atacaron nunca a
Roma, aunque tuvieran la intencidn, puesto que no es justo atacar a un
aliado si no se muestra hostil. Aulo Gelio afirma que “no se hizo
ningiin decreto publico sobre este asunto™'. El razonamiento que

315 Long (1984), 109.
318 Sed nullum super ea re publicum decretum factum est; Gel. 6.3 4.

105



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

utiliza Caton para la defensa de los rodios se basa en los siguientes
puntos:
Autocontrol romano:

“A la mayoria de los hombres, en las situaciones
favorables, venturosas y prosperas, suelen exaltarseles los
animos y aumentar y crecer su soberbia y altaneria. (...) la
prosperidad con el jubilo suele apartar de la recta
reflexion y discernimiento™"”.

Caton temia que el lujo traido por las conquistas romanas y por
las nuevas riquezas que trajo consigo la guerra contra Perseo fueran a
corromper la wirtus romana, tan caracteristica en su ideario y que
alzaba al pueblo romano por encima de los demas. Asi pues el
autocontrol en la victoria seria en si misma una victoria.

Ayuda moral: Este punto y el siguiente estan muy unidos,
pudiendo interpretarse de dos formas.

“Le favorecian por su propio interés para que los
romanos, si también resultaba vencido el rey Perseo, no
se tornasen arrogantes, altaneros e inmoderados™'®.

Esta parte la interpreta Gelio refiriéndose a las palabras que Tirén
pronuncié®”. Los rodios pues, segiin la opinion de Caton, pensaban
que con la victoria romana la arrogancia se aduefaria de los romanos
destruyendo asi su autocontrol y la superioridad que tenian gracias a

37 Scio solere plerisque hominibus rebus secundis atque prolixis atque prosperis animum
excellere atque superbiam atque ferociam augescere atque crescere. (...) quod nostras
secundas res confutet, neue haec laetitia nimis luxuriose eueniat; Gel. 6.3.1 = Chassignet
5.F3al-2.

1d eos cupisse atque fauisse utilitatis suae gratia, ne Romani Perse quoque rege uicto ad
superbiam ferociamque et inmodicum modum insolescerent; Gel. 6.3.15.

Liberto de Ciceron, analizo el discurso de Caton; Namque epistulam conscripsit ad Q.
Axium, familiarem patroni sui, confidenter nimis et calide, in qua sibimet uisus est
orationem istam Pro Rodiensibus acri subtilique iudicio percensuisse; Gel. 6.3.10-11.

318

319

106



Capitulo II: Filosofia y Roma

esta caracteristica. Asi pues los rodios pensarian en el beneficio moral
de los romanos.

Miedo: Ligado al punto arriba mencionado, los rodios temian el
poder desmedido de los romanos. Que estos, salvando el obstaculo
que supondria el reino macedonio, acapararian el poder sin que nadie
pudiera hacerles frente y dando oportunidad a desmedirse con los
vencidos:

“Temian quedar bajo nuestra esclavitud sometidos
unicamente a nuestro poder si no hubiera nadie de quien
nosotros tuviéramos miedo e hiciéramos lo que se nos
antojara’™®.

La legitimacion: Aunque los rodios tuvieron intenciones de
atacar a los romanos y de apoyar a sus enemigos macedonios, nunca
lo llegaron a hacer. No solo por el hecho de que no llevaron ninguna
accion bélica a cabo, sino que no lo hicieron publico, “los rodios no
ayudaron nunca a Perseo publicamente”**'. Por lo tanto, dentro de los
criterios de la guerra justa, esta guerra no fue declarada y por lo tanto
el conflicto no existié oficialmente, puesto que es necesario que o bien
se haya presentado reclamacion por los dafios causados por la otra
parte o bien, al menos, que se haya declarado formalmente la
guerra®?,

Las ayudas del pasado: “;Vamos a abandonar ahora de repente
tan grandes beneficios por una y otra parte y tan gran amistad?”*>. Las
ayudas recibidas de parte de Rodas en el anterior conflicto contra

320 L. . . .
Sed enim id metuere, si nemo esset homo quem uereremur, quidquid luberet faceremus, ne

sub solo imperio nostro in seruitute nostra essent; Gel. 6.3.16 = FRH 5.F88 = Chassignet
5.F3b2.

Atque Rodienses tamen Persen publice numquam adiuuere; Gel. 6.3.16 = FRH 5.F88 =
Chassignet 5.F3bl1.

322 Lépez Barja (2011b), 70.
323

321

Ea nunc derepente tanta beneficia ultro citroque, tantam amicitiam relinquemus?; Gel.
6.3.26 = FRH 5.F89 = Chassignet 5.F3cl.

107



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Macedonia no se deberian olvidar, aparte de los distintos intereses
comerciales o financieros que se podrian tener en la isla’*,

El discurso de Caton consiguid apaciguar al senado, que no inicid
un conflicto armado contra la ciudad. Sin embargo, Rodas fue
obligada a retirarse de Licia y Caria, dejando a la isla a merced de sus
propios recursos naturales’. Este discurso refleja el pensamiento de
quien lo pronuncia, representando a una Roma ansiosa de poder™.

Estas criticas efectuadas por Caton insisten en la arrogancia y la
opulencia que estas victorias trajeron a Roma. La victoria en las
guerras macedonicas, y sobre todo en esta ultima, abrieron las puertas
del mundo helenistico a Roma, y las puertas a las riquezas de Oriente.
Cat6n lucharia contra este estilo de vida opulento que aumentaba en
Roma en defensa de las tradiciones austeras del pueblo romano y de
ese ideal arcaico de legionario campesino. El beneficio era licito,
siempre y cuando fuera moderado.

Catén y Carnéades tendrian dos pensamientos distintos sobre la
justicia. Carnéades afirmaria que la justicia no es un hecho natural,
que no es igual en todo el mundo, sino que es diferente segun las
concepciones de los individuos y de los diversos pueblos y sus puntos
de wvista o de recepcion. La justicia perseguird pues el
engrandecimiento de una nacién, y no el bien comun. Aquél que trata
de ser justo no es mas que un necio, puesto que lo tnico que consigue
es actuar en contra de sus intereses. Ciceron dijo que Numa habia

34 Gracias a la ayuda proporcionada por Rodas en la Segunda Guerra Macedénica, Roma
otorgo la autoridad de recoger impuestos en Licia y Caria en el 188; Plb. 21.18-24.

3 Liv. 45.25.1.

326 «“Nosotros por nuestra parte deseamos tenerlo todo en mayor cantidad y quedamos

impunes por ello”; Atqui nos omnia plura habere uolumus et id nobis impune est; Gel.
6.3.37 = FRH F91 = Chassignet 5.F3e2. “Afirman que los rodios son arrogantes
reprochéndoles lo que yo quisiera en absoluto que se dijera de mi y de mis hijos. Bien,
que sean arrogantes: jen qué nos afecta eso a nosotros?; ;0s enojais porque hay alguien
mas arrogante que nosotros?”’; Rodiensis superbos esse aiunt, id obiectantes quod mihi et
liberis meis minime dici uelim. Sint sane superbi. Quid id ad nos attinet? Idne irascimini,
si quis superbior est quam nos?; Gel. 6.3.50 = FRH F93 = Chassignet 5.F3gl1-4.

108



Capitulo II: Filosofia y Roma

asentado en los romanos el amor por la paz y la tranquilidad, lo que
hizo que la justicia floreciera entre ellos®*’. Seglin Brunt esto entra en
conflicto con la propuesta de Carnéades, propuesta que afirma que
todos los hombres buscan su propio interés sin importarles la justicia,
y que Roma sigui6 una politica de expansion y de apropiacion de
riquezas, aunque acepta que sus guerras fueron justas y que se asegurod
la dominacion mundial protegiendo a sus aliados**®. Para Cicerdn, de
acuerdo a la estricta observacion de los antiguos procedimientos
feciales u otros acordes, las guerras debian ser declaradas
formalmente, tinicamente cuando las reparaciones eran rechazadas y
con los dioses invocados para castigar cualquier demanda injusta®”.
En cuanto a Caton, éste creerd en una justicia universal. En su
discurso en defensa de Rodas, Caton basa la defensa de la ciudad en
que no cumplieron con los dictdmenes que una guerra justa exige, por
lo tanto la guerra no se efectuod.

2.2 - TRIUNFO DEL ESTOICISMO

En Roma, el estoicismo prevalece sobre las demas corrientes. Hay
indicios que sugieren que muchos romanos asimilaron el estoicismo al
parecerles éste la racionalizacion de las ideas tradicionales romanas**.
Las ideas y la terminologia del estoicismo aparecen en todos los
escritos de los intelectuales romanos de la época. Es un ejemplo de

321 Ac primum agros, quos bello Romulus ceperat, diuisit uiritim ciuibus docuitque sine
depopulatione atque praeda posse eos colendis agris abundare commodis omnibus
amoremque eis otii et pacis iniecit, quibus facillime iustitia et fides conualescit, et
quorum patrocinio maxime cultus agrorum perceptioque frugum defenditur; Cic. Rep.
2.14.26.

328 Cic. Rep. 3.8ss; Lactant. Inst. 5.14ss; Brunt (2004), 172-173. También en Capelle (1932),
91-92 y Walbank (1965), 13.

3 Cic. Offic. 1.11.34-36, 1.23.80; Cic. Rep. 2.17.31, 3.23.34-35. Brunt ve en la necesidad de
Ciceron de encontrar la iusta causa para la guerra una caracteristica propia de la
propaganda romana, que comenzara a utilizarse desde el s. I1I; Brunt (2004), 173.

30 Cic. Tusc. 1.1-2; Cic. Fin. 2.67; Griffin (1989a), 8. El fin practico del estoicismo existe
desde su origen, pero es en Roma donde adquiere una especial relevancia; Nussbaum
(2003), 411.

109



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

como el estoicismo influyd en todas las formas de pensamiento en
época helenistica y posterior. El paso dado desde la correcta
observacion de algin paradigma estoico a la atribucién de dicha
corriente, se produce en ocasiones con bastante ligereza, dando como
resultado asignaciones un tanto injustificadas. Las formas lingiiisticas
del estoicismo se utilizaron muchas veces para hacer referencias
contra la misma doctrina®'. Cicerén afirma que los escritores
epictreos se han aduefiado de Italia, pero hace alusion a la utilizacion
de la escritura por parte de este sector, y no afirma que esta corriente
filosofica fuera la que mayor numero de seguidores tuviera entre los
romanos®™?. Durante el s. Il y principios del I, la influencia que
ejercieron Posidonio y Panecio hizo que el estoicismo prevaleciera
frente al resto de corrientes filoséficas del momento. Sin embargo,
esto no significa que las demas llegaran a desaparecer, mas bien su
influencia se vio menguada. La llegada de Filon de Larisa a Roma
ejercio una gran influencia en la ciudad en general, y en Ciceron en
particular’®. Los estoicos tratan sin mucho éxito de crear una
conexion entre la moralidad y los derechos legales y obligaciones con
la finalidad de penetrar mejor en el mundo romano, tienen un intenso
conflicto dogmatico para mantener su sistema politico y moral

31 Sedley (1997), 44.

332 Cic. TD 4.6-7. Los estoicos, influenciados en esto por Socrates, crefan que el debate era
fundamental. Los textos escritos seran siempre inferiores a la comunicacion personal ya
que la comunicacion con el sujeto es vital para tratar de cambiar su parecer; Nussbaum
(2003), 419. La ventaja de la oralidad es que podria replicarse al instante y dar asi mayor
velocidad al intercambio de ideas. Pero el texto escrito facilitaba la transmision a lugares
donde el sujeto no podia acceder fisicamente. Uno de los hechos principales de la
expansion del epicureismo es que fueron los primeros en transcribir sus obras al latin y
éstas eran leidas por toda Italia a pesar de no gozar de unas traducciones demasiado
acertadas; Cic. Fin. 2.44; Cic. Tusc. 4.6-7; Cic. Fam. 15.16, 15.19; Griffin (1989a), 15. La
oratoria era un campo especialmente importante para los antiguos filosofos, resultando la
educacion en esta materia de suma importancia. Ciceron insiste en que la mejor educacion
en oratoria la ofrecian los Académicos y Peripatéticos, ya que la Academia y el Liceo
mantenian un especial interés en dicha disciplina con el fin de conseguir el éxito politico;
Cic. Brut. 119-120; Cic. de Orat. 3.57-58; Cic. Tusc. 2.9; Griffin (1989a), 9.

333 Cic. Brut. 306; Griffin (1989a), 6.

110



Capitulo II: Filosofia y Roma

original y hacer que ésta sea mas (til para la vida publica®**.

En el lado opuesto existen reacciones contrarias a todos estos
movimientos. La expulsion de los filésofos de la ciudad en 161 o la
reaccion de Caton frente a la embajada de Carnéades se deben a la
creencia de que la filosofia cambia la conducta del individuo. Séneca
expone que los filosofos fueron expulsados por corromper a la
juventud®’, y aunque la filosofia se convirti6 en parte de la vida
familiar y cultural, el excesivo entusiasmo por ella podria distraer al
romano de sus obligaciones como ciudadano, danando al gobierno de
la ciudad®®. En el De officiis, Escipiéon y los demas tertulianos
admiran los valores de los primeros tiempos de Roma, al igual que
hacia Posidonio®’. No hay duda de que muchos romanos creian que
sus victorias eran suficientes como para probar la eficacia de sus
cultos y sus creencias®®. Los conceptos chocan entre ambas culturas, y
los romanos perciben la arete de los fildsofos griegos carente de un

caracter viril y civil, contrapuesto a la que tiene la uirtus romana®”.

2.2.1 - Teoria filosofica

Puede afirmarse que la caracteristica principal del estoicismo es la
igualdad entre todos los individuos, sin importar la procedencia o
condicion social de cada uno. El ser humano disfruta de una condicion
diferente a la del resto de seres que se encuentran en la naturaleza.
Pero, ;qué es la naturaleza? La naturaleza consiste en una fuerza
creativa y racional que se engloba asi en un sistema universal
coherente. Existen el bien y el mal, pero los animales y plantas que
habitan el mundo, a diferencia del ser humano, no son agentes
morales, puesto que ellos no son capaces de diferenciar y comprender,

3% Annas (1989), 173.

35 Corruptores iuuentutis; Sen. Helv. 10.8.
336 Griffin (1989a), 19-20.

337 E&K F.265-267; Brunt (2013), 193.

3% Brunt (1989), 184.

339 Pohlenz (2005), 563-564.

111



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

no son poseedores del logos (razon; Adyog). El ser humano, al ser
poseedor de dicha capacidad, tiene la cualidad de no actuar concorde a
la naturaleza. Es gracias al logos que el ser humano adquiere el status
de agente moral, y mediante ello puede convertirse en sophos (sabio;
copOg) siempre y cuando adquiera una concordancia con la
naturaleza, estado ideal para un estoico. Todos aquellos que no
alcancen este punto son calificados como necios y malos, mientras
que el hombre sabio es bueno y posee todas las virtudes, puesto que
no se puede poseer una sin tener las demas. Los estoicos creian que el
conocimiento del hombre sabio se basa en las causas y principios®.
El hombre sabio posee el conocimiento (episteme; émotnun) y el
malvado posee la creencia (doxa; 06&a), es decir, aquello que la
persona ha interpretado mal y no lo conduce a conocer lo real**!.
Aquellos que no son sabios suelen ser enemigos entre si, son personas
hostiles que pueden llegar a enemistarse con amigos o parientes. El
esclavo moral o necio (douloi; dodAot), no depende de su condicion
social, por lo que esta condicién no afecta a las relaciones que se
tienen entre personas; por ejemplo, un esclavo puede odiar a otro
esclavo. En definitiva, el hombre sabio es amigable e independiente, y
esta independencia trae consigo la armonia hacia las demés personas,
no la dependencia moral, por lo que es la actitud e intencion del
hombre sabio la que le hace alcanzar la eudemonia y no el éxito de su
empresa’®,

Para conseguir ese estado el individuo debe ejercer una vida
virtuosa, como menciona Ciceron en su segundo libro del De officiis,
siguiendo a Panecio. Esta sera la forma mas facil de adquirir la buena
estima de la sociedad, puesto que los hombres tienden naturalmente a
amar aquello que es honesto’*. Lo honesto, lo moralmente correcto, es
denominado por los fildésofos con el adjetivo kalos (xaAldg), que

3

B

% Erskine (1990), 18.

341 SVF 2.90; Erskine (1990), 54.

32 D.L.7.33; Athen. 13.561c = SVF 1.263; Erskine (1990), 53.

3 Honestum decorumque; Cic. Offic. 2.9.32; Brunt (2013), 227, n. 4.

112



Capitulo II: Filosofia y Roma

originariamente significa “belleza”, pero adquiere con ellos un sentido
distinto. Los estoicos creen que el Unico bien es aquello denominado
por esta palabra, entendiéndose como virtud o lo que participa de la
virtud o lo moralmente correcto’*. Este kalos conducia, mediante la
arete (excelencia/virtud; apetn), a la eudaimonia (felicidad;
evoapovia). La arete garantizara siempre bajo cualquier contingencia
el dominio del logos (AOyog)**. Los estoicos, incluido Zendn,
siguieron a los primeros filosofos al considerar que el final de la vida
llevaba a la eudaimonia y que ésta era dependiente de la virtud,
viviendo en concordancia con ésta y por lo tanto con la phusis
(naturaleza; ®vo1g)**®. Los estoicos creian que el entorno era de vital
importancia para la evolucion moral de un individuo®*’.

El mundo natural estd regido por los dioses. El hombre se
sumerge docilmente en la naturaleza dentro de la ética de Zenon. Las
exigencias naturales conllevan a la obediencia®*®. Segtin Posidonio, la
naturaleza esta conectada entre si, por lo que el filésofo denominaba
las “simpatias™*. Existe, pues, una conexion logica entre el vuelo de
un pajaro y el estado del higado de una victima de sacrificio o el
estallido de un conflicto. Este pensamiento encaja con la doctrina del
estoicismo sobre el destino, creado por una sucesion de
acontecimientos ineludibles pero si aplazables. Por ejemplo, si César
hubiera atendido los presagios que le deparaban en los idus de marzo,
podria haber eludido la muerte por un tiempo, pero al final, sin
depender del tiempo que transcurriera, su destino acabaria por

3 D.L.7.101 = SVF 3.30; Brunt (2013), 226, n. 1.

35 Pohlenz (2005), 572.

** D.L. 7.87; Plu. Mor: 1038b = SVF 1.179. Cicerén también defiende esta idea; Cic. Fin.
4.6.14, no asi Estobaeo, que cree que la concordancia con la naturaleza proviene de algiun
autor posterior, probablemente Cleantes; Stob. Ec. 2.7.134 = Wachsmuth, p. 75; cft. Rist
(1977), 167. “Lo verdaderamento honestum esta en concordancia con la republica, y la ley
natural es lo que preserva nuesta societas”; Atkins (1990), 284.

347 Erskine (1990), 55.

3% Elorduy (1972a), 51.

* Cic. Div. 2.34,2.124,2.142.

113



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

imponérsele. Para Cicerdn, los dioses no podrian permitir conocer el
hado de un individuo si fueran benevolentes, puesto que esto no
produce mas que sufrimiento y miseria a quienes quieren conocer los
detalles de su futuro®™’. Las practicas griegas y romanas sobre el
sacrificio resumian la interaccion entre dioses y humanos como una
especie de trato, algo que los estoicos rechazaban categéricamente, ya
que el destino es inmutable, y por lo tanto los sacrificios carecen de
utilidad®'.

Los estoicos profesaron una abierta hostilidad a la religion
convencional de su tiempo. En la ciudad ideal de Zendn no existirian
ni templos ni imagenes de dioses, ya que nada creado por un artesano
contiene lo divino en su esencia. Es probable que Zenén adquiriera
aqui una actitud cinica®**. Diogenes, padre de esta corriente, no
profesaba una especial dedicaciéon a la religion. Ridiculizaba la
divinidad, las purificaciones religiosas y a quienes rezaban por bienes
materiales y ofrendas votivas. De igual modo no consideraba sacrilego
robar en un templo*>. No se puede pensar que los filésofos apartaran a
los religiosos y fanaticos del entorno de sus protegidos, aun con su
educacion y juicio de la posteridad, con su necesidad de ensenar la
virtud que legitime a un rey. Es mas, muchos filésofos se veian a la
par que esos religiosos®®. Segun Posidonio y Hecateo, el hombre
sabio reza por las “cosas buenas”, pero éstas se ven limitados a las

350 Cic. Div. 2.22-23; Brunt (1989), 192.

31 Brunt (1989), 184.

352 Brunt (1989), 189. Elorduy subraya el hecho de que aunque Zenon realice ataques contra
la religion de su tiempo, éste no era ateo. Segiin las maximas estoicas, es razonable el
culto a los dioses, pero nadie da culto razonablemente a lo inexistente, por lo que
podemos afirmar que los dioses existen; S.E. M. 9.133; Elorduy (1972a), 44. Esta
concepcion del filésofo-ateo responde en mayor medida a una interpretacion actual sobre
la antigiiedad por parte del publico general que a la propia realidad clésica, y se hace eco
en muchos autores del momento. Cicerdn, por ejemplo, especifica que el filésofo
escéptico Carnéades no era ateo; Cic. N.D. 3.44; Brunt (1989), 191.

353 Brunt (1989), 189.

3% Rawson (1989), 257.

114



Capitulo II: Filosofia y Roma

virtudes, ya que para los estoicos nada es realmente bueno excepto la
virtud®*®. El mismo Posidonio criticaba a los epictureos en torno a esta
materia, puesto que veia inutil la teologia epicurea como para que un
hombre racional pudiera analizarla, ya que consideraba a los epicureos
como ateos que no se atrevian a manifestar claramente sus opiniones
respecto a lo divino por miedo a ser juzgados por sus
contemporaneos’*. Sin embargo, el propio miedo al castigo divino no
es suficiente en muchos casos para evitar las malas conductas o
cumplir sus votos, muchas veces de forma deliberada. A pesar de que
en el afno 44 todos los senadores juraron proteger a César, 80 de esos
senadores participaron de alguna forma en la conjura que acabd con su
vida. De igual modo, muchos cristianos que creen en las torturas del
infierno rompen sus juramentos o promesas. Por ello, cultos como el
de Jupiter Fidius/Fides o Uirtus/Honor adquieren una importancia
relevante al tener con ellos un cariz mas fuerte respecto a lo moral.
Pero para los filosofos, el miedo a los dioses, que se supone la base de
la creencia popular, estaba total o parcialmente fuera de lugar. Los
epicireos niegan la interferencia de los dioses en los quehaceres
diarios de los hombres, de forma similar a los escépticos, que dudan
sobre el mismo planteamiento. Los estoicos, al igual que Platon,
piensan que ellos castigan la debilidad, aunque no parece que pusieran
un gran énfasis en dicha doctrina. Los dioses son beneficiosos, y el
miedo a ellos no es mas que la base de la supersticion®’.

Los romanos eran ciertamente conscientes de que la ensefianza
filosofica estaba en desacuerdo con las practicas y creencias religiosas
heredadas. Varron sigue las ensefianzas de un desconocido pensador
griego que distingue entre tres tipos de teologia, de formas de
interpretar lo divino: miticas, naturales y politicas™®. La teologia

355 D.L. 7.124; Brunt (1989), 189.

3% Brunt (1989), 186.

357 Brunt (1989), 179-182.

38 Varron fue mas un erudito que un verdadero filésofo, sin embargo hereda muchas
creencias estoicas que nos resultan interesantes. Coincide con los estoicos en la necesidad

115



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

mitica es tratada por poetas, la natural por filésofos y la politica en las
leyes y costumbres del estado®. Siguiendo con Varron, éste afirma
que quienes aportan imagenes a la religion concurren en un error,
confundiendo las creencias. La antropizaciéon de las divinidades
responde a lo que subyace de divino en el interior de cada persona,
idea probablemente de inspiracion estoica, concretamente de Antioco
de Ascalon. El antropomorfismo fue rechazado por la mayoria de los
filésofos, que tenian una concepcion contraria a las creencias
populares sobre lo divino y las divinidades®®. La divinidad es el alma
del mundo, pero también se divide en formas visibles dentro del alma
humana’®®'. Esta divinidad es lo que hace a todos los seres iguales,
reside en el interior de cada individuo. Cleantes sefiald6 que la nocioén
de la divinidad se halla en el alma humana y que ésta puede
reconocerse por cuatro factores:

“La primera causa es la que acabo de decir, la que
nace del presentimiento de las cosas futuras. La segunda,
la que nos bien por la magnitud de las ventajas que
percibimos en la temperatura de los elementos celestes,
fecundidad de la tierra y abundancia de otras ventajas. La
tercera, el terror que infunden en el alma los rayos, las
tempestades, los nimbos, las nieves, el granizo, la
desolacion, la peste, los terremotos y muchas veces los
rugidos de la tempestad y de la piedra, y las gotas como
sanguinolentas de las tempestades. Ademas, por los
deslizamientos y simas de la tierra; por las

que hay de que exista una religion estatal, en la existencia de un solo dios, y en general en
lo referente a la naturaleza, el alma y el destino. Probablemente su mayor influencia
dentro de las doctrinas estoicas se debiera a Posidonio; Pohlenz (2005), 555-557.

Tria genera theologiae dicit esse, id est rationis quae de dis explicatur, eorumque unum
mythicon appellari, alterum physicon, tertium ciuile... Deinde ait: “Mythicon appellant,
quo maxime utuntur poetae; physicon, quo philosophi,; ciuile, quo populi...; August. CD
6.5; Brunt (1989), 175.

360 Brunt (1989), 185.

381 August. CD 7.5; Brunt (1989), 177-178.

359

116



Capitulo II: Filosofia y Roma

monstruosidades de hombres y animales fuera de la ley de
la naturaleza; por las visiones de llamas celestes; por los
cometas, como dicen los griegos, y que nosotros
llamamos estrellas cincinnatas, que hace poco fueron
mensajeras de las grandes calamidades en la guerra de
Octavio; por el sol doble, que se vio siendo cénsules
Tuditano y Aquilio, como le oi contar a mi padre, el afio
en que expird P. Africano como otro sol. Los hombres
aterrados por todas estas cosas, vinieron a la sospecha de
que hay otra fuerza celeste y divina. La cuarta causa, que
es la principal, consiste en la homogeneidad del
movimiento y en las revoluciones del cielo, del sol y de la
luna, y en la distincion de las estrellas todas, en su
utilidad, hermosura y orden. Estas cosas, como aparece
con solo verlas, no son producto de la casualidad. Como
si alguien, al entrar en una casa o en un gimnasio, o al
venir al foro, y ver la razon, el modo, el ordenamiento de
todas estas cosas, no puede deducir que se producen sin
causa alguna, sino que entiende que hay alguien que las
preside, y a quien se obedece. Mucho mas es necesario
deducir de tan grandes movimientos, vicisitudes Yy
ordenacion de tan variadas e importantes cosas, en las
cuales nunca fall6 su antigiiedad inmensa ¢ infinita, que
hay una mente que gobierna movimientos tan grandes de
la naturaleza™*,

82 Primam posuit eam de qua modo dixi, quae orta esset ex praesensione rerum futurarum,
alteram, quam ceperimus ex magnitudine commodorum, quae percipiuntur caeli
temperatione fecunditate terrarum, aliarumque commoditatum conplurium copia;
tertiam, quae terreret animos fulminibus tempestatibus nimbis niuibus grandinibus
uastitate pestilentia terrae motibus et saepe fremitibus lapideisque imbribus et guttis
imbrium quasi cruentis, tum labibus aut repentinis terrarum hiatibus, tum praeter
naturam hominum pecudumque portentis, tum facibus uisis caelestibus, tum stellis iis
quas Graeci cometas nostri cincinnatas uocant, quae nuper bello Octaviano magnarum
fuerunt calamitatum praenuntiae, tum sole geminato, quod ut e patre audiui, Tuditano et
Aquillio consulibus euenerat, quo quidem anno P. Africanus sol alter exstinctus est,
quibus exterriti homines uim quandam esse caelestem et diuinam suspicati sunt, quartam
causam esse eamque uel maximam aequabilitatem motus conuersionumque caeli, solis

117



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

También sefiala que de la misma manera en la que hemos
remarcado que ni Zenén ni Carnéades eran ateos, los estoicos creian
que un poder superior rige el cosmos mediante una ley natural. Es el
deber de todo individuo tratar de comprender esa ley natural para su
beneficio y el de los demaés. Por ejemplo, el emperador Marco Aurelio
y su hijo Cémodo propusieron ante el senado en 177 d.C. la medida de
imponer un control en el precio de las ventas de gladiadores, y que la
tesoreria imperial renunciaria a dichos beneficios. Un senador
puntualizé en su discurso laudatorio que dicha medida contradecia las
normas de la secta a la que pertenecian los dos emperadores, es decir,
al estoicismo. Este hecho, recogido en una inscripcion epigrafica’®®,
muestra la existencia de dicha ley natural y cémo ésta debe ser
comprendida para el bien comin’®*. Segun los estoicos el prejuicio, el
error y la mala conducta derivan de una interpretacion erronea de esta
ley natural, pero gracias a la filosofia estas conductas pueden
corregirse®®,

Por lo tanto, el objetivo del filosofo estoico es la virtud. Esta es
buena por si sola, no necesita de nada mas para verse complementada.
Cosas deseables como la salud, el honor o el bienestar econémico
palidecen ante la virtud, ya que son moralmente indiferentes, y cuando
se obtienen, no ayudan en absoluto a alcanzar el objetivo principal del

filésofo. La unica razon por la que se pueden perseguir, en

lunae siderumque omnium distinctionem uarietatem pulchritudinem ordinem, quarum
rerum aspectus ipse satis indicaret non esse ea fortuita. Ut, si quis in domum aliquam aut
in gymnasium aut in forum uenerit, cum uideat omnium rerum rationem modum
disciplinam non possit ea sine causa fieri iudicare sed esse aliquem intellegat qui praesit
et cui pareatur, multo magis in tantis motionibus tantisque uicissitudinibus, tam multarum
rerum atque tantarum ordinibus, in quibus nihil umquam inmensa et infinita uetustas
mentita sit, statuat necesse est ab aliqua mente tantos naturae motus gubernari; Cic. N.D.
2.5.13-15.

39 JLS 5163, 24-26.

364 Griffin (1989a), 19.

365 Nussbaum (2003), 417.

118



Capitulo II: Filosofia y Roma

circunstancias, normales es la realizacién de una eleccion moral
correcta®®. Por lo que perseguir estos objetivos o bienes (llamado
adiaphoron; aowdpopov) resulta indiferente, siempre y cuando no
entorpezcan el camino hacia la meta final, aunque estos adiaphora
pueden resultar tutiles al ayudar al sabio a practicar su virtud. Los
adiaphora se diferencian entre si y Cicerdn los califica como buenas y
malas®”’, son indiferentes en el contexto moral, y se clasifican de la
siguiente forma: a) los principales o proegnema, aquellos que van en
concordancia con la naturaleza (ta kata phusin; td Kotd OGW), b) los
opuestos o apoproegnema (dmomponyuéva), aquellos que son
contrarios a la naturaleza (fa para phusin; 1d mopd evcwv). EI hombre

sabio escogera antes los adiaphoron del primer grupo®®.

2.2.1.1 - Formas de gobierno y participacion politica

Existi6 un amplisimo debate en el mundo antiguo sobre los
diferentes modelos de organizacion politicas existentes, y el debate
siempre giraba en torno a cudl de todas ellas era la mejor. El analisis
politico se convirtidé en una parte importante de la propia filosofia. El
mismo término politeia era utilizado en origen como una constitucion
creada por un grupo amplio pero limitado de hoplitas, constitucion
que caminaria entre la oligarquia y la democracia. Hay quienes opinan
que la constitucion espartana puede ser una variante de esta, danod
como resultado una mezcla de monarquia, oligarquia y democracia®®.
De estas formas de gobierno, segin Didgenes Laercio, los estoicos
creian que la mejor era la que mezclaba algo de todas ellas®™. Erskine
duda de ello, puesto que Diogenes no menciona qué estoicos
compartian esa idea. Los primeros estoicos no lo defenderian, ya que

366 Sedley (1997), 50.

387 Cic. Fin. 3.15.50; Elorduy (1972a), 55.

368 Erskine (1990), 15-18.

369 Arist. Pol. 2.1265b; Lintott (1997), 70-71.

370 TloMtsiav & apiomyv v kT &k te dnpokpotiog kai Pacireiog kol dpioTokpariog;
D.L. 7.131 = SVF 3.700 = L&S 67U.

119



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

creian que una mezcla de todos los sistemas acrecentaria la division
entre los individuos. Panecio, sin embargo, opinaba lo contrario, lo
que seria mas coherente respecto a su teoria del alma dividida®’'. En la
filosofia de Platon es recurrente que un elemento mejor gobierne sobre
uno peor: ocurre en el mundo real (amos/esclavos), ocurre en el
mundo ideal (filésofos/pueblo), ocurre también en el alma
(razon/deseos), incluso en el ser humano, (alma/cuerpo). Esta idea
refleja el espiritu anti-democratico de Platon. Aristoteles, en cambio,
opina que no debe de haber un unico lider, y en caso de que lo haya
seria necesario turnarse entre ellos*”. La sfoa interpreta al estado ideal
como aquél que solo contiene al sabio, al virtuoso®”.

Hahm ve un cambio en época helenistica entre las diferentes
formas de gobierno, puesto que las ya establecidas democracias poco
a poco se ven controladas por un reducido grupo de familias
acaudaladas. Dicho autor ve una disonancia entre el sistema clésico de
catalogar las diferentes constituciones, teniendo en cuenta que las
democracias pasan a convertirse poco a poco en aristocracias. La gran
diferencia en época helenistica la marcaria el grado de autonomia que
una ciudad tendria, es decir, si dependia de sus propias instituciones o,
en cambio, estaba sometida a la voluntad de un agente o guarnicion
extranjeras®™. Sin embargo, el debate sobre el cambio constitucional
no cesa, y seguird adelante en el tiempo, teniendo por referente las
bases ya establecidas por Platon y Aristoteles®”. Ahora el punto de
mira se centra mas en la organizacion politica interna. Peripatéticos y
estoicos discutirian (durante finales del s. IV y principios del III los
primeros y durante el s. II los segundos) sobre la importancia del
balance de los diversos poderes dentro de la organizacidn, para evitar

371 Erskine (1990), 73.

312 Arist. Pol. 6.1317a.

373 Erskine (1990), 71.

37 Hahm (2000), 457.

35 Plb. 6.3.5, 6.5.1; Stob. Ec. 2.7.103 = Wachsmuth, p. 59-60 = SVF 1.587, part. = L&S 671,
Aalders (1975), 7; Annas (1995), 74-94.

120



Capitulo II: Filosofia y Roma

asi unas monarquias opresivas®’.

Este sistema mixto se da en Roma, heredera de la tradicion
politica griega. Segtin palabras del propio Cicerdn, la construccion de
la organizacidn politica romana se diferencia de la griega en cuanto a
que es mejor por naturaleza®”’. La primera referencia la encontramos
en Herodoto’™, pero serd Platon quien desarrolle este sistema de
division que se conservara durante siglos. El filosofo ateniense los
organiza en tres categorias diferentes: Monarquia, Oligarquia y
Democracia’™, que a su vez se dividiran en otras tres formas mas.
Aristoteles cataloga estos sistemas de la siguiente manera: una parte
dependera del numero de participantes y la otra del tipo de interés, es
decir, el general o el propio®®. Lopez Barja recoge esta clasificacion

376 Cic. Leg. 3.5.12-3.7.16. El peripatético Dicearco optaba por una constitucién mixta,
combinando monarquia, aristocracia y democracia, admirando la propia constitucion
espartana y el codigo de Licurgo; Phot. Bibl. 37; cfr. Hahm (2000), 458.

Cic. Rep. 1.28.44-1.29.45. La diferencia en el propio sistema radica en su concepto, para
los romanos la constitucion mixta significaba una asociacion de poderes, una forma de
societas que diferencia por entre las diferentes expresiones de poder, que resultan ser de
formas diferentes. Los griegos en cambio conciben al poder como algo tinico (kratos;
Kpdrog), y éste puede basarse en un aspecto solamente, como la riqueza o la superioridad
numérica, a diferencia de Roma, donde se necesitan mas aspectos, tres concretamente, la
potestas e imperium (un poder soberano con poder ejecutivo para gobernar, asociado al
regnum, del cual Tiberio seria acusado; Cic. Rep. 2.27.49), la auctoritas (el poder que
deriva del respeto a la palabra y a las acciones que sirven como modelo de sabiduria y
virtud) y la libertas (un poder que actiia como limite jurisdiccional de la potestas de un
magistrado denegando la habilidad arbitraria de actuar contra una propiedad o una
persona); Hammer (2014), 49-58.

Tras la llamada “matanza de los magos” o Magofonia, los persas Otanes, Megabizo y
Dario discuten sobre los distintos sistemas de gobierno que existen para implantarlo en la
sociedad persa. El primero defiende la isonomia, el segundo la aristocracia y el ultimo la
monarquia, sistema que se decide implantar por ser la mejor forma de todas; Hdt. 3.80.

Pl. R. 544c-d. También se suma un cuarto, el sistema cretense y lacedemonio que no
analizaremos por ser un sistema muy limitado geograficamente y alejarse del tema
principal, sin embargo hay que sefialar que la ciudad ideal de Platon pueda tener una gran
inspiracion en estos sistemas. Schofield y Long ven una clara inspiracion espartana entre
la reparticion de los diferentes grupos platonicos y los tres grupos sociales espartanos,
Spotot, Tepiowcog y ethmng; Schofield (2006), 47, nota 47; Long (2013), 18-19.

3% Un sistema similar se encuentra también en Platon, que admite ser una forma tradicional

377

378

379

121



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

en una tabla:

Tabla I1. Constituciones™!

Constituciones rectas: Interés Constituciones desviadas: Interés
general propio
Uno |Monarquia Tirania
Pocos | Aristocracia Oligarquia
Muchos | Régimen constitucional Democracia

En cuanto al mundo romano, éste recogera el testigo de manos de
Polibio, que recopil6 todo este legado y tratd de traspasarlo hacia las
potencias del Mediterrdneo Occidental, es decir, a Cartago y a
Roma™. Las constituciones, segtin Polibio, definen el caracter de una
nacion y como ésta afecta a sus logros®™. El historiador griego recoge
las ya citadas formas de gobierno catalogando a algunas como
correctas 'y algunas otras como incorrectas, sucediéndose
ininterrumpidamente de forma ciclica®®: Monarquia, Tirania,
Aristocracia, Oligarquia, Democracia, Oclocracia®®. En el caso de

de catalogar; Pl. Plt. 291¢c-292a. De hecho Jenofonte atribuye su origen a Socrates; X.
Mem. 4.6.12. La diferencia que Aristoteles marca en cuanto a esta organizacion
tradicional para catalogar las formas de gobierno no se basa en el numero, sino en la
riqueza de quienes gobiernan: el gobierno de los ricos se llama oligarquia, mientras que el
de los pobres se llama democracia. Asi pues, una ciudad donde una gran mayoria rica
gobernara podria ser considerada una democracia en vez de una oligarquia, y viceversa;
Lopez Barja (2005), 62-63.

381 Lopez Barja (2005), 62.

382 Hahm (2000), 464. Polibio afirma que Cartago también tenia una constitucién mixta, pero
que ésta era anterior a la romana, y también dice que para los tiempos de la Segunda
Guerra Punica se encontraba en declive; Plb. 6.51.1-3. Sobre Polibio y las instituciones
romanas, Hammer (2014), 7-19.

** Plb. 6.2.9-10.

% Plb. 6.3.1-6.6.11.

385 «Se debe decir, por tanto, que hay seis tipos de constitucién, las tres de las que todos
hablan y de las que acabamos de hacer mencidn, y las tres emparentadas con éstas, es
decir, la monarquia, la oligarquia y la oclocracia. La primera en formarse de un modo
espontaneo y natural fue la monarquia y la sigue y nace de ella, mediante organizacion y

122



Capitulo II: Filosofia y Roma

Roma, Polibio se volco en tratar de entender la razéon que habia detras
de sus éxitos militares®™, y llegd a la conclusion, en su libro 6, de que
la razén principal era la constitucion romana. La influencia de Platon
y de Aristoteles es clara en su obra®*’, heredando esos tres tipos de
gobierno, diferenciados por el nimero de participantes, es decir, uno,
algunos o muchos, y separados en dos grupos, buenos y malos
gobiernos®®. Todos ellos son inestables, por lo que Polibio llega a la
conclusion de que la mejor forma de gobierno es la mezcla de todas
ellas, es decir, de las tres formas de gobierno®®.

Esta mezcla de constituciones se da, en el mundo griego, en
Esparta, que sera comparada por Polibio con Roma, que también
tendra esta forma mixta de gobierno®”. La diferencia entre Esparta y

perfeccionamiento, la realeza. Al transformarse ésta en la forma viciada de la misma
naturaleza, es decir, la tirania, nace de nuevo de la disolucion de ésta la aristocracia.
Cuando esta ultima deriva por naturaleza en oligarquia y el pueblo encolerizado castiga
los abusos de sus dirigentes, nace la democracia. Finalmente andando el tiempo, los
abusos y las ilegalidades de ésta completan el ciclo de la oclocracia”; Ao kai yévn pev €€
glvouw pnréov molteldv, tpio Ldv & mavieg Bpviodot koi viv mposipntar, Tpia 58 To
T00T0IC  GLUPLT, Afym O& povapyiov, OAyopyiav, oyhokpatiov. IIpdTn uHEV 0OV
AKATACKEVMG Kol QUOIKAS cuvieTaTol povopyia, Tavtn & Emeton koi €k TadTng yevvaTol
HETO KOTOOKELVTG Kol dopBdoemg Pacideio. Metaforlodong 8¢ tanTng €ig T0 GLUELT
Kod, Aéym 8 eic Topavvid’, adbic &k THg ToVTOV Kataldceng dplotokpotia eveTal. Koi
v tadg €ig OAyapyiov Ektpameiong kata @Ooty, Tod 8¢ TAnBovg OpyT| pneteAddvtog Tag
OV mpoeoTd@T®V adikiag, yevvdtor Ofjpog. Ex 8¢ tfig tovtov milwv UPpemg Kol
mopavopiog dmomAnpodtal cov ypovolg oyxrokpotia; Plb. 6.4.6-11. Cicerén también nos
transmite la transicion entre sistemas politicos; “asi, como si fuera una pelota, se arrebatan
unos a otros la base del Estado: los tiranos a los reyes, a aquéllos los aristocratas o el
pueblo; y a éstos, a su vez, las facciones oligarquicas o los tiranos; y nunca se mantiene el
mismo modelo de Estado durante mucho tiempo”; Sic tanquam pilam rapiunt inter se rei
publicae statum tyranni ab regibus, ab iis autem principes aut populi, a quibus aut
factiones aut tyranni, nec diutius unquam tenetur idem rei publicae modus; Cic. Rep.
1.44.68.

Segun ¢l Roma llegd a conquistar el mundo conocido en 53 afos; Plb. 1.1.5, 3.1.4, 3.2.6,
8.2.3,39.8.7.

7 PL. Plt. 291d-292a, 302¢-303b; Arist. Pol. 3.1279a-b.

% Plb. 6.3.5-6.4.13.

3% Plb. 6.3.7-8, 6.10.1-11; Hahm (2000), 464-465.

30 “Tres son los componentes del gobierno en la constitucién romana, a los cuales nos hemos

386

°

123



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Roma, radica en que la primera ciudad bas6 la estabilidad de su
constitucion en un grupo social en concreto, el aristocrata, mientras
que en la segunda todos los grupos tomaran parte en el gobierno™'.
Cicerén ayudara a consolidar la idea™”. La monarquia se reflejard en
los consules, igual que la aristocracia en el senado, y el pueblo en los
tribunos de la plebe. Roma triunfa asi sobre las demas naciones debido
a la natural uirtus y superioridad del pueblo romano y a la superior
organizacion de su pueblo®®.

Polibio se retrotrae a Platon en su creencia de que todo sistema
correcto se torna en corrupto y parte de la idea establecida en la
tradicion politica griega de que en respuesta podria darse una fusion
de los modelos politicos existentes. Polibio, sin embargo, innova sobre

referido antes. Y eran estos componentes los que organizaban y regulaban cada una de las
cosas de forma tan equitativa y conveniente que nadie, ni siquiera entre los del pais,
podria decir, con base alguna, si la constitucidon en su conjunto era aristocratica,
democratica o monérquica”; "Hv pév &1 tpioa pépn té kpatodvto tig mohteiog, dmep eimal
mpotepov Gmavta. Obtmg 0& mavia Katd PEPOg 16mMG KOl TPEMOVIMG GLVETETAKTO KOl
Siwkeito du tovTEV Bote undéva mot’ Gv einely duvachar Pefaimg unde 1@V Eyyopiov
moTEP APLOTOKPATIKOV TO TOAITEL O COUTOV T] ONUOKPATIKOV | povapykov; Plb. 6.11.11.
La aristocracia espartana tuvo la habilidad de crear una situacion estable sobre los otros
dos grupos, en Roma en cambio, todos los grupos necesitaban del otro para poder
funcionar. Por ejemplo, el cénsul, el elemento monarquico, es quien guia al ejército en
campaila, mientras que el senado, el elemento aristocratico, se ocupa de la financiacion
del ejéreito, mientras que se encarga de reelegir al consul tras su mandato para que guie al
ejéreito como procodnsul. Por ultimo el pueblo, el elemento democratico, se encarga de
ratificar o anular los tratados y otros deberes del consul; Plb. 6.12.1-10, 6.15.1-11; cft.
Hahm (2000), 473. EI punto de inflexion en la politica romana se da en el s. II, y como
sefiala Dupla, conforme se amplia el cuerpo ciudadano se vacia el ambito de la
participacion politica del conjunto de la ciudadania; Dupla (2008), 37.

Plb. 6.11.1. “No hay ninguna de aquellas tres formas de gobierno que no posea una senda
por donde se desliza y precipita hacia algun mal proximo (...) un cuarto modelo de Estado
ha de ser considerado el mejor: el que resulta de la combinacion equilibrada de estos
tres”; Nullum est enim genus illarum rerum publicarum, quod non habeat iter ad
finitimum quoddam malum praeceps ac lubricum (...) itaque quartum quoddam genus rei
publicae maxime probandum esse sentio, quod est ex his, quae prima dixi, moderatum et
permixtum tribus; Cic. Rep. 1.28.44-1.29.45.

La obediencia del débil hacia el fuerte es para la aristocracia romana nada mas que una
eterna ley moral; Badian (1968), 15.

391

392

393

124



Capitulo II: Filosofia y Roma

Platon cuando afirma que este cambio a peor responde a un patron, ya
que, la transformacion de los regimenes es ciclica, y se repite hasta el
infinito®”*. La creacion de su modelo de constitucion mixta puede
provenir del contacto directo que tuvo con Roma, ciudad que ya para
el s. II tenia una tradicion historica construida (muy modesta
comparandola con el mundo griego), y que explica el surgimiento de
la republica como una consecuencia de la evolucién natural de un
sistema corrupto que deriva en la creacion de la constitucion mixta®”.
Algunas corrientes filosoficas se apartaron de la politica; otras,
en cambio, vieron en ella una herramienta imprescindible para lograr
sus fines. Epicuro, por ejemplo, no aprobaba la participacion politica.
Con su maxima “vive ajeno” (lathe biosas; M4Oe Prdoag), trataba de
prevenir a la gente, puesto que la vida politica se interponia en el
camino de la felicidad®*. Lucrecio, epicureo latino del s. I, tratd el
tema en De rerum natura, donde expone el origen de las comunidades
y como las constituciones y leyes sirven para establecer un orden entre
las personas®”’. Los estoicos, en cambio, opinaban que el hombre sabio
puede asumir un rol politico no solo en el mundo de las ideas, sino
también en el fisico, demostrando el pragmatismo de dicha
corriente®”, Del mismo modo lo creia también Platon, a quien los
estoicos deben tanto®”. Bréhier sefiala la capacidad de los estoicos de
discernir, sobre todo a partir de Crisipo, entre el mundo de las ideas y
el mundo material. El estoico ve en la naturaleza la sabiduria, pero no
por ello abandona la ciudad o la politica*®. De los fildsofos estoicos,

** Plb. 6.4.7-6.9.9.

35 Lintott (1997), 74-78.

3% Plu. Mor. 1128a-1130e; D.L. 10.119; Epicur. Sent. Vat. 58. “Deja por tanto que se cansen
ellos en vano y suden sangre batiéndose en la estrecha senda de la ambicion”;
Quandoquidem sapiunt alieno ex ore petuntque res ex auditis potius quam sensibus ipsis;
Lucr. 5.1130-1135.

*7 Luer. 5.1105-1160.

3% D.L.7.121; PL. R. 9.592a-b; Stob. Ec. 2.7.94 = Wachsmuth, p- 59 =SVF 611.

* PL R. 9.592a-b.

400 Brghier (1951), 274-275.

125



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Crisipo fue quien mas extensamente trat6 el tema, asegurando que la
participacion politica alejaba al individuo de la kakia (vicio/maldad;
xaxio) y lo acercaba a la arete (virtud/excelencia; apetf)*'. El mismo
filésofo senald que todas las constituciones y leyes existentes estaban
equivocadas e incluso realizd una compilacion de rituales diversos,
mencionados por Ciceron*”?. Seglin Posidonio, el hombre es ante todo
un ser sociable y necesita complementarse de otros™®.

Por lo tanto, el estoico puede, y normalmente debe, participar en
la vida publica, pues su meta final es encontrar el bien de la mayoria.
Los estoicos tratan de involucrarse en la medida de lo posible dentro
de esta rueda, sin importar que estén o no en desacuerdo con el
sistema de gobierno. Sin embargo, ello no siempre es posible, por lo
que el filésofo estoico puede vivir de diferentes formas. Estobeo
califica estas formas de vivir de la siguiente forma: regiamente (puede
ser el rey o aconsejar a uno), politicamente y académicamente*®. Las
primeras dos tienen un caracter publico, mientras que la tercera se
centra en la vida privada de cada individuo. Para la primera, el hombre
sabio debe estar siempre al lado del rey, incluso en una campaiia*”,
tratando de que sus acciones sean moralmente correctas y que
gobierne justamente. El sabio tiene el deber de servir a un rey o
emperador, en el modo en que vea la capacidad de éste de ejercer un
gobierno justo sobre sus stbditos*®. Los filosofos estoicos no se
consideraban a ellos mismos sabios, Crisipo no creia que €l lo fuera,
ni creia que sus colegas o maestros lo fueran tampoco®’. El objetivo

1 DL. 7.121 = SVF 697; Erskine (1990), 64. Esto no implica la inexistencia de politicos
epictreos, véase Sedley (1997), 41-53.

% Cic. Tusc. 1.45.108 = SVF 322; Erskine (1990), 68-69.

493 1 affranque (1964), 494-495.

404 Stob. Ec. 2.7.109-110 = Wachsmuth, p. 62 = SVF 3.686, part. = L&S 67W.

% Plu. Mor: 1043bc = SVF 691.

4% Brunt (2013), 214. Séneca, que tratando de quitarse de encima esa vision que se tenia en
Roma de ¢l como tutor filoso6fico, advierte que los estoicos pueden ser lo suficientemente
duros como para dar consejos a principes o reyes; Sen. Clem. 2.5.2; Rawson (1989), 247.

“7 Plu. Mor: 31.1076b = SVF 668; cf. S.E. M. 7.432 = SVF 657.

126



Capitulo II: Filosofia y Roma

ultimo del filésofo era emular al hombre sabio*®; sin embargo, no
existia ninguna norma que descartara la posibilidad de que el filésofo
pudiera gobernar, como ocurri6 en la democracia tarentina, dominada
por el filosofo Arquitas*”, o el tirano-filosofo de Atenas, Aristion*'’.
En el segundo caso la forma de proceder sera la misma, dando consejo
y guiando a los amigos mas influyentes del gobierno*'. La amistad
que Zendén y Cleantes cultivaron con Cremodnides podria reflejarse
como la materializacion de esta idea*?. El hombre sabio en la politeia
de Zenodn haria leyes, educaria a los hombres y moriria por su
defensa’”, y también veria como un deber el casarse y procurar a la
ciudad de hijos*'*. El sabio se alejara todo lo posible de la demagogia,
de actuar como un sofista y de producir una literatura dafiina. Por el
contrario, se tratard de un individuo activo en sus deberes y que no
personificara solamente el papel de arbitro moral. Siguiendo esta idea,
Crisipo defiende que el hombre sabio debe hablar en publico y
participar en el gobierno*".

En cuanto al estudio y la formacion, el sabio estoico puede
dedicarse a ello, siempre y cuando no pueda ejercer la vida publica,
que se deberia a tres razones principales: cuando la corrupcion del
gobierno alcanza tal nivel que imposibilita cualquier cambio efectivo,
cuando el individuo tiene una influencia demasiado escasa, o cuando
el propio gobierno o gobernantes le rechazan*'®, y, por ultimo, aunque
no menos importante, si la persona carece de un estado de salud

4% Erskine (1990), 74.

49" Giangiulio (2015), 129, 143.

410 Sobre la influencia ejercida por la Academia sobre la politica de Atenas entre los afios 90-
80 véase Dillon (1996), 52-62.

41 Stob. 2.7.109-110 = Wachsmuth, p. 62 = SVF 3.686, part. = L&S 67W.

M2 pL.7.17.

43 D L. 7.130; Stob. Ecl. 2.94.7 = SVF 611.

414 Stob. 2.7.109-110 = Wachsmuth, p. 62 = SVF 3.686, part. = L&S 67W.

415 Plu. Mor. 1034b = SVF 698.

416 Como le paso6 a Platén en Siracusa.

127



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

optimo*!’. Pero habria que tener cuidado de una excesiva educacion,
puesto que si se carece de la capacidad correcta de comprension,
segun el estoico Aristo, una excelente ensefianza en filosofia podria
dafiar a quienes la malinterpretan o perviertan*'®. Cicerdn cree que es
correcto el estudio con el objetivo de llegar a la verdad, pero que éste
resulta una pérdida de tiempo si se estudian temas confusos e inutiles.
La astronomia, matematicas, logica y jurisprudencia no pertenecerian
al grupo de temas inttiles; sin embargo, resulta contraproducente
dedicarles demasiado tiempo apartandose de la vida publica,
manteniendo su estudio como mera aficion*’. En este sentido,
Posidonio considera que la matematica y la astronomia no pertenecen

a la filosofia*®.

2.2.2 — Ejemplos de la influencia estoica

2.2.2.1 — Ciceron: De officiis
Desde principios del s. XIX d.C., se planted la posibilidad de que
Panecio habria escrito su obra para un publico romano, reduciendo
aquellas partes de origen ciceroniano, en los libros 1 y 2 del De
officiis, al minimo*'. Un siglo mas tarde, Brunt dedicé su retiro al
analisis de Panecio, y trabajo arduamente sobre esta idea*?. Erskine,
siguiendo a Brunt, ubica a Panecio como catalizador de una corriente

estoica antigracana*”. Griffin defiende que De officiis fue una obra

47 Sen. De Otio 3.2-5; Erskine (1990), 65-68.

418 Cic. N.D. 3.77; Brunt (1989), 195.

49 Cic. Offic. 1.6.19.

420 Brunt (2013), 203. Los estoicos, a excepcion de Posidonio, no estaban muy familiarizados
con las matematicas; L&S (1988a), 264. En época helenistica las matematicas y la
filosofia eran dos doctrinas separadas; L&S (1988a), 301.

“! Van Lynden (1802), 82 y Schwartz (1898), 237, n. 3. Pohlenz lo tratari en mayor
profundidad en Pohlenz (1934), esp. 35, 51, 80, 111, 119 y 143; cfr. Dyck (1996), 24, n.
47.

422 Brunt (2013), 180, n. a.

42 Erskine (1990), 160-161. Como ya se ha dicho anteriormente, esta corriente estoica seré la

128



Capitulo II: Filosofia y Roma

pensada para el publico romano y que respondia a unas necesidades
politicas propias, por lo que minimiza el efecto que Panecio tuvo en la
obra**, Brunt muestra su desacuerdo con ello*”. Schofield comparte la
misma idea, aunque no llega a profundizar en ella**. Sin embargo, la
tendencia actual es la contraria, es decir, creer no que Panecio no esté
detras del De officiis, sino que Cicerén no dependio tanto de él. Long
descarta la idea de que la rapida composicion de la obra tuviera que
ser fruto de la mera transcripcion, asegurando que existe mucho de
Cicerén en la obra, sin descartar, claro esta, una inspiracion en
Panecio, punto de vista que apoya Dyck*’. Dyck (1996) defiende esa
independencia de Cicerdn en general, al igual que Lefévre (2001)*,
La linea que seguiremos serd la de Brunt, es decir, que vemos en los
dos primeros libros del De officiis de Cicerén, una clara influencia de
Panecio.

En cuanto a Panecio, éste resultd vital para entender la influencia
que el estoicismo tuvo en Roma*”. La existencia de una amistad entre

nueva corriente que surge, menos radical, y que tendrd como exponente a Panecio,
mientras que Blosio de Cumas serd quien represente a la corriente clasica y radical,
aquella que influye a Tiberio Graco. Esta idea serd tratada en profundidad en el punto
3222

424 Griffin, Atkins (1991), XVIII-XIX.

425 Brunt (2013), 180, n. 2.

426 Schofield (2003), 254.

427 Long (1995), 221-222, 224; Dyck (1996), 8-9, n. 20.
428

Dyck, acertadamente, recuerda que la obra de Panecio fue escrita en griego, llena de citas
de autores griegos y de ejemplos griegos, a excepcion de los referidos a su amigo el joven
Escipion, por lo que no hay indicio para pensar que algin autor latino, Cicerén en este
caso, no utilizara esta obra y la transformara para que encajara dentro de los paradigmas
romanos, pero tampoco hay indicio para pensar que esta obra fuera escrita para un publico
romano; sobre Escipion, Cic. Offic. 1.26.90, 2.22.76. Sobre los exempla griegos, Cic.
Offic. 2.5.16; Dyck (1996), 26.

Sedley (2003), 23. Representado por personajes como los dos Lelios, Gayo Fannio y
Quinto Mucio Escévola, el augur, el nieto de Escipion Quinto Elio Tuberone, Publio
Rutilio Rufo, Marco Vigellio y el nieto de Escévola de mismo nombre, Escévola el
pontifice. Espurio Mumio, Furio Filo o el jurista Marco Manilio; Pohlenz (2005), 542-
543. Panecio dominaba el latin (Panaetius F.139, Cic. Tusc. 4.2.4), y ademas poseia
buenos contactos en la ciudad como Escipion, Lelio, C. Fanio, Q. Mucio Escévola y los

429

129



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Escipion Emiliano y el filosofo estoico esta atestiguada por Ciceron**.
Panecio creia en la necesidad de una educacion filoséfica por parte del
gobernante, no solo en ética o politica, sino también en la dialéctica,
para asi poder completar con éxito el camino politico de un orador. El
filésofo acompand a la embajada realizada por Escipion en Oriente,
donde éste se cubrié de gloria y honores. También es probable que le
ayudara a Escipion en las negociaciones con los pueblos griegos,
legitimando la dominacion romana sobre los demdas pueblos®'. La
influencia moral que Panecio pudo haber adquirido, gracias al trato
que tenia con la nobleza romana, se vio limitada por su circulo mas
cercano. Este grupo, especialmente las generaciones madas jovenes
(donde destaca el anteriormente mencionado Publio Rutilio Rufo, en
el punto 1.1.4), verd su futuro politico afectado por las ideas que
Panecio procesa, y en consecuencia tendran una mayor importancia en
la futura administracién que se ejercera sobre las ciudades griegas de
la provincia de Asia*’. Al igual que otros fildsofos, trataron de
aconsejar a reyes previamente®™?. Panecio tratd de realizar el mismo
trabajo en Roma con la aristocracia de la ciudad. Con ello en mente,
podemos apreciar el perfecto tratamiento moral de Escipion en la obra
de Cicerén, donde se nos muestra que sus excelentes cometidos en el
desarrollo del bien publico no influenciaron en modo alguno a su
integridad moral, por lo que Panecio bien pudo pensar en un publico
romano al referirse a este personaje, opinion que Cicerdn adoptaria en
su obra**.

Sobre la obra magna de Panecio, Peri kathekontos (Ilepi

dos hijos politicos de Lelio, Q. Aelio Tubero y P. Rutilio Rufo (Panaetius F.137-147);
Erskine (1990), 214.

#0 Cic. 4e. 5.

B Cic. Ac. 5; Rawson (1989), 238.

2 Miinzer RE A, 1269ss.; Brunt (2013), 215, n. 74.

433 Como se ha mencionado en 1.3.2.1; Stob. Ec. 2.7.109-110 = Wachsmuth, p. 62 = SVF
686.

% Brunt (2013), 215.

130



Capitulo II: Filosofia y Roma

kafnKkovtog), la escasa informacion de la que disponemos procede,
casi en su totalidad, de Ciceron*. Esta se componia de tres libros, el
primero trataba de cuestiones de caracter general, el segundo del
kaAov (el bien moral) y el tercero del mpéhMpov o copeépov (lo util,
de interés)*°. La obra debia de haber continuado con el conflicto entre
KOAOV Yy OQEALOV 0 GLUPEPOV, pero nunca llegd a realizarse, a pesar
de que sobrevivid a su publicacion en 30 afios*’. También existe en
Aulo Gelio un fragmento en latin que se le atribuye a Panecio, aunque
no tenga equivalencia con la obra de Ciceron, siendo Cicerén y esta
ultima las Unicas referencias existentes®®. Por lo que respecta a
Cicer6n, éste compuso varias obras entre la primavera y el verano del
ano 44, después de haber completado el De diuinatione, tras el
asesinato de César. En la década de los 40, cuando escribio sus obras
de corte mas filos6fico o tedrico, excusaba su absorcion por el estudio
y la escritura por el hecho de no poder ejercer su actividad politica®”’.
Las obras filosoficas de Cicerén demuestran el amplio conocimiento
que el autor tenia de la materia*’. Cicerén siguié escribiendo, dando

45 Dyck (1996), 18. Van Straaten recoge en una obra todos los fragmentos de origen
paneciano o donde se mencione a Panecio, incluidos aquellos que no proceden de
Ciceroén. Sin embargo, cuatro de las cinco referencias del apartado dedicado a la politica
proceden del De officiis (1.34.124 = fr. 121, 2.12.41-42 = fr. 120, 2.17.60 = fr. 122 y
2.21.73 = fr. 118), y solamente una del De republica (1.21.34 = fr. 119); Van Straaten
(1952), 46-47.

#6 Cic. Att. 16.11.4.

7 Cic. Offic. 3.2.8 = fr. 35, citando a Posidonio E&K T9, T10, F41c; Dyck (1996), 18. Sobre

el porqué de la no continuidad, Dyck (1996), 23-24. Pohlenz también ve un reflejo de

Panecio en el De officiis; Pohlenz (2005), 409-410, n. 30. Sobre la contreversia que surgio

entre sus discipulos en cuanto al conflicto de kaAdv y agpéhpov; Cic. Offic. 3.2.7-3.4.19.

Gel. 13.28. Existe un tercero en Ateneo, aunque ésta no resulta clara; Ath. 5.186a; cft.

Dyck (1996), 28-29.

49 Cic. Acad. 1.11; Cic. ND 1.7; Cic. Fin. 1.10; Cic. Div. 2.7; Cic. Offic. 2.1.2-4. Incluso

parece probable que modifique a Panecio cuando dice que solo se permite el estudio en

los intervalos de la actividad practica en la politica; Cic. Offic. 1.6.19; Brunt (2013), 187.

Tradicionalmente se ha representado a Ciceréon como un mal filésofo con unos amplios

conocimientos en la materia; Pohlenz (2005), 560. No obstante, hoy dia se aprecia el

trabajo de Cicerdn en cuanto a la filosofia, contribuyendo enormemente a la difusion de

438

440

131



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

como fruto Laelius y De gloria, y en julio escribid el Topica*'.
Comenzo a escribir los dos primeros libros del De officiis a finales de
octubre*?. Para entonces debia de tenerlos acabados, porque, el 5 de
noviembre, conté a Atico que ya habia terminado en dos libros aquello
que a Panecio le costd escribir en tres*. Brunt no cree que Cicerén
comenzara a escribirlo hasta empezado agosto, e incluso después parte
de su trabajo se centrd en escribir el discurso que debia pronunciar en
el senado el 1 de septiembre, conocido como la primera filipica, y
también en preparar el panfleto que conocemos como segunda filipica,
la cual envi6 a Atico el 25 de octubre para su publicacion, en cuanto
éste viera el proyecto maduro**. Continuando con Brunt, éste no cree
que Cicerén hubiera enviado a Atico los dos primeros libros del De
officiis el 5 de noviembre, puesto que preferiria tenerlos cerca
mientras componia el tercer libro, cuya tematica principal era aquella
que Panecio no habia tratado en sus consejos sobre como proceder en
la vida publica, es decir, el conflicto entre lo honesto (honestum) y lo
util (utile)™. Pocos meses después de escribir el De officiis, Ciceron
seria asesinado por los lacayos de Marco Antonio. Muchas de las
reflexiones que le brinda a su hijo en esta obra, son reflexiones hechas
a si mismo. Panecio y Cicerén aplican un ideario comun a

ésta en Roma, resultando un personaje clave en este ambito; Powell, Paterson (2004), 43;
Van der Blom (2010), 29. Aunque Cicer6én no fuera un filésofo profesional, era un vasto
conocedor de la mateira, y la aplicaba en sus escritos de memoria, técnica muy trabajada
en las escuelas retoricas; Mansfeld (1999), 15-16. Mansfeld se basa principalmente en un
fragmento del De natura deorum (3.10), concretamente en una frase de Cotta: “He
memorizado todos tus argumentos no solo en numero, sino también en orden”; mandaui
enim memoriae non numerum solum, sed etiam ordinem argumentorum tuorum.

441 Philippson, RE viiA, 1156s, 1164-1169.

2 Cic. A1t 1.15.2.

3 Cic. Aut. 16.11.4.

“4 Cic. A1t 15.13.1.

45 Cic. Offic. 3.2.7; Cic. Att. 16.11.4; Brunt (2013), 220, n. 1. La problematica del honestum
se reduce, segiin Panecio, a una deliberacion racional sobre tres puntos relativos a la
accion: 1) Si lo que se trata es honesto o vergonzoso. 2) Si es util o no. 3) Si lo honesto y
lo util son motivos que se compaginan; Cic. Offic. 1.3.9; Elorduy (1972a), 81.

132



Capitulo II: Filosofia y Roma

circunstancias politicas distintas, optimistas para el filosofo y
angustiosas para el orador romano**,

El estoicismo se refleja de manera innegable en la obra de
Ciceron*’. El mismo lo admite asegurando que sigue la ética estoica,
pero no como traductor, sino que utiliza aquello que cree acertado
reinterpretindolo mediante su juicio™. Los reflejos de Panecio
también pueden apreciarse en la obra de Ciceron. En De re publica
podemos observar una influencia de Posidonio y Panecio*®. Sin
embargo, es en De officiis donde la influencia de Panecio resulta
innegable*".

Los primeros dos libros del De officiis se basan en Panecio, y
ponen de manifiesto ideas estoicas, aunque el propio Cicerén admite
que ¢él, a diferencia de Panecio, no es un estoico, y que expone sus
ideas analizdndolas desde un punto de vista académico®'. La
dependencia de Ciceron respecto a Panecio puede catalogarse en tres

grados distintos: 1) Siguidé a los estoicos no como traductor, sino

46 Elorduy (1972a), 80-81. Laks y Schofield creen que para Cicerén la causa de los males
que sufre la republica en su tiempo se deben a la avaricia y a la ambicion de los generales
por encima del bien comun; Laks, Schofield (1995), cap. 8. Brunt en cambio, opina que
esa vision resulta un tanto simplista; Brunt (2013), 215-216. Para Cicer6n el deber mas
alto de un individuo consiste en promover la bondad entre sus compaieros Yy,
principalmente, servir a la patria. Con el fin de servir a la patria Cicerdn ve en el orador a
un piloto que guia al barco, siendo su herramienta la oratoria. Por lo tanto el buen orador
apelara a los sentimientos de sus oyentes para influir en su decision: “En verdad, nada me
parece mas digno que ser capaz de controlar el espiritu del publico, atraerse sus simpatias
e impulsarlos y hacerlos venir a donde y de donde uno quiera”; idemque languentem
labentemque populum aut ad decus excitare aut ab errore deducere aut inflammare in
improbos aut incitatum in bonos mitigare; qui denique, quemcumque in animis hominum
motum res et causa postulet, eum dicendo uel excitare possit uel sedare; Cic. de Orat.
1.8.30; cfr. Vasaly (2013), 155.

Es gracias a los dos primeros libros del De officiis y al tercera del Finibus que nos ha
llegado mucha informacion sobre esta corriente filosofica, que de otro modo, estaria
perdido hoy dia; Dyck (1996), 21. Atkins (1990), 282-283, n.34.

4“8 Cic. Fin. 3.7; Mansfeld (1999), 16.

449 Pohlenz (2005), 559.

40 Erskine (1990), 196.

41 Cic. Offic. 2.2.7-8; Annas (1989), 172.

447

133



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

siguiendo su habitual tendencia a analizar fuentes estoicas segiin su
propio juicio®?. 2) En esos libros siguié a Panecio aunque no lo
tradujo*”. 3) Sigui6é a Panecio introduciendo alguna “mejora”, es
decir, que contribuy6 a desarrollar las ideas de Panecio, aunque no
fuera de una forma muy evidente®. Ciceron utiliza el peri
kathekontos (Ilepi xaBnkovtog) de Panecio (principal obra escrita del
filosofo), para representar el punto de vista de la escuela estoica,
aunque en ocasiones omite parte de su texto y es probable que utilice
otras fuentes estoicas para rellenar esas omisiones. Incluso las
referencias que hace a otros autores no estoicos, como Platon,
Jenofonte, Aristoteles y otros peripatéticos*”, son probablemente
prestadas de las opiniones de Panecio, quien tenia en gran estima a
estos autores, en especial a Platon y los peripatéticos*®.

Entre las otras posibles fuentes que Ciceron pudo haber
empleado, encontramos a Zendn, Crisipo, Antipatro, Didgenes,
Hecaton y Caton®™’. Sin embargo, y como ya se ha dicho
anteriormente, Cicerén no ejerce de traductor de Panecio, y por ello
debemos pensar que muchas de las partes inspiradas en Panecio
pueden haber sido retocadas deliberadamente por el autor*®®. Incluso
podrian existir partes que se malinterpreten*”. Es en los dos primeros
libros del De officiis donde Ciceron emplea como referencia a
Panecio, dados los consejos que da en torno a la vida ptblica*®. En el

tercero, sin embargo, ya no depende nada de ¢él. En los primeros dos

2 Cic. Offic. 1.2.6.

43 Cic. Offic. 2.17.60.

4% Cic. Offic. 3.2.7; Brunt (2013), 185.

43 Platén: Cic. Offic. 1.5.15, 1.7.22, 1.9.28, 1.19.63, 1.19.64, 1.25.85, 1.25.87; Jenofonte:
Cic. Offic. 1.32.118; Aristoteles: Cic. Offic. 2.16.56; Peripatéticos: Cic. Offic. 1.25.89,
2.5.16,2.16.56, 2.18.64, 3.3.11.

46 Brunt (2013), 185.

7 Elorduy (1972a), 84.

8 Long (1995), 221-222, 224.

49 Brunt (2013), 189.

40 Brunt (2013), 217.

134



Capitulo II: Filosofia y Roma

libros, el autor, adopta la posicion ética de los estoicos sobre la
conducta apropiada que deben seguir todos los hombres. En el tercer
libro se trata de rellenar un hueco de la obra de Panecio y mantiene
también el prisma estoico*'. Cicerdn no utiliza a un autor en concreto
para su tercer libro del De officiis, como lo hace con Panecio en los
dos primeros libros. Més bien, utiliza las ideas de varios autores
estoicos, empleando para ello a Atenedoro como fuente principal, pero
basandose en doctrinas diversas procedentes de varios filésofos como
Antipatro, Didgenes o Hecaton. Es bastante seguro que Cicerdon no
reinterpreta a estos autores, sino que mas bien los cita o simplemente
expone sus ideas*®*.

Con la intencién de acercar su obra a un publico principalmente
romano, Ciceron emplea una gran cantidad de pasajes de la historia
romana, pero también de la griega. En este aspecto Ciceron demuestra
una mayor independencia de Panecio, aunque no se puede descartar
que debajo de esos exempla que utiliza Ciceron, se esconda una
doctrina moral real, con origen en Panecio, que ha sido debidamente
transformada por el autor*”. Brunt cuenta en el De officiis, 24
alusiones a la historia griega frente a 47 romanas, de las cuales 19
podrian ser conocidas para Panecio, e incluso citadas por él mismo**.
También recoge algunas leyendas griegas recogidas de narraciones
épicas*®, y Panecio bien podria haber seguido su ejemplo, aunque es
cierto que esas leyendas eran conocidas también para los aristdcratas
cultivados romanos, como Cicerdn. Crisipo evidencid un gusto por la
historia social en su tratado Peri fou kalou kai tes hedones*®, gusto
que en opinion de Brunt, resulta una practica nueva dentro de la

461 Brunt (2013), 180.

42 Brunt (2013), 221, n. 4.

463 Sobre la utilizacion en Cicerén de exempla véase, Van der Blom (2010).
44 Brunt (2013), 190-191, n. 21.

45 Crisipo fue aficionado a tales alusiones; SVF 2.906.

46 SVF Ap. 2.28, fr. 2-15, pp. 197-200.

135



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

corriente estoica®’. El interés de Panecio por la historia esta
atestiguado en Stoicorum Index Herculanensis*®, ilustrando sus
teorias con pasajes y eventos de la historia griega*®. Los exempla
griegos son mas habituales en el De officiis que en otras obras de
Ciceron, lo que resulta, en opinién de Brunt, en una prueba mas de
que éstas provienen de Panecio.

Algunos nombres de personajes historicos griegos, como Solon o
Temistocles, resultaban conocidos para aquellos romanos habituados a
la cultura griega, otros en cambio no: Calicratidas, Jason y Alejandro
de Feras, Demetrio Poliorcetes o Bardilo’. ;Qué sentido tiene
mencionar a estos personajes que el publico romano no conoceria si la
obra fue pensada para un publico romano? Resulta verosimil pensar
que Cicerén tomé de Panecio esas partes. El mismo sefiala que los
hombres jovenes hacen bien en emular a sus padres*’'. ;Cicerdn trata
de establecer de este modo una comparativa entre romanos y griegos?
No forzosamente, ya que Ciceron nos habla de la superioridad moral
de los romanos frente a los griegos y es dificil de creer que un autor
como Ciceron utilice modelos griegos por encima de los propios*’.
Cuando los exempla griegos aparecen seguidos de los romanos,
Cicerdn es quien los escribe tomando como base a Panecio*”.

No obstante, no todos los exempla romanos del De officiis
proceden de Cicerdn, algunos se los debemos a Panecio. Escipion
Emiliano se nos presenta como un claro ejemplo de integridad*’*.
Cicerén muestra a un Escipion Emiliano que supera las proezas de su

47 Brunt (2013), 190-191, n. 21.

48 Phid. Ind.Sto. LXVL.

49 Cic. Offic. 2.5.16.

470 Calicratidas: Cic. Offic. 1.24.84, 1.30.109; Jason y Alejandro: Cic. Offic. 1.30.108, 2.7.25;
Demetrio: Cic. Offic. 2.7.26; Bardilo: Cic. Offic. 2.11.40.

41 Cic. Offic. 1.32.116.

42 Cic. TD 1.2.

41 Brunt (2013), 191-192.

4 Cic. Offic. 2.22.76.

136



Capitulo II: Filosofia y Roma

padre Lucio Paulo, a diferencia del hijo de Escipion el Africano, que
vio su carrera obstaculizada por su mala salud*”®. Panecio acompaii6 a
Escipion en su embajada del Este, probablemente en 140-139, y
residi6 en Roma esporadicamente*’®. Cicerén hace referencia a la
conexion existente entre Panecio y el entorno de Escipion®”’, su interés
en esta conexion se refleja en su obra*’®. Es probable que Panecio
aprendiera latin para poder conversar con los romanos que no fueran
lo suficientemente versados en el griego. En su carta a Tuberon,
Panecio se refiere a un poema del censor Apio Claudio, lo cual parece
confirmar el conocimiento del latin de Panecio y su capacidad para
introducir exempla romanos*”. El habitar en un entorno romano
despertaria en el filosofo un interés natural por la historia de ese
pueblo, puesto que debi6 de oir muchas referencias de sus
compaieros. Este interés tal vez se vio reforzado con la lectura de
Polibio, persona que Ciceron asegura que conocié a Panecio*™. El
objetivo de Panecio seria, pues, la utilizacién de la historia romana
para poder influir mejor en sus lectores, que eran romanos, utilizando
estos exempla™'. La eficacia del mensaje de Ciceron/Panecio que se
nos transmite en el De officiis, es limitada. El mensaje esta dirigido a
quienes creen que la virtud es el bien supremo, pero cabe pensar que
este pensamiento es parte de una pequeia minoria de entre todas las
personas que componian la sociedad romana**.,

Solo mediante esta obra se puede captar el ideario ético de
Panecio, dificil en cambio para el resto de autores estoicos, puesto que

475 Cic. Offic. 1.32.116.

476 Cic. Ae. 2.2.5; Plu. Mor: 777b.

477 Cic. Mur. 66; Cic. Rep. 1.15; Cic. Fin. 4.23; Cic. TD 1.81; Cic. Brut. 101; Cic. Att. 9.12.2;
Cic. Offic. 3.2.10.

48 Cic. Offic. 1.26.90; 2.22.76.

47 Cic. Tusc. 4.4; Apio Claudio (340-273), desempefié el cargo en 312.

40 Cic. Rep. 1.34.

1 Brunt (2013), 192-193.

482 Brunt (2013), 216.

—

137



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

sus referencias son escasas y normalmente proceden de fuentes
diversas, que incluso en ocasiones son hostiles*. Ciceron pertenece a
la Academia Nueva, y su método de andlisis consistia en exponer las
doctrinas de otras escuelas y después refutarlas. Este mismo patrén es
utilizado por el autor en la mayoria de sus obras, tanto en sus didlogos,
donde los presentes exponen los diferentes puntos de vista
(Academica, de finibus, de natura deorum, de divinatione), como en
sus discursos, donde ¢l mismo los expone y critica (Disputatio
tusculana, de fato). Este procedimiento, sin embargo, difiere en los
dos primeros libros del De officiis. En ellos no expone ninguna
doctrina rival e insiste en su pertenencia a la Nueva Academia,
criticando severamente aquellas filosofias que no contemplan la virtud
como su meta principal, como el epicureismo o el hedonismo**. De
igual manera descalifica a aquellos que utilizan la politica para su
provecho personal, a aquellos politicos populistas que, utilizando la
demagogia, seducen al pueblo para llevar a cabo reformas que no
convienen al bien de la patria, como lo hicieron los Graco en Roma o
Agis IV y Cleomenes III en Esparta*®. El juicio de la obra de Tiberio
Graco en De officiis es plenamente de origen ciceroniano y no de
Panecio*™®. Cicerdn expresa su disconformidad con la causa de Tiberio
y afirma que el cargo de tribuno de la plebe sirve para contener a los
integrantes de la plebe, quienes resultarian demasiado violentos si
participaran en el poder*’.

En cuanto a la virtud, Panecio afirma que se desarrolla de manera
natural en los hombres*®, y se guia en la clasica cuatriparticion
platonica: sabiduria, templanza, fortaleza y justicia*. Estas virtudes,

48 Brunt (2013), 217-219.

484 Cic. Offic. 2.2.8, 3.4.20, 3.7.33; Brunt (2013), 181.

485 Brunt (2013), 198.

48 Brunt (2013), 241.

7 Cic. Leg. 3.23-25; Griffin (1989a), 27.

B Cic. Offic. 1.4.11-14.

4 Cic. Offic. 2.3.11ss.; cfr. Brunt (2013), 187-188. Justicia como sabiduria en cuanto a la

138



Capitulo II: Filosofia y Roma

para los estoicos, se unen como una sola, puesto que no entran en
conflicto entre ellas. Ciceron sefiala que Panecio no trata ningun caso
hipotético de conflicto entre lo honesto y lo 1til, y segin dice Hecateo,
pupilo de Panecio:

“El hombre sabio tratard de proteger la propiedad
familiar, sin contradecir ninguna costumbre, ley o
institucion. No tratamos de ser ricos solamente por
nosotros, también por nuestros hijos, relativos y amigos,
y especialmente por nuestro pais. Puesto que los bienes y
riquezas de los individuos son también los de la
ciudad™*”.

Para una filosofia eminentemente politica, como la que
desarrollaba Panecio, la justicia constituia un tema de gran actualidad,
en especial para la aristocracia romana®'. Gracias a Panecio y
Ciceron, la politica de los Escipiones paso a la literatura politica del
estoicismo como digna de elogio (incluso justificando las
destrucciones de Cartago y Numancia). Ello se refleja en dos pasajes
de Cicerén, donde se alaban tanto la virtud como la campafa guerrera
de Escipion®?. Segin Panecio y Ciceron la justicia se debe a la
intervencion divina y Panecio asegura que el fundamento de la justicia
es la fides, es decir, el respeto a la palabra dada:

“Hay dos tipos de injusticia: el primero, de quien
injuria a otro, y el segundo, de aquellos que pudiendo no

distribucion, templanza en asuntos que requieran de una eleccion, y fortaleza en materias
que necesiten de resistencia; Schofield (2003), 240.

40 Sapientis esse nihil contra mores, leges, instituta facientem habere rationem rei
familiaris. Neque enim solum nobis diuites esse uolumus, sed liberis propinquis, amicis
maximeque rei publicae. Singulorum enim facultates et copiae diuitiae sunt ciuitatis; Cic.
Offic. 3.63; cfr. Annas (1989), 168-169.

¥ Cic. Offic. 1.14.42.

2 Cic. Offic. 1.32.116.

139



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

defienden a los injuriados. Pues quien injustamente se
lanza a ofender a otro, incitado por la ira o por cualquier
otra perturbacion, obra como quien pone su mano sobre
un compafiero; y quien pudiendo no lo defiende, ni
impide la ofensa, es tan culpable como si dejara
indefensos a los padres, a los amigos o a la patria. Las
injurias que se infieren premeditadamente y con animo
de perjudicar proceden muchas veces del miedo, cuando
quien pretende dafiar a otro teme que, de no hacerlo, sera
¢l quien sufrird un dafio. Pero la mayor parte se ven
impulsados a causar la injuria para conseguir algo que
desearon. En este vicio tiene grandisimo influjo Ia
avaricia”*”,

Schofield analiza la concepcion de justicia poniendo como punto
de partida la embajada de Carnéades, para después centrarse
plenamente en el ambito estoico*. El autor comenzara con los
debates dialécticos en torno a la justicia de Carnéades, Didgenes y
Antipatro®°. No es mi intencidn centrarme en la justicia, pues ya se ha
analizado en el punto 2.1.3.1. Més bien desearia centrarme en el
concepto de justicia de los estoicos, y si €ste se nos transmite debido
al De officiis. La respuesta es afirmativa. Cicerén nos transmite un

3 Fundamentum autem est iustitiae fides, id est dictorum conuentorumque constantia et
ueritas. Ex quo, quamquam hoc uidebitur fortasse cuipiam durius, tamen audeamus
imitari Stoicos, qui studiose exquirunt, unde uerba sint ducta, credamusque, quia fiat,
quod dictum est, appellatam fidem. Sed iniustitiae genera duo sunt, unum eorum, qui
inferunt, alterum eorum, qui ab iis, quibus infertur, si possunt, non propulsant iniuriam.
Nam qui iniuste impetum in quempiam facit aut ira aut aliqua perturbatione incitatus, is
quasi manus afferre uidetur socio; qui autem non defendit nec obsistit, si potest, iniuriae,
tam est in uitio, quam si parentes aut amicos aut patriam deserat. Atque illae quidem
iniuriae, quae nocendi causa de industria inferuntur, saepe a metu proficiscuntur, cum is,
qui nocere alteri cogitat, timet ne, nisi id fecerit, ipse aliquo afficiatur incommodo.
Maximam autem partem ad iniuriam faciendam aggrediuntur, ut adipiscantur ea, quae
concupiuerunt; in quo uitio latissime patet auaritia; Cic. Offic. 1.7.23-24.

44 Schofield (2003), 251ss.

495 Schofield (1999a), 764-765.

140



Capitulo II: Filosofia y Roma
debate entre Didgenes y Antipatro sobre el mismo tema**. Volvemos a
ver el conflicto entre KaAOV y d@EApPOV 0 cuueépov o lo honestum y
lo utile. Con el ejemplo del vendedor del esclavo fugado y la casa
insalubre ya mencionado®’, Didgenes llegaria a la conclusion de que
no seria injusto por parte del vendedor permanecer callado, puesto que
¢l, como agente libre, puede optar por no facilitar toda la informacion.
En lo opuesto se encuentra Antipatro, que cree que el vendedor
deberia confesarle los defectos al cliente si desea hacer honor a la
justicia. Sin embargo, el filésofo apostilla que los intereses propios
deben ser los mismos que los intereses comunes. El debate sobre la
justicia entre estos dos filosofos concluye ahi. Es en este punto donde
Schofield sugiere que no habria debate alguno entre ambos conceptos,
es decir, lo justo y lo util**®. No obstante, la escuela estoica continuara
con este debate, llegando a Panecio, que como ya hemos mencionado,
quiso tratar el tema en profundidad, aunque termind por abandonar el
proyecto*”. Posidonio tampoco aporté mucho al debate, aunque llegd
a afirmar que éste era uno de los temas mas importantes que
existian®®. Por Ultimo, Hecateo tratara el tema en el sexto libro de su
obra Sobre las acciones apropiadas, defendiendo una modesta forma

de utilitarismo™'.

2.2.2.2 — Filosofia y vida politica: Casio, Bruto y Caton
Casio pertenencia a la escuela epicurea desde el afo 48, y también
al afio siguiente, cuando decide someterse al dictador, hastiado de las
luchas civiles®?; acorde a la maxima epicurea de un desenvolvimiento

minimo en la politica y apoyar cualquier sistema de gobierno que

4% Cic. Offic. 3.12.51-3.13.57.

“7 En la nota 253; Lact. Inst. 5.16.5-13.

4% Schofield (2003), 252-253.

9 Cic. Offic. 1.3.9,3.2.7-8.

S0 Cic. Offic. 3.2.8.

SO01 Cic. Offic. 3.23.89-90.

92 Cic. Fam. 15.15.1, 15.19.4; Plu. Brut. 39.6; Sedley (1997), 41; Pohlenz (2005), 555.

141



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

favorezca un estado de relativa paz. Ningun epictureo hubiera podido
sospechar que el placer de la satisfaccion moral era mayor que el de la
ataraxia (qtapo&io), ya que Epicuro enfatizd que el placer no podia
ser aumentado mas alla de la eliminacion de toda perturbacion, es
decir, de la ataraxia, solo "variada". Pero nada habria impedido que
Casio considerara la satisfaccion moral como un placer supersticioso
para contrarrestar el dolor causado por las ansiedades politicas®®.
Bruto en cambio pertenece a la Academia Vieja, tras la vuelta al
platonismo que promovi6 Antioco de Ascaldn sobre los afos 80. Bruto
estudiod filosofia bajo la tutela del hermano de Antioco, Aristo. Bruto
aprendid bien de su maestro y parece que adquirid cierta habilidad en
la filosofia escribiendo algunos tratados en latin (De patientia; De
uirtute)®® y en griego (Sobre la conducta adecuada, Peri kathekontos;
[Tepi kabfkovrog)™™.

La influencia estoica en Bruto es muy escasa, asi como en el
complot del asesinato de César. No parece casualidad que entre todos
los conspiradores no se encuentre ningun estoico. Solamente 20 de los
60 conspiradores totales pueden ser nombrados hoy dia>*. El estoico
Favonio fue rechazado por los propios conspiradores, entre otros
(aunque mas tarde lucharia a su lado). Bruto atrajo a todos aquellos
posibles conspiradores y tras un debate filosofico decidio rechazar la
participacion de Favonio, puesto que éste aseguraba que era preferible
una monarquia a las desgracias que podria traer una nueva guerra
civil. Un epicireo llamado Estatilio también fue rechazado pues

defendia que el sabio no podia sufrir males en defensa de los necios™’.

303 Sedley (1997), 47.

3% Una frase del De patientia de Bruto es recogida por Diomedes en Keil (1857/2009),
383.8. Para el De uirtute, Sen. Ep. 95.45; cf. en Sedley (1997), 42, n. 11.

395 Sen. Ep. 95.45; Sedley (1997), 41-42.

39610 de ellos fueron pompeyanos perdonados por César, 6 cesarianos, y los otros 4 de

adscripcion incierta; Klotz RE X.1, cols. 186-275, en col. 255.

‘Evel kol t@v dAlov étaipov 6 Bpodtog Zratildv te mapéme tOv Emikovpeiov koi

danbviov épaoctniv Katmvog, 6Tt mdppmbev antoic Toontmy Tve KOKA® nspt[}a)»(m‘cog év

7@ OlAéyeclar Kol oVUEIAOcOQElV TiElpay, 0 pev Damdviog dnekpivato yeipov eivol

507

142



Capitulo II: Filosofia y Roma

Para Sedley, el relato es fiable, dada la argucia de Bruto de proceder
con un debate filosofico para asi descartar cualquier posibilidad de
filtracion®®.

En opinion de Platon, la monarquia sin ley (povapyio mopoavopog)
es el mas duro de todos los regimenes con los que vivir'®. Labeo,
presente en el debate de Bruto, pensd que incluso la guerra civil era
preferible, y el propio Bruto estaba de acuerdo con él, pero en secreto.
Platén habia equiparado la vida que se sufre bajo una tirania con la
peor forma de esclavitud posible®®. Bruto utiliz la misma metafora,
contrastando la “esclavitud” de la tirania de César con la “libertad”,
palabra que acab6 por convertirse en la consigna de los conspiradores.
Ocho afios antes del asesinato, en su oracion “Sobre la dictadura de
Pompeyo” (De dictadura Cn. Pompeii), Bruto habia declarado su
hostilidad a tal esclavitud:

“Es mejor no gobernar sobre nadie que esclavizar a
alguien. Es posible vivir una vida moral sin gobernar,
pero no hay términos morales en los que se pueda vivir
con la esclavitud®'"”.

Nos encontramos aqui con un eco de la La republica de Platon, en
su descripcion de la tirania como el sistema donde resulta mas dificil
vivir. Estas no son las declaraciones de un estoico. Hay poca evidencia
que sugiera que los estoicos clasificaran y compararan constituciones,

Hovapylog TopavOLOoV TOAELOV EUPOAIOV, O 8¢ Ztatidlog €91 T Gop@ Kol voOv ExovTl
S10 eovAoVG Kai avortovg Kivduvevey kol tapdttesbor pn kadniew. [Hapav 8¢ Aafedv
avteinev appotépoic. Koi 0 Bpobtog tote pév, dg Exovtog Tt ToD AGYOL YOAETOV Koi
dvokprrov, anecidnnoev, Hotepov d& Aafedvt kowvodtat 0 fovrevpa; Plu. Brut. 12.3-4.
Schofield ve en este fragmento un perfecto ejemplo de hasta qué punto la filosofia griega
habia penetrado en el seno de la aristocracia romana; Schofield (2000), 453.

98 Sedley (1997), 44-45.

* PL. PIt. 302e.

1% PL R. 8.564a.

S Praestat enim nemini imperare quam alicui seruire: sine illo enim uiuere honeste licet,
cum hoc uiuendi nulla condicio est; Quint. Inst. 9.3.95.

143



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

o de que consideraran que la vida bajo un tirano era la peor clase de
esclavitud?. La esclavitud, en el sentido que interesaba a los estoicos,
es la condicion moral de aquél que no es sabio®®. Los sabios son libres
y permanecen asi bajo cualquier régimen, por mas represivo que sea.
Esto se debe en parte a que los sabios no estan obligados a permanecer
vivos y son libres para realizar una “salida razonable” (gbAoyog
€€ayawyn) en cualquier momento, en vez de comprometer su integridad
bajo presion politica.

El perfecto modelo estoico sobre el suicidio se encontraba en
Socrates, quien aceptd su muerte en vez de comprometer su mision
filosofica o sus normas morales. En Roma, el tio de Bruto, Caton, se
habia convertido en el gran héroe estoico romano, abrazando la
muerte por su propia mano en vez de aceptar el perdon de César™'. En
el preludio de su suicidio, Caton habia defendido explicitamente la
paradoja estoica: “Solo los buenos son libres”". Caton provoco una
enorme impresion en su tiempo’'®. Por nacimiento, no podia sino ser el
representante de la uirfus romana, de la cual parece que vio un reflejo

*12 Dibgenes Laercio menciona que la mejor constitucién para los estoicos era una

constitucion mixta que abarcara monarquia, oligarquia y democracia; D.L. 7.131. Sedley

sefiala que esta cita hace referencia a Panecio (Cic. Rep. 1.21.34) y que el propio Cicerén

(Cic. Leg. 3.13-14) confirma esta tendencia del estoicismo a pesar de las contribuciones

que Didgenes de Babilonia y Panecio hicieron como sugiere SVF 3.611; Sedley (1997),

50, n. 50.

Erskine, basdndose en un fragmento de Didgenes Laercio, recoge una interpretacion

metaforica propia del estoicismo sobre la esclavitud, llamada “subordinaciéon” y que

incluiria la sumision politica; D.L. 7.121-122; Erskine (1990), 43-63.

Gracias a Caton los estoicos romanos ya no tenian que hablar sobre el sabio ideal, puesto

que con ¢l se convirtié en un personaje real; Pohlenz (2005), 554. Pohlenz sigue con que

Bruto, al ser yerno y nieto de Catdn, traté de acercarse al estoicismo, pero carecio de la

armoénica coherencia interior de Catdn; Pohlenz (2005), 555. Sobre el suicidio de Catdn;

Plu. Cat. Mi. 68.5-70.10; Zadorojnyi (2007), 217-218.

1 Plu. Cat. Mi. 67.1-5.

316 Fye ampliamente criticado por Cicerén en su defensa de L. Murena, calumniando a Catén
y a su publica adscripcion al estoicismo, afirmando que éste habia entendido mal las
premisas de dicha corriente; Cic. Mur. 62, 65, 66; Craig (1986), 232.

513

514

144



Capitulo II: Filosofia y Roma
en el estoicismo’'’. Caton se rodeo de varios filosofos, como Antipatro
de Tiro, que elabord un escrito sobre el peri kathekonton de Panecio, y
muere, probablemente, en el 44 o poco antes’'®. Otro intimo amigo de
Caton fue Atenedoro de Tarso, director de la biblioteca de Pérgamo
hasta el afio 67, y que viaj6 a Roma a peticion de Catoén
permaneciendo con ¢l hasta su muerte’. Su suicidio marco
profundamente a la misma concepcion del estoicismo en Roma,
puesto que Catén inspird, con su suicidio, admiracion, incluso entre
sus enemigos®”’. En el momento de su muerte, estard acompafiado de
un filosofo peripatético®®, pero es en la stoa donde encuentra aquello
que necesita, la inflexible coherencia de la accion moral guiada por el
logos®*. Caton se convertira en la viva imagen del sabio estoico en
consonancia socratica, hablando de filosofia antes de su muerte, en
posesion de la responsabilidad caracteristica del hombre de estado
romano, ddndose muerte porque se veia incapaz de vivir en unas
condiciones tales, demostrando asi la paradoja del sabio estoico sobre
la libertad y la invencibilidad de aquél. Con su muerte se convierte en
el martir que la stoa romana necesitaba, pues ya no se basara mas en
la figura de un sabio abstracto e inexistente™>,

Mas tarde, bajo el Imperio, Séneca, referenciando a Bruto, afirma
que es un consuelo poder marchar al exilio puesto que las virtudes de

517 La estricta moralidad y el virtuismo como tinica meta final convirtieron a esta filosofia en

atractiva para Caton; Cic. Fin. 3.10.
518 Sobre Antipatro Plu. Cat. Mi. 4.1-2; Str. 14.757; Cic. Off; 2.86.
519 Sobre Atenedoro D.L. 7.34; Str. 1.6, 1.55, 3.173, 14.674, 16.799; Plu. Cat. Mi. 10.1-3,
16.1-6; Plu. Publ. 17.8; Sen. De trang. 3.1-8; Sen. Ep. 10.5; Clem. Protr. 2.48; Pohlenz
(2005), 502-503, n. 8.
Su yerno Bruto criticara esta decision como una vil fuga de la vida; Plu. Brut. 40, 51, 52.
En realidad estara acompafiado por un filésofo peripatético, y un estoico llamado
Apolonido, y conversaron sobre la legitimidad del suicidio; Plu. Cat. Mi. 65.1-5, 66.1-4,
69.1-3.
522 Pohlenz (2005), 554.
523 Pohlenz (2005), 554. Sobre su muerte Sen. Prov. 2.10-12, y sobre el legado de su muerte
Sen. Const. 2.1-3.

520
521

145



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

uno siempre le acompafian®**, Con su posterior suicidio, Séneca siguio

conscientemente esa misma tradicion del suicidio, mientras que en su
De beneficiis habia criticado el acto de Bruto como inutil y contrario a
los principios estoicos®*’. Del mismo modo, y a pesar de su reverencia
por la memoria de Bruto y Casio, mostré poco o ningun interés en el
asesinato de emperadores y mucho mas en la realizacion de una
muerte heroica por el ejercicio de la libertad.

La nocion misma de libertad politica rara vez aparece en los
textos estoicos: para un estoico, la libertad es ante todo una cuestion
personal, exclusiva de los sabios, que puede contar con preservarla en
cualquier condicion politica, por adversa que sea’. En cambio, el
suicidio moralmente honorable no esta contemplado en las tradiciones
platonicas o aristotélicas, y Bruto, como seguidor de Antioco de
Ascalon y por lo tanto de Platon y de la Academia, no se suicido tras
la batalla de Farsalia®’. Para Bruto, a diferencia de lo que los estoicos
opinaban, la libertad no dependia del sujeto sino mas bien del régimen
politico en el que se vive, pues ya Platon definia el vivir bajo un
gobierno tiranico, que proviene de la extrema libertad, como la peor
de las esclavitudes’®. Resulta, por lo tanto, verosimil que Bruto
hubiera sentido una llamada a la virtud politica, e imitando, no a su tio
Caton el estoico, quien decidié acabar con su vida para no vivir bajo la
tirania de César’®, sino a su antepasado Lucio Junio Bruto, emulara

4 Aduersus ipsam commutationem locorum, detractis ceteris incommodis quae exilio

adhaerent, satis hoc remedii putat Varro, doctissimus Romanorum, quod quocumque
uenimus eadem rerum natura utendum est; M. Brutus satis hoc putat, quod licet in
exilium euntibus uirtutes suas secum ferre; Sen. Helv. 8.1.

% Sen. Ben. 2.20.1-2.

326 Seglin Sedley habria que apartar el estoicismo para poder entender el punto de vista de

Bruto; Sedley (1997), 49-50.

Plu. Brut. 6.1-9. Més tarde cambiaria de parecer respecto al suicidio; Plu. Brut. 40.7-9.

% PL R. 8.564a.

3 Segun Plutarco el suicidio de Caton fue especialmente deplorado por Bruto por razones
filosoficas; Plu. Brut. 40.7-9; Zadorojnyi (2007), 218.

527

146



Capitulo II: Filosofia y Roma

sus acciones imbuido por las ideas platonicas™. Por todo ello, vemos
que el uso del lenguaje filoséfico a veces refleja el profundo
compromiso de algunos individuos, como Caton tras ser derrotado por
César, o Casio, al convertirse al epicureismo y abandonar, en parte, la
vida politica (lathe biosas; MiBe Pudcac) tras sufrir la derrota a manos,

también, de César™".

530 Sedley (1997), 52-53.
331 Schofield (2000), 454. Swain (1990), 193.

147






Capitulo III: Estoicismo
y los hermanos Graco

En el presente capitulo nos centraremos primero en la
historiografia moderna, que trata la relacion existente entre el
estoicismo y los hermanos Graco en general (3.1), para después
focalizar nuestra atencion en las diferencias existentes entre las
propuestas de ambos hermanos (3.1.1), desarrollando la idea principal
que subyace en este capitulo, es decir, que ambos hermanos
persiguieron unas propuestas politicas distintas. A continuacion, se
analizaran las distintas interpretaciones historiograficas sobre la
posible o posibles razones que inspiraron las diferentes reformas
(3.1.2), entre las que se encuentran la propuesta econdmica (3.1.2.1),
la militar (3.1.2.2), la politica (3.1.2.3) y la filosofica (3.1.2.4). Tras el
analisis historiografico, nos centraremos en las diferencias existentes
entre ambos hermanos (3.2), examinando primero todas las fuentes
clasicas (3.2.1), que incluyen aquellas que unen la trayectoria politica
de ambos hermanos (3.2.1.1) y aquellas que la separan (3.2.1.2).
Después de finalizar con el analisis de las fuentes, nos centraremos en
los dos hermanos y en sus diferencias (3.2.2 y 3.2.3), concluyendo
este apartado con una breve exposicion sobre el legado de los
hermanos Graco (3.2.4). Finalizaremos con la lectura platénica que
Varrén realiza sobre Cayo y su lex iudiciaria (3.3).

3.1 - HISTORIOGRAFiA

Antes de comenzar, quiero destacar el trabajo realizado entre los
afnos 1985-2005 por Santangelo en torno a la historiografia gracana. El
autor divide el articulo en diferentes temas, tratando el apartado
filosofico junto al de la religion y la ideologia®.

Empezaremos con Von Péhlmann, que en 1912 escribié una obra
titulada Geschichte der sozialen Frage und des Sozialismus in der
antiten Welt. La importancia de esta obra, en cuanto a los parametros

32 Santangelo (2007), 483-486.



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

que nos interesan, reside en que es su autor quien propone por primera
vez un nexo de union entre las reformas gracanas y el helenismo. En
su opinion, la politica agraria de los Graco afecta una realidad
econdmica y legal romanas, aunque se desarrolla con un vocabulario y
un contexto completamente griegos™>.

En 1941, Dudley traté de desacreditar en un articulo titulado
Blossius of Cumae la idea de que Tiberio hubiera sido influenciado
por el estoicismo de Blosio, aludiendo al origen campanio del fildsofo
y una supuesta enemistad hacia Roma que su familia hered6 desde los
tiempos de la Segunda Guerra Punica. El mismo autor veia la
imposibilidad de esta influencia debido a que el estoicismo,
representado principalmente en Panecio en esta €poca, se veria
posicionado a lo que en época de Dudley se conocia como “circulo
escipionico™,

En 1948, Max Pohlenz consigui6 publicar, tras la locura que
supuso la guerra, su conocida Die Stoa. Geschichte einer geistigen
Bewegung. En 1967, fue traducida al italiano por O. De Gregorio y B.
Proto y titulada La stoa: Storia di un movimento spirituale, version
utilizada en este trabajo en su edicion del afio 2005. El filologo clasico
aleman trata brevemente el estoicismo en el ambito gracano,
especialmente en el contexto de la propiedad privada y el
enfrentamiento entre Blosio de Cumas y Panecio de Rodas, llegando a
esbozarse la idea de una posible dualidad dentro del estoicismo,
aunque sin desarrollarla®™. No sera hasta diez afios mas tarde que esta
idea sera tratada en profundidad.

En 1958, Smuts escribid sobre este tema un articulo titulado
Stoisynse invloed op Tiberius Gracchus, que incluye un resumen en
inglés (que es el que hemos manejado), llegando a la conclusion de

533 En este trabajo se ha utilizado su edicién de 1925; Von Pohlmann (1925), 372-374
(vinculacién de Tiberio con Agis de Esparta), 488 (sobre la utilizacion por parte de los
romanos del lema socio-revolucionario helenistico: “la tierra para el pueblo™).

34 Dudley (1941), 92.

335 Pohlenz (2005), 416-417, 541.

150



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

que existian dos escuelas dentro del estoicismo, basandose
principalmente en una cita de Cicerdn™. En este texto, Ciceron debate
sobre Didgenes y Antipatro, y dice que el primero apelaba al ius civile
y la propiedad privada, como haria mas tarde Panecio, mientras que el
segundo defendia la idea societas humana y la igual reparticién entre
aquellos que son iguales, idea defendida posteriormente por Blosio.
Smuts ve aqui una clara escision entre una escuela radical o idealista,
apoyada por Blosio, y una escuela que no lo es, representada por
Panecio®’.

En 1965, Nicolet escribe un articulo titulado L'inspiration de
Tibérius Gracchus (A propos d'un livre récent), donde afirma que es
imposible concibir a las reformas gracanos fuera de la influencia del
helenismo, puesto que son hombres de su tiempo y estan muy
influenciados por la cultura griega. Para ello se remite a las fuentes
clasicas, asegurando que se encuentran rastros de ellas en los debates
surgidos en el s. II. Tanto Tito Livio o Polibio, entre otros, muestran
esas influencias que podemos rastrear®*®. En su libro de 1971, titulado
Les Gracques ou Crise agraire et révolution a Rome, Nicolet defiende
que los Graco trajeron una nueva forma politica a Roma, similar a la
de los tiranos helenisticos, con la intencion de aumentar su poder
personal y su clientela™.

En 1970, Hadot escribié Tradition stoicienne et idées politiques
au temps des Gracques, donde recogi6 la idea de Smuts y la desarrollo
en un contexto romano dividido en dos partidos. Por un lado nos
encontrariamos con el partido conservador integrado por los
Escipiones y que Panecio respalda otorgando ciertas justificaciones

336 «“En este género de causas suelen chocar las opiniones de Didgenes de Babilonia, grave y

famoso estoico, y su discipulo Antipatro, hombre de ingenio agudisimo”; In huius modi
causis aliud Diogeni Babylonio uideri solet, magno et graui Stoico, aliud Antipatro,
discipulo eius, homini acutissimo; Cic. Offic. 3.12.51.

537 Smuts (1958), 116.

538 Nicolet (1965), 157-158.

3% Nicolet (1971), 10.

151



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

filosoficas®. En el lado opuesto se encontraria el partido que
promueve las reformas sociales, y lo integran los Graco, respaldados
por los Escévola y con el apoyo filosoéfico de Blosio. La corriente de
Didgenes (Panecio), que se tendrd como estoicismo medio, resultara
efimera, y el estoicismo de época imperial recogera la herencia de
Antipatro (Blosio). Mas tarde el cristianismo asimilaria ambos
pensamientos™',

En 1983, Botteri y Raskolnikoff escriben un capitulo del libro
Demokratia et Aristokratia de Nicolet titulado Diodore, Caius
Gracchus et la démocratie, y parten de la premisa marcada por Busolt
casi un siglo antes, en 1890, para rebatirla. Busolt fue el primero en
sefialar que en ciertos fragmentos de Diodoro Siculo se atisbaban
influencias provenientes del estoico Posidonio®”. Botteri vy
Raskolnikoff creen que la teoria de Busolt carece de fundamento y que
mas bien encaja en un contexto romano**, donde la organizacion del
gobierno estd pensada para que la influencia que puedan tener los
elementos populares, tales como el tribunado de la plebe, sean
minimas y sirvan para un mejor control de la ciudadania por parte de
la aristocracia®*,

Un afio mas tarde, en 1984, Sordi escribe un capitulo en un libro
recopilatorio dedicado a Antonio Guarino, titulado  maestri greci di
Tiberio Gracco e la polemica antigraccana. Sordi seguiré la linea de
Smuts en cuanto a la separacion de escuelas, e insistira en la
representacion que los opositores a Tiberio realizan sobre los
colaboradores griegos de éste, llaméandolos sofistas (co@iotor). Insiste
en que la propia oposicion seguira rodeada de eruditos griegos, como

0 La idea de un “circulo de Escipion” fue rebatida por Strasburger unos cuantos afios antes

de que Hadot realizara su trabajo, sin embargo, no toda la comunidad académica la habia
aceptado en su momento, a diferencia de la tendencia actual; Strasburger (1966), 60-72.
1 Hadot (1970), 178-179.
2 Busolt (1890), 321-349, 405-438.
>3 Botteri, Raskolnikoff (1983), 61-62.
>4 Botteri, Raskolnikoff (1983), 101.

152



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

Escipion Emiliano, que seguiria cultivando su amistad con Polibio o
Panecio™.

En 1989, Griffin escribe un capitulo titulado Philosophy, Politics,
and Politicians at Rome en su libro Philosophia togata: essays on
philosophy and roman society. En él, Griffin sigue la linea de las dos
corrientes estoicas, pero no ve clara la influencia que ejerce el
estoicismo en los hermanos Graco. Aduce que sus rivales politicos
también podrian haber sido influenciados por la corriente, y en base a
ello enfatiza la autonomia de la politica frente a la filosofia, y la
adapatabilidad de la teoria estoica de la justicia, que tanto estoicos
conservadores como radicales explotaran®*®.

En 1990, Erskine publica un libro titulado The Hellenistic Stoa.
Political thought and action, donde continuara con la idea de Smuts, y
la division estoica entre Antipatro y Blosio como estoicos radicales, y
Panecio como el no radical. Afirma el autor que este doble
pensamiento existia con anterioridad y que la cada vez mas frecuente
influencia romana hace que el estoicismo mdas conservador adquiera
fuerza al verse reflejado en los ideales de la nobleza romana, mientras
que el estoicismo radical queda relegado, reflejado en la ausencia de
noticias que las fuentes nos dan®*’.

En 2004, Ossier escribira un articulo titulado Greek cultural
influence and the revolutionary policies of Tiberius Gracchus. El autor
sigue la linea de Nicolet, y defiende que ley agraria de Tiberio no fue
mas que una “patronage bill”, una ley por la que Tiberio pretendia
aumentar el niimero de clientelae que tenia. Segun el propio autor su
programa era demagogico, donde el beneficio ultimo residiria en
manos de Tiberio. La forma en la que se llevo a cabo la reforma le
hace pensar que fue un proceso con poco planteamiento, mas visceral
que cerebral™*,

5 Sordi (1984), 136.

46 Griffin (1989a), 25-28.
47 Erskine (1990), 150-151.
38 Ossier (2004), 69.

'y

153



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

En 2013 nos encontramos con el Studies in Stoicism de Brunt. Un
trabajo poéstumo donde se recogen varios trabajos del autor, junto con
otros de diversos estudiosos de la materia. En este trabajo Brunt ataca
las ideas de Erskine (y Smuts) descartando la idea de las dos escuelas.
De hecho, el autor cree que la influencia estoica en ambos hermanos
es nula, ya que su fuente de inspiracion provenia de Blosio, y las ideas
de éste apenas serian aceptadas en la escuela de su tiempo. Brunt cree
que la politica de Tiberio no seria contraria a Panecio y su concepcion
de la propiedad privada, ya que el tribuno no actué expresamente en
contra de la propiedad, sino en contra de la obtencion de mas tierras
publicas™®.

Desde Erskine apenas existen en la historiografia reciente trabajos
que tratan explicitamente este tema, con la excepcion de una breve
conjetura de Dawson en 1992°°°. Sin embargo, cabe destacar el trabajo
de Solana Dueso, Estoicismo y Politica: Lineas de Confrontacion
(2015), que sigue la linea de Smuts y Erskine respecto a las dos
corrientes estoicas, con la novedad de que el autor remonta esa
escision a una diferente interpretacion de la politeia de Zendn. La
escision se dara primero en las figuras de Perseo y Esfero, después en

Di6genes y Antipatro, y por tltimo en Panecio y Blosio™".

3.1.1 - En lo referente a las propuestas de ambos hermanos

En lo que concierne a las propuestas de ambos hermanos, Earl
afirma que resulta inverosimil que Cayo, solamente diez afnos después
de la reforma propuesta por su hermano, no tratara de realizar una
reforma diferente®”. Desde el inicio de su obra defiende el postulado
de que toda forma de gobierno esta en realidad regida por una

3 Brunt (2013), 93.

5% Ta mera existencia de Blosio resultaria evidencia suficiente para la persistencia de una
fuerte tradicion estoica de reforma radical social y politica durante la época de Panecio;
Dawson (1992), 238, n. 33.

1 Solana Dueso (2015), 93-94.

2 Earl (1963), 39.

154



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

oligarquia, es decir, por unas pocas familias que controlan todo el
sistema. Roma no seria una excepcion para el autor y por ello, Tiberio
fracasa, pues su poder se basaba en la plebe™”. Nicolet opina que
existe una cierta inspiracion en Tiberio por parte de Cayo, y que éste,
tras el asesinato de su hermano, comprende que debe realizar una
accion mas diversificada y completa que la que realizé su hermano™*.
Coincido con la interpretacion de Nicolet, que ve en Tiberio la
busqueda de la soberania del pueblo, en cuanto que Cayo persigui6 la
desestabilizacion de todos los aspectos de la sociedad romana®’. Los
Graco traen una nueva forma de percibir la accion politica que el
senado, arraigado en la tradicion romana, no compartird, basando su
poder en tratar, mediante los comicios populares, que la plebe eligiera
directamente a sus tribunos para asi repetir su cargo™®.

Meier cree que la diferencia entre los dos hermanos es bastante
obvia. Se centra estrictamente en que Tiberio veia una necesidad
militar>®’, mientras que Cayo perseguia una reforma politica para tratar
de acercar a los caballeros y la plebe™®, objetivo que, segiin Botteri y
Raskolnikoff, no alcanzaria®’. Carcopino ve una similitud entre ambos
casos que se acentia especialmente en la comision agraria y en la
respuesta del senado frente a ella. La reaccion aristocratica se produce
en 121 de la misma forma que en 133°®. La comision agraria es
utilizada por los propios enemigos de los Graco para apaciguar la
situacion de tension tanto del 133 como del 121, y en este contexto,
los patres colocan dentro de la comisién agraria a gente cercana a
aquellas personas que fueron asesinadas en ambos incidentes,

53 Earl (1963), 7.

5% Nicolet (1971), 167.

555 Nicolet (1965), 114-115.

5% Nicolet (1971), 202.

557 Meier (1966), 110.

58 Meier (1966), 99.

539 Botteri, Raskolnikoff (1983), 66.
360 Carcopino (1967), 139.

155



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

teniendo como objetivo el evitar malestares mayores entre los sectores
de la poblacion que era mas afin a la causa®™'. Por ultimo, Badian

opina que no todas las fuentes dan una imagen homogénea de Tiberio,

en algunas fuentes aparece ayudando a los pobres o restaurando la

fuerza de trabajo’®.

Lam. Il. Les racqus - Jean-Baptiste Claude Eugene Gu1[laume' (1853)
3.1.2 — Sobre la razon del origen de la reforma
Existen en la historiografia sobre el tema diversos puntos de vista
acerca de la razon o las razones que impulsaron las reformas gracanas,
principalmente las que llevé a cabo Tiberio. Dividiré las propuestas en
cuatro partes diferentes: econdmica, militar, politica y filosofica.

361 Carcopino (1967), 188.
%62 Ayudando a los pobres en Plutarco, Salustio y Apiano, restituyendo la fuerza de trabajo en
Apiano, y obteniendo su venganza en Ciceron y Dion Casio; Badian (1972), 675.

156



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

Algunos autores no se decantan por ninguna propuesta en particular,
mientras que otros tratan muchas de ellas para finalmente posicionarse
a favor de una propuesta concreta.

3.1.2.1 - Propuesta econémica

La propuesta de Boren se basa en la escasez de alimento
provocada por el dificultoso conflicto que la republica libraba en
Sicilia contra el rey de los esclavos Euno/Antioco. Segun esta idea,
Roma dependia en gran medida de las importaciones de trigo que
provenian de la isla®®. Earl cree que las fuentes exageran cuando
hablan de la situacion social y econdmica en la que se encontraba
Italia. Parece que la situacion de la agricultura en el s. IT era buena®*,
No existiria una homogeneidad en cuanto a la organizacion territorial
en el ambito rural, con una mayoria latifundista en el sur y una
mayoria minifundista en el norte, donde el ager publicus se componia
mayoritariamente de pequefas extensiones que apenas llegarian a
exceder el limite legal. Esto hace pensar a Earl que la reforma afecto
principalmente a los territorios del sur®®. Earl, basandose en Caton y
en algunos hechos de la creacion y ejecucion de la ley gracana,
establece que no hubo ninguna crisis econémica, y de haberla habido,
la ley no habria sido un instrumento efectivo para contrarrestarla.
Segtn su punto de vista, el principal motivo se debe al descenso del
numero de soldados en las legiones romanas®®. Las fuentes
principalmente insisten en que el conflicto se desata debido a las
tensiones surgidas entre ricos y pobres, y Brunt asegura que no existe
razon alguna para pensar lo contrario®’. Su conclusion se resume en
que hay que creer a las fuentes cuando éstas dicen que Tiberio solo

563 Boren (1958), 890-898.
64 Earl (1963), 29.

%5 Earl (1963), 26.

566 Earl (1963), 29.

57 Brunt (1965), 189.

=

157



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

pensaba en reparar la miseria social’®. Badian sigue la misma linea de
Earl y ve en la oposicion mostrada por las fuentes entre ricos y pobres
una forma comun de los historiadores cldsicos para estereotipar la
stasis. Aparece tanto en Apiano como en Plutarco, lo que le hace
sospechar que ambos utilizaron una fuente comun®”. Por ultimo, De
Ligt opina que la cantidad de ciudadanos crecid exponencialmente tras
el final de la Segunda Guerra Punica. Para ello se apoya en los censos
de 168, 125/124 y 115/114, que muestran un crecimiento en el nimero
de ciudadanos inscritos. El autor cree que Tiberio cometio un error de
interpretacion debido a tres principales factores: el crecimiento del
nimero de ciudadanos pobres, la cada vez mayor utilizacién de
esclavos en labores agricolas, especialmente en Italia central, y el
miedo a que el siguiente censo mostrara una disminucion en el
numero de ciudadanos. Sin embargo Tiberio no pudo conocer los
resultados del censo de 125/124 y he ahi lo precipitado de su

politica®™.

3.1.2.2 - Propuesta militar

En el apartado militar, Earl cree que el poderio de Roma se
basaba en sus legiones, las cuales se componian de ciudadanos que
necesitaban un adecuado adiestramiento y equipamiento, y éstos
decrecian en niimero con el tiempo®’'. Meier comparte este punto de
vista donde la situacion del campesino-soldado es cada vez mas
lamentable y Tiberio es consciente de ello”’?. Esta necesidad se
acentua al encontrarse Roma en guerra con Euno/Antioco’”. Tiberio
pretendia restaurar el campesinado movido por una intencion militar, a

588 Brunt (1965), 192.

89 App. BC 1.10; Plu. TG 8.1-2; Badian (1972), 707.
10 De Ligt (2003), 753-754.

T Earl (1963), 34.

2 Meier (1966), 96.

3B Meier (1966), 96, n. 189.

158



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

diferencia de Cayo’™, y para solucionar el problema, llevo al
campesinado a la politica®”. Para Nicolet la reforma fue pensada, en
un principio, como un remedio necesario para transformar a la plebe
urbana en rural, volver al reclutamiento tradicional y devolver a Roma
su esplendor ancestral’’®. Badian, sin creer que la razon militar es la
unica posibilidad, cree verosimil que la reforma se viera influenciada
por la situacion en el ejército, dado que Tiberio crecié en una tradicion
de la nobilitas, lo que significa que fue criado en un entorno que
durante generaciones, centurias incluso, era muy sensible a un posible
peligro militar’”’.

3.1.2.3 - Propuesta politica

En opinion de Earl, la crisis militar afectdé a la politica,
involucrando principalmente a dos facciones: la escipidnica y la
claudiana. La primera fall6 en su intento de arreglar la crisis, y la
segunda aprovecho la ausencia de Publio Escipion para tratar de traer
una solucion que les otorgara todo el crédito politico. Tanto la familia
Claudia como la Sempronia tenian como objetivo ganar un mayor
namero de clientes gracias a la reforma, lo cual suscitd una enorme
oposicion del resto de familias®”®. Debido a ello Tiberio pereceria por
su regnum®”. Meier ve una evolucion en el caracter de Tiberio, que
daria comienzo con ¢l como un reformador conservador, y continuaria
con la llegada de una serie de circunstancias que derivaron en los
actos que tensaron la situacion legal y politica y expusieron sus

™ Meier (1966), 110.

5 Meier (1966), 129.

376 Nicolet (1971), 200.

577 Badian (1972), 689-690.

78 Earl (1963), 72.

Earl (1963), 119. Ciceron vincula en su Republica a Tiberio con la tirania; Habetis igitur
primum ortum tyranni; nam hoc nomen Graeci regis iniusti esse uoluerunt; nostri quidem
omnes reges uocitauerunt, qui soli in populos perpetuam potestatem haberent. Itaque et

Spurius Cassius et M. Manlius et Spurius Maelius regnum occupare uoluisse dicti sunt, et
modo Tib. Gracchus (laguna); Cic. Rep. 2.27.49.

®

579

159



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

propios limites como individuo®. El autor no reconoce las posibles
asociaciones entre politicos que podria haber en Roma, y se niega a
creer que los partidarios aristocraticos tuvieran una participacion
activa en la reforma de Tiberio. Su conclusion es que Tiberio abre una
nueva via politica®™'. Nicolet admite la explicacion politica como base
para la legislacion de Tiberio y de Cayo. Basandose principalmente en
las fuentes clasicas, nos presenta un panorama econdémico devastador,
con una terrible inflacion de la moneda (no solo en Roma sino en el
Egipto lagida), y con una peninsula itdlica devastada econdémicamente,
que debido al conflicto servil de Sicilia se ve obligada a importar
grano de la peninsula ibérica y de Africa®™. Tiberio, tras su
experiencia en Etruria y tras ver la desastrosa situacion en la que se
encontraba el campo, decidid, por motivos patrioticos, realizar
acciones para arreglar la situacion. Para Nicolet, su patriotismo se ve
reflejado en el discurso de Plutarco’™, y este fue el motivo principal y
la herencia que siguidé Cayo para su propia carrera politica, pues vio a
los poseedores de los latifundios como los asesinos de su hermano®®*.
El mismo autor sostiene que ambos hermanos basaron su poder en
tratar, mediante los comicios populares, de que la plebe eligiera
directamente a sus tribunos para asi repetir su cargo®®. Tiberio tendria
como objetivo la soberania del pueblo, mientras que Cayo arremeteria
contra todos los aspectos de la sociedad y politica romanas. El primero
trataria de traspasar la politica sobre el extranjero de manos del senado
al pueblo, como lo demostraria para Nicolet el caso de Eudemo y la

80 Meier (1966), 130.

81 Meier (1966), 98.

“El ciudadano ilustre M. Caton, apodado el Sabio, llamo a Sicilia el granero de la
Republica”; Itaque ille M. Cato Sapiens cellam penariam rei publicae nostrae, nutricem
plebis Romanae Siciliam nominabat; Cic. Ver. 2.5. Deficit alma Ceres nec plebes pane
potitur; Lucil. frg. 214; sobre el trigo traido de Hispania véase Plu. CG 6; Nicolet (1965),
146-147.

¥ Plu. TG 9.5-6.

%4 Nicolet (1971), 136-137.

385 Nicolet (1971), 200-203.

582

160



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

herencia de Atalo. El segundo realizaria una amplia serie de reformas
de inspiracion griega, como el transferir los tribunales a las gentes que
no fueran del ordo senatorial, fundar colonias, construir rutas y villas,
interesarse por las finanzas, la agricultura y el gobierno de la justicia
en general®®®, Badian ve a los Graco como los héroes fundacionales de
la tradicion de los popularis, y ve la prueba de dicha afirmacioén en un
discurso de Cicerdn, concretamente en el comienzo de su discurso a la
gente sobre la ley de Rulo®. Stockton ve en las reformas de Tiberio
una sincera preocupacion por sus conciudadanos®®. Respecto a Cayo,
cree que éste tratd de obtener un poder supremo en Roma, cambiando
la constitucion para mantenerse en el poder politico por mucho
tiempo™®. Ossier, siguiendo la linea de Earl, cree que la politica
“popular” de Tiberio se basa en una tradicion de origen aristocratica y
provendria de las politicas utilizadas por la gens Claudia, familia con
la que Tiberio tenia importantes conexiones®. En opinion de Pina
Polo, el principal objetivo de las reformas de Cayo eran los equites, a
quienes concedid grandes ventajas politicas y legales para su
integracion dentro de la comunidad romana, asi como ascensos

personales y el aumento del patrimonio de algunos™".

3.1.2.4 - Propuesta filosofica
Para Nicolet tanto Tiberio como sus partidarios y detractores,
utilizan un lenguaje filosofico propio de personas acostumbradas al
debate en dichas materias. Su planteamiento se basa en distintos
conceptos de origen filosofico, como la dicotomia entre aequum y
iustum, o el tratamiento que se le da a la gloria personal (uera gloria).
Estos conceptos se repetiran no solamente en los politicos de la época,

58 Nicolet (1971), 114-115. Sobre las colonias gracanas; Brunt (1971), 278-284.
87 Cic. Agr. 2.10; Badian (1972), 677.

588 Stockton (1979), 84.

% Stockton (1979), 202.

%0 Ossier (2004), 66.

31 Pina Polo (2016), 9-10.

161



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

sino también en muchos autores de la antigliedad, como en Ciceroén,
Salustio, Plutarco y Apiano®**. La propuesta de Nicolet consiste en que
la filosofia no tuvo una especial relevancia en la obra de Tiberio™”.
Badian ve una influencia del estoicismo no en Tiberio, sino en Cayo,
debido a que una de sus propuestas era la restauracion de la
“constitucion mixta”. En su opinion, la tnica filosofia que era capaz
de penetrar abiertamente en la sociedad romana debia de ser capaz de
transformarse de acuerdo con las costumbres de la aristocracia romana
y su tradicion sobre la wirtus y la fides. Pero eso no significa que
algunos romanos educados no adoptaran alguna forma de estoicismo
en su modo de vida™*. Griffin no cree que el estoicismo ejerciera una
influencia importante en Tiberio, basandose en que algunos puntos
clave del estoicismo no parecen reflejarse en la obra de Tiberio, como
la propia redistribucion del ager publicus, sehalando que para los
estoicos los bienes materiales carecian de una importancia real para el

92 Diferencia entre aequum y iustum; Plu. TG 9.1-3; “Y pregunté a aquéllos si no era justo
distribuir la propiedad comin entre el comin”; &i dikawov Ta Kowd Kowf dtavépecOor;
App. BC 1.11. Sobre la gloria: “Quien quiera adquirir la verdadera gloria que cumpla las
obligaciones que le impone la justicia”; Qui igitur adipisci ueram gloriam uolet, iusticiae
fungatur officiis; Cic. Offic. 2.3.12; “Porque, desde el momento en que aparecieron en la
nobleza gentes que preferian la gloria real a la injusticia y el abuso, el estado se turbd y la
discordia se extendio entre los ciudadanos, como un terremoto. Cuando Tiberio y Cayo
Graco, cuyos antepasados habian aumentado poderosamente el tamafio del imperio
durante las guerras punicas y otros conflictos, reclamaron la libertad para el pueblo y
sacaron a la luz los crimenes de una minoria, la nobleza, preocupada por la idea de su
culpa, llegd a un entendimiento con los aliados y los latinos, y con los caballeros romanos
a quienes habia separado de la plebe al prometerles su alianza; todo este conjunto se
levant6 contra las propuestas de los Graco”; Nam, ubi primum ex nobilitate reperti sunt
qui ueram gloriam iniustae potentiae anteponerent, moueri ciuitas, et dissentio ciuilis,
quasi permixtio terrae, oriri coepit. Nam postquam Ti. et C. Gracchus, quorum maiores
Punico atque aliis bellis multum rei publicae addiderant, uindicare plebem in libertatem
et paucorum scelera patefacere coepere, nobilitas noxia atque eo perculsa modo per
socios ac nomen Latinum, interdum per equites Romanos, quos spes societatis a pleb
edimouerat, Gracchorum actionibus obuiam ierat; Sall. Jug. 41-42; Nicolet (1965), 155-
157.

% Nicolet (1965), 158.

> Badian (1972), 679-680.

162



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

sabio™”. Continuando con la interpretacion de Griffin, el contacto con

Blosio u otros estoicos y simpatizantes de dicha corriente, como
Quinto Aelio Tubero (que mas tarde abandonaria la causa) o Publio
Mucio Escévola®®, no influenciaron tanto como se pueda creer en su
manera de pensar’®’. Pohlenz sefiala que no existe una cohesion total
en la doctrina del estoicismo, y mientras que Tiberio, heredero de
Blosio, promulga la igualdad de todos los hombres y su derecho al
ager publicus, Panecio defendia férreamente la propiedad privada. El
autor, junto con Erskine, cataloga a Blosio como perteneciente a la
primera escuela estoica y por lo tanto mas radical que la corriente
imperante de su época’®. En contra de lo expuesto por Badian,
Erskine cree que la influencia griega, y en concreto la del estoicismo,
es real, puesto que las acciones de Tiberio encajan en la definicion de
justicia de dicha corriente®”. Por ultimo, Ossier opina que la
influencia griega en los dos hermanos es minima, dada la educacion

griega que casi toda la totalidad de la nobleza recibia en Roma®”.

3.2 - DIFERENCIACION ENTRE HERMANOS

Sobre la diferente interpretacion de la conexion entre Tiberio y
Cayo ya se ha hablado en el punto 3.1.1 y sucesivos, por lo que no
quisiera extenderme mdas de lo debido. La historiografia,
generalmente, toma como un mismo periodo revolucionario los
tribunados de los hermanos Graco, siendo la de Cayo una
continuacion del de su hermano mayor®'. Este periodo es utilizado

% Griffin (1989a), 27.

3 Plu. TG 9.1; Cic. Aec. 2.13. Este altimo era simpatizante del estoicismo; Cic. Offic.
2.13.47; Cic. Brut. 114.

Cic. Amic. 11.37; en Bruto, Ciceron realiza una descripcion de Tubero, y afirma que éste
era un orador mediocre pero valiente y austero, en comunion con la filosofia que
practicaba; Cic. Brut. 117; Griffin (1989a), 26-27.

5% Pohlenz (2005), 541; Erskine (1990), 178.

%9 Erskine (1990), 169.

890 Ossier (2004), 65.

1 Grimal (2005), 65; Akar (2013), 125-161.

597

163



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

para explicar los conflictos que azotaran a la sociedad romana a partir
del s. I. Las fuentes clasicas presentan el mismo esquema®?, aunque
existen ciertas excepciones. Analicemos mds detalladamente la
informacion de la que disponemos. Podemos dividir en dos grupos a
los autores clasicos: aquellos que unifican la trayectoria de ambos
hermanos, es decir, Ciceron, Salustio, Valerio Maximo, Veleyo
Patérculo, Floro, Plutarco y Dion Casio (en orden cronologico)®®”, en
el primer grupo, y en contraposicion a ¢éstos tenemos a Varrdn,
Diodoro Siculo, Apiano y Lucio Ampelio®. Lo cierto es que ambos
hermanos fueron educados por su madre Cornelia tras la muerte del
padre®. Ella, dado el caracter filoheleno de su familia, no duda en
contratar tutores griegos para asegurar una buena educacion a sus dos
hijos®®. Las familias acaudaladas disponen de maestros griegos para
educar a sus hijos®”. El orador Didfanes de Mitilene y el filosofo
estoico Blosio de Cumas son elegidos para la tarea®®. Tanto Tiberio
como Cayo tuvieron la misma educacién, no obstante, ambos
hermanos defendieron unas ideas y un objetivo politico diferentes.
Este debate surge ya en la propia antigiiedad, en especial centrandose

602« Por qué te demoras, Gayo? No hay escapatoria, sino que el destino nos ha impuesto a

los dos una tnica vida y una {inica muerte trabajando en favor del pueblo”; Ti dfjta (...)
Téne, Ppadvverg; Ovk £ty amddpactc, GAL’ gig uév Huiv dueotépolg Piog, eic 88 Bavarog
VIEP 10D dMpov molttevopévolg témpawtol; Plu. CG 1.7.

893 Cic. Sest. 103; Sal. Jug. 42.1-5; Val. Max. 6.3.1; Vell. 2.6.1; Flor. 2.3.15-16; Plu. CG 1;
D.C. 24.83.1-25.85.3,46.49.2.

% Non. P.728L = Varro, De vita populi romani, fr. 114 Riposati = 425 Salvadore.; D.S.

34/35.5.1-7.3, 25.1-29.1; App. BC 1.2, 1.8-4.27; Amp. 26.

Sobre Tiberio Sempronio Graco Maior; Llamazares (2016). Sobre Cornelia; Dixon

(2007).

596 T ast (1962), 20.

97 Rawson opina que dado que poca es la informacién que hemos recibido sobre los retores
griegos en Roma, éstos debian de tener una influencia menor de la que se piensa, sin
embargo, hay suficientes indicios para creer lo contrario, como la embajada del filésofo
Carnéades en el afio 155, que ante un publico desconocedor de la retérica y el estilo
griego dificilmente podria haber tenido tanta repercusion como la que tuvo; Rawson
(1985), 76.

9% Plu. TG 20.

605

164



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

¢éste en la figura de Tiberio. Por lo tanto, analizaremos lo que cada

fuente dice sobre estos eventos®”.

Lam. Ill. Cornélie mére des Gracques - Noel Hallé (1779)
3.2.1 - Analisis de las fuentes
3.2.1.1 - Fuentes que unen

3.2.1.1.1 — Ciceron: ProSestio
Tiberio: Tiberio propuso la ley agraria, ley apoyada por el pueblo
(populo), que parecia tener una gran cantidad de gente necesitada. La
aristocracia (optimates) se opuso, puesto que veia la ley como una
forma de fragmentar a la sociedad (discordiam) y de expoliar a

99 Nicolet analiza minuciosamente a dos de los principales exponentes de estos grupos,
Plutarco (pp. 12-54) y Apiano (pp. 55-82); Nicolet (1971).

165



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

aquellos que tenian unas antiguas posesiones y asi deshacerse de los
defensores de la republica.

Cayo: Cayo organizd6 mediante una ley la reparticiéon de trigo
entre la gente (plebei) que ganaba sin realizar esfuerzo alguno. La
gente buena (boni) lo rechazod, puesto que veian que ésta era una
forma de agotar el tesoro publico e inspiraba en ellos una sensacion de

desasosiego®"’.

3.2.1.1.2 - Salustio

Cuando Tiberio y Cayo Graco, cuyos antepasados habian servido
con distincion en las guerras contra los punicos junto con otras
muchas, comenzaron a proclamar la libertad de la plebe, y expusieron
los crimenes de la oligarquia, la nobleza, culpable, entr6 en panico. Se
opusieron a las medidas de los Graco, y para ello recurrieron a los
aliados y a las ciudades latinas, y también a los caballeros, con
quienes trataron de estrechas vinculos y crear una alianza en contra de
la plebe. Primero Tiberio, y unos afios después Cayo, que siguio los
mismos pasos que su hermano, fueron asesinados por la espada. El
primero fue un tribuno, y el segundo un comisionado encargado de
fundar colonias, y con ellos cayé también Marco Fulvio Flaco. Hay
que admitir que los Graco tenian el d&nimo tan elevado por su pronta
victoria, que no mostraban suficiente moderacién de espiritu. No
obstante, un hombre bueno prefiere ser vencido a triunfar sobre la
injusticia estableciendo un mal precedente®'. Los nobles se
propasaron en su victoria y asesinaron a muchos o los condenaron al
ostracismo. Este espiritu ha conseguido la ruina de muchas naciones,
cuando un grupo trata de imponerse sobre otro con todos los medios
disponibles, demostrando una excesiva crueldad®'?.

610 Cic. Sest. 103.

811 Salustio se refiere aqui a que el exceso de los Graco no justificaba las injusticias
cometidas por los nobles; Sal. Jug. 42.3.
612 Sal. Jug. 42.1-5.

166



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

3.2.1.1.3 — Valerio Maximo

En sus Hechos y dichos memorables (Factorum ac dictorum
memorabilium libri), Valerio realiza algunas menciones esporadicas
pero muy numerosas, pues no trata el tema expresamente ni las unifica
como una sola parte. En referencia al episodio del asesinato de
Tiberio, los libros sibilinos mostraron que habia que purificar el acto
perpretado mediante una ofrenda a Ceres en su templo de Enna.
Valerio no adscribe esto a la época de Tiberio, sino que lo generaliza,
“en la revuelta de los Graco™*".

Antes de hacerse cargo del segundo tribunado, a Cayo se le
aparecid su hermano en un suefio advirtiéndole que compartiria el
mismo sino®'*.

Tras explicar que en una contienda civil no se celebraban triunfos
u ovaciones, Valerio afirma que tanto Nasica como Opimio asesinaron
a Tiberio y Cayo con gran dolor, puesto que eran compatriotas
romanos®".

A continuacién, el autor alaba a aquellos que actuaron con
valentia no solo en el ejercicio militar sino también en el civil. Se nos
muestra a un Tiberio que gracias a sus excesivas concesiones ha
ganado el favor del pueblo (populi) y tiene oprimida a la republica,
frente a una oposicion honrada. Esta es liderada por el consul Mucio
Escévola quien se opone a atacar a Tiberio y sus partidarios puesto
que en su condiciéon de consul no podia provocar mal alguno a la
republica. Un heroico Escipiéon Nasica, pontifice maximo, decide
atacar con la ayuda de lo que Valerio llama, los buenos ciudadanos
(boni ciues; Tiberio y sus secuaces son los malos)®'®.

Sempronia, hermana de los Graco y esposa de Escipion Emiliano
[opositor a Tiberio], es alabada por mantener su compostura frente a la
muchedumbre enfurecida [populus; partidaria de Tiberio] y la mas alta

613 Val. Max. 1.1.1.
614 Val. Max. 1.7.6.
615 val. Max. 2.8.7.
616 Val. Max. 3.2.17.

167



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

autoridad la coaccionaba para que besara a un tal Equicio [Lucio
Equicio, se hacia pasar por hijo de Tiberio. Este episodio transcurre
con posterioridad a la muerte de Tiberio y volveremos a encontrarlo
mas adelante, en torno al afio 100]°", con la intencion de que éste
pasara a ser parte de la gens Sempronia. Sin embargo Sempronia se
nego, y Valerio la honra por ello®*®.

El siguiente tema a tratar es la amistad. Se descalifica a Tiberio
una vez mas como enemigo de la patria (Inimicus patriae fuisse Ti.
Gracchus existimatus est). Después se realza la amistad que Blosio
mantuvo con Tiberio incluso tras su muerte y se narra el episodio del
juicio, donde se descalifica varias veces a Tiberio (infelicis
amicitiae)®”.

Se mantiene el discurso sobre la amistad, pero esta vez centrado
en Cayo, y en dos de sus colaboradores, Pomponio y Letorio, que lo
protegieron dando su vida para que Cayo pudiera escapar. Valerio
lamenta al final que los dos hermanos Graco no decidieran seguir el
camino de su padre o de su abuelo materno pues hubieran servido
brillantemente a la patria. De igual forma lamenta que Blosio,
Pomponio y Lelio decidieran participar en un plan tan insensato
(furiosi conatus tam strenui comites)*™.

Mas adelante se elogia la actividad de Cornelio Escipion Nasica,
que hizo frente a Tiberio. Este estrangulaba a la republica (rem
publicam strangulari) segin Valerio, y tras la admirable actuacion de
Nasica, conocido también como Serapion, fue desterrado,
injustamente segtin Valerio, a Pérgamo, donde murio®'.

De igual modo se critica la actuacion que llevo a Publio Cornelio
Léntulo a morir en el exilio tras haber luchado contra los sacrilegos

817 Val. Max. 9.7.1.
618 Val. Max. 3.8.6.
619 Val. Max. 4.7.1.
620 Val. Max. 4.7.2.
621 Val. Max. 5.3.2e¢.

168



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

planes de Cayo (nefarios) y contra sus secuaces en el Aventino®®,

Gneo Carbon, esposo de la hermana de los Graco y seguidor de
las politicas de Tiberio, se dirigi6 a Publio Cornelio Escipion el
Africano para tratar de averiguar su parecer sobre el asesinato de
Tiberio. Este le dice que esta de acuerdo con lo sucedido®.

Valerio elogia a Tiberio y Cayo para criticar acto seguido su
intento de desestabilizar la ciudad (statum ciuitatis conati erunt
conuellere). Por ello no recibieron sepultura y sus partidarios fueron
arrojados por un precipicio (condena reservada a los traidores), con el
objetivo de disuadir a aquellos que Valerio llama enemigos de la
republica (rei publicae inimici)™*.

Valerio se maravilla ante la actuacion de Filocrates®®, el esclavo
que se encargd de asesinar a Cayo por peticion suya, suicidandose a
continuacion. Valerio asegura que poca fortaleza de animo demostro
Cayo al no poder acabar ¢l mismo con su vida y que el cadaver de
Filécrates yacia con una mayor gloria que el del amo (cadauer
speciosius iaceret)®.

Valerio alaba al senado por la medida que adoptaron para que los
triunviros o los comisionados agrarios repartieran las tierras entre el
pueblo de forma individual. Asi, asegura Valerio, se elimind tanto al
causante [Tiberio Graco] como el origen de la grave sedicion
(grauissimae seditionis)®.

Se acepta la gran capacidad oratoria de Cayo, que era mas sana
que sus intenciones (eloquentiae quam propositi  felicioris
adulescens). Critica a Cayo alegando que con su temperamento
apasionado prefiri6 debilitar la republica en vez de defenderla.
Disponia Cayo de un esclavo, que al son de una flauta, media el tono

622 Val. Max. 5.3.2f.
62 Val. Max. 6.2.3.
624 Val. Max. 6.3.1d.
625 Euporo segun Vell. 2.6.
626 Val. Max. 6.8.3.
627 Val. Max. 7.2.6.

169



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

de su discurso para que fuera mas moderado o mas apasionado segun
convenia, ya que, en palabras del autor, el ardor y el impetu de su
declamacion no le dejaba apreciar la justa proporcion®®.

Se habla de Lucio Septimuleyo, cliente de Cayo, quien pase6 por
toda la ciudad la cabeza de Cayo para cobrar asi la recompensa que
habia sobre €I, e incluso dice que pudo haberla llenado de plomo para
que pesara mas. Llega a la conclusion de que Cayo, aunque fuera un
sedicioso, no merecia un tratamiento asi®”.

Se nos presenta a un tal Lucio Equicio que trata de afirmar ser
hijo de Tiberio, la plebe lo favorece y casi lapida al censor Quinto
Cecilio Metelo Numidico puesto que éste no admite censarlo como
tal, asegurando que todos sus hijos murieron y que una familia tan
ilustre no podia adoptar a un desconocido de baja condicion (ignotas
sordes). Notese que Valerio trata con enorme respeto a la gens
Sempronia a pesar de oponerse a la politica de Tiberio y Cayo®.

Se nos habla de Herennio Siculo, un artaspice amigo de Cayo que
decidio suicidarse golpeandose la cabeza contra la puerta de la carcel
en la que le querian ingresar®’.

Epitome de Julio Paris: No resulta tan directo como Valerio,
pero unifica a ambos y percibe sus actos como negativos. Paris sigue
la tonica de Valerio y afirma que los Graco ejercieron una revuelta®.

Paris describe las reformas de Cayo como “se disponia a ejecutar
una serie de cambios politicos”, es decir, no utiliza ningin rasgo
negativo. Cierto es que acto seguido explica que ocurren una serie de
actos nefastos que predicen el fatal desenlace que le espera, pero no se
debe prestar una especial atencion a ello, puesto que es un recurso

comun a la literatura clasica®®.

628 Val. Max. 8.10.1.
629 Val. Max. 9.4.3.
630 Val. Max. 9.7.2.
631 Val. Max. 9.12.6.
632 Val. Max. 1.1.1.
633 Val. Max. 1.4.2.

170



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

Se repite el sueno que Cayo tuvo, en el cual su hermano le
advertia de su destino. En esta ocasion le dice que sera arrojado desde
el Capitolio [mas bien de la roca Tarpeya, de donde eran arrojados los
traidores]**.

Se dice que Tiberio amenazd abiertamente al senado y que éstos,
mientras pensaban en qué hacer para defenderse y a sabiendas de que
el consul Escévola afirmé que no utilizaria la violencia, Escipion
Nasica se ofrecio para ejecutar a Tiberio®”.

Tiberio es acusado y Paris nos presenta a un Blosio que afirma ser
solamente un amigo de Tiberio y ser inocente, para acto seguido ser
fiel a Tiberio [creo que nos muestra a un Blosio dudoso en un
principio para remarcar aiun mas su gesto de fidelidad, con la intencién
de presentar la oportunidad de salvarse que acaba rechazando]. Paris,
exaltando la amistad y la fidelidad, habla de un mismo individuo que
es protegido hasta el final por Pomponio y Letorio, pero éstos
ayudaron a Cayo y no a Tiberio [no lo veo intencionado]®*.

El autor se refiere a la revuelto de los Graco®’.

El senado condena a muerte a Tiberio por lo que el autor dice
“atreverse a promulgar su ley agraria”. Alaba al senado al decretar que
los triunviros repartieran las tierras al pueblo de forma individual®®,

Se afirma que Cayo era un joven de caracter apasionado®”’.

Epitome de Nepociano: Nepociano dice que en los tiempos en
los que los Graco arruinaron la republica, se observo en los libros
sibilinos que Ceres debia ser aplacada en el santuario de Enna [este
hecho ocurrird en 132, tras el asesinato de Tiberio, Cayo se mantuvo al

margen]*.

6% Val. Max. 1.7.6.
835 Val. Max. 3.2.17.
636 Val. Max. 4.7.1-2.
7 Val. Max. 5.3.2.
38 Val. Max. 7.2.6.
639 Val. Max. 8.10.1.
40 Val. Max. 1.1.7.

171



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Se dice que Tiberio, desde la provincia que gobernaba, alertd al
colegio de augures de que los consules fueron nombrados sin realizar
los debidos auspicios. Estos [es decir, Figulo, que se encontraba en la
Galia, y Escipion Nasica, en Corcega] tuvieron que viajar a Roma y
abdicaron alli mismo. Nepociano resalta que la importancia de la
religion para el pueblo romano era tal que incluso se daba crédito a un
ausente®,

Se narra el escepticismo de Tiberio ante los diferentes sucesos que
preveian su futura caida [pérdida de un dedo del pie al salir de casa,
tres cuervos que lanzan una teja a sus pies y unos auspicios funestos
mientras realizaba los augurios en el Capitolio]. Nepociano describe la

labor de tribuno de Tiberio como pésima®?.

3.2.1.1.4 — Veleyo Patérculo

Se describe a ambos hermanos por separado y después se realiza
una reflexion sobre su legado. El autor unifica a ambos hermanos
como malos.

Se menciona a los hermanos Graco [no solo a Cayo] para alabar
su discurso, prosa y oratoria en general®®,

Se refiere a ambos hermanos como hombres que no supieron
aprovechar sus excelentes cualidades®.

Veleyo refiere a la ley de fundacion de una colonia en Cartago
(lex Rubria de coloniis deducendis) como la peor ley realizada por
ambos hermanos [correspondiente a Cayo]. Alude a que se tenia
miedo de que la colonia se convirtiera en mas poderosa que la ciudad
de origen, como habia sucedido con Siracusa y Corinto, Tiro y
Cartago, Marsella y Focea o Cicio y Bizancio y Mileto, y que por ello
fueron convocados los ciudadanos para realizar el censo en Roma. Sin
embargo, la fundacion de la colonia se llevd a cabo, aunque fue

641 Val. Max. 1.1.8.
642 Val. Max. 1.4.2.
63 Vell. 1.17.3.
4% Vell. 2.7.1.

172



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

abandonada més tarde por una serie de sucesos nefastos®.

Se hace una referencia a los dos Graco describiéndolos como
excelentes oradores®.

Tiberio®’: Tiberio es alabado por su familia (hijo del ilustrisimo
Tiberio, nieto de Publio Africano por parte de su hija, es decir, su
madre Cornelia). Siendo cuestor (137) se habia concertado el tratado
con los Numantinos [la entrega de Mancino]. Veleyo advierte que una
de las razones de su reforma pueda basarse en su molestia para con el
senado por no respetarse un trato organizado por él, o por miedo a que
alguna consecuencia derivada de este pacto pudiera afectarle®®.
Veleyo afirma que Tiberio se apartd de los buenos (a bonis) y
prometid la ciudadania a toda Italia®” (Tiberio no propuso nada al
respecto, se trata de un error del autor que seguramente lo confunda
con una ley que si promulgé su hermano®’). Pronunciando leyes
agrarias, y aunque todo el mundo deseara la estabilidad, Tiberio
introdujo la inquietud en la poblacidon y condujo a la reptblica a una
situacion extremadamente peligrosa y arriesgada®'. En opinion de
Veleyo, su colega Marco Octavio, también tribuno de la plebe,
defendia el bien publico y por ello fue suspendido de su cargo [Veleyo
no menciona el veto ejercido por Octavio a la reforma agraria de
Tiberio]. Tiberio nombré una comision de tres (triunvirato) para llevar
a la practica su reforma; formado por ¢€l, su hermano [aun bastante
joven] y por su suegro Apio Claudio Pulcro. Veleyo nos introduce en
este momento a Publio Escipion Nasica Serapion, pontifice maximo
por aquel entonces, alabando exacerbadamente su genealogia (Gneo
Cornelio Escipion Calvo, consul en 222 y bisabuelo de éste, murid en

845 Vell. 2.7.7.

46 Vell. 2.9.1.

847 Vell. 2.2.1-2.4.7.
648 Vell. 2.2.1-2.
49 Vell. 2.2.3.

80 Plu. CG 5.

81 Vell. 2.2.3.

173



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

218 combatiendo en Hispania®?; Publio Cornelio Escipion Nasica,
consul en 191 y abuelo de éste que obtuvo fama en la Segunda Guerra
Punica por llevar la estatua de una deidad desde Ostia hasta Roma®>”,
Publio Cornelio Escipion Nasica Corculo, padre de éste que edifico
unos magnificos porticos en el Capitolio siendo censor®*; Tiberio
Sempronio Graco, su abuelo era hermano del abuelo de éste)®™. Esta
exposicion responde a la necesidad que ve el autor en mostrar la union
familiar existente entre ambos oponentes, y como Nasica antepone el
bienestar de la patria al parentesco familiar, resaltando atin mas al
personaje. También asegura que fue el primer pontifice maximo
nombrado sin estar presente, debido a que estimaba en contra de sus
intereses privados cualquier cosa que danara a la comunidad. Nasica
movilizd a varios grupos que Veleyo describe como conservadores
(optimates), senado (senatus), la mejor y mayor parte de los caballeros
(equestris ordinis pars melior et maior) y una plebe no contaminada
por ideas peligrosas (intacta perniciosis consiliis plebs)®°. Su objetivo
era enfrentarse a Tiberio, que se encontraba en la zona con sus
partidarios, y que promovia la participacion de gentes de toda Italia®’.
Tiberio fue asesinado alli mismo, y en este punto comienzan las
disputas civiles segin Veleyo®®. Tiberio es nombrado de nuevo por
Veleyo cuando Publio Escipion Emiliano vuelve a Roma y es
interrogado en referencia al asesinato del tribuno. Este asegura que
merece la muerte aquél que trata de realizar un golpe de estado®.

Cayo®”: Segun Veleyo la misma locura que se apoder6 de Tiberio

652 Liv. 21.60.

3 Liv. 29.14.

% Vell. 2.1.2.

3 Vell. 2.3.1.

% Vell. 2.3.2.

%7 De nuevo se repite la idea de Vell. 2.2.3.

% Vell. 2.3.3.

559 Vell. 2.4.4; si is occupandae rei publicae animum habuisset, iure caesum.
0 Vell. 2.6.1-2.6.7.

174



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

sobrevino sobre su hermano menor, que en general gozaba de las
mismas cualidades que Tiberio, incluido su fatidico error (error).
Destaca Veleyo que Cayo compartia muchas virtudes con su hermano
pero que destacaba mds en ingenio y elocuencia (ingenio etiam
eloquentiaque)®®'. No es el Unico autor que realiza dicha afirmacion.
Ciceron alababa la elocuencia de Cayo dudando si alguien lo superaba
en esa cualidad®?; Aulo Gelio llega a afirmar que era superior incluso
al propio Ciceron®”. Veleyo sugiere que Cayo podria haber optado al
nivel mas alto de la ciudadania si se hubiera moderado en su
politica®®. Siguidé su mismo camino o bien por vengar el asesinato de
su hermano, o bien tratando de obtener poder, que Veleyo describe
como un poder real. Esta alusion es comtn en los Graco, y en Cayo se
encuentra en diversos autores®”. Si bien llegé a ser tribuno como lo
fue su hermano, Cayo impuls6 un mayor nimero de leyes. Veleyo las
enumera®®: 1- Conceder la ciudadania a todos los italicos y extenderla
hasta la Alpes (La rogatio Sempronia de sociis et nomine Latino es
corroborada también por Plutarco, primero a los latinos®’, y después a
todos los italicos®®; no se haria efectiva hasta la década de los 80). 2-
Reparticion de tierras, volviendo a la lex Licinia (367) y la limitacion
de 500 yugadas por ciudadano. 3- Estableci6 nuevos impuestos de
transito. 4- Fundo varias colonias (lex Rubria de coloniis deducendis
para Cartago y lex Sempronia de coloniis deducendis para Tarento y
Capua)®®. 5- TraspasO la competencia sobre los juicios del orden
senatorial al ecuestre (iudicia a senatu trasferebat ad equites). 6-

1 Vell. 2.6.1.

2 Cic. Brut. 126.

63 Gel. 10.3.1.

64 Vell. 2.6.2.

865 Cic. Lel. 41; Flor. 2.3.1; Sal. Jug. 31.7.

666 Vell. 2.6.2-3.

7 Phui. CG 8.

8 Pli. CG 5.

%9 Sobre las colonias gracanas; Brunt (1971), 278-284.

175



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Reparti6 trigo entre la plebe (plebi). Veleyo nos muestra a un Cayo
activo, pues no habia nada que no cambiara ni dejara tranquilo y en
definitiva, no mantenia nada en su sitio®”°. Lucio Opimio, consul en
121, se opone a Cayo y a Fulvio Flaco, el otro cénsul que es
colaborador de Cayo en, segiin dice Veleyo, su intento de la toma del
poder regio y quien compartia su misma politica erratica®'. Sin
embargo, Opimio realiza un acto funesto al poner precio a la cabeza
de un ciudadano romano®”, y también critica Veleyo el trato de los
vencedores hacia los cuerpos de sus enemigos que fueron arrojados al
Tiber®”.

3.2.1.1.5 - Floro

El autor dedica unas pocas paginas a los hermanos y los analiza
separadamente pero llegando a la misma conclusion. Utiliza plebs
para referirse a los partidarios (podria verse como a los impios,
aunque en ningun momento lo dice) y populus para referirse a todo el
pueblo romano (el honrado).

Tiberio: Se remarca la fuerza que Tiberio podria haber tenido si
no hubiera elegido ese camino (genere, forma, eloquentia). Floro no
tiene claro si Tiberio era en realidad malvado o no, y lo expone al
afirmar que desconoce la causa de la reforma, “Se desconocen sus
motivos, o bien tenia miedo de verse involucrado en la rendicion de
Mancino [el episodio numantino] y por ello decidi6 unirse al bando
popular [no existente para esta época], o actud por motivos de justicia,
apiadandose de aquellos que no disponian de tierra, de forma que
aquellos que habian conquistado el mundo no se quedaran fuera de sus
tierras”. Floro nos muestra una imagen de un Tiberio autoritario, que
basa su poder en la plebe, “El dia en el que se promulgaria la ley

670 Vell. 2.6.3; nihil immotum, nihil tranquillum, nihil quietum, nihil denique in eodem statu
relinquebat; quin alterum etiam continuauit tribunatum.

71 Vell. 2.6.4.

72 Vell. 2.6.5.

7 Vell. 2.6.7.

176



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

Tiberio fue apoyado por la plebe, y contrariado por los nobles, que
traian a sus partidarios y al resto de tribunos de la plebe. Cuando Cayo
Octavio [Apiano, Plutarco y Livio lo llaman Marco Octavio] iba a
pronunciar su veto [en su condicion de tribuno de la plebe], Tiberio lo
intimid6 de tal manera que éste temid por su seguridad, viéndose
obligado a abandonar su cargo”. Tiberio tratarda de prolongar su
tribunado para poder acabar sus funciones como comisionado. En el
momento en el que sus enemigos se le oponen Floro omite que fuera
atacado. Al comenzar el combate entre las dos facciones Floro ve
oportuno remarcar que Tiberio se llevaba las manos a la cabeza, dando
a entender a aquellos que alli se encontraban que demandaba una
diadema o corona real. El pueblo (populus), liderado por Escipion
Nasica, se levanta en armas y asesina a Tiberio, con cierta legalidad en
opinion de Floro®™,

Cayo: Floro nos muestra a Cayo como un continuador de su
hermano, que consigue, mediante el desorden y el terror, movilizar al
pueblo (plebem) en contra de sus antepasados. Floro [creo que de
manera equivocada] cita el tesoro de Atalo como parte del objetivo de
Cayo, pues éste tratara de utilizarlo en beneficio del pueblo (populo).
De manera tiranica ejerce su segundo tribunado apoyado por el pueblo
(plebe). Como con Tiberio, se nos muestra a Cayo siendo el atacante,
en este caso, contra un tribuno rival, Minucio. Cayo sitia el Capitolio
con sus seguidores pero éstos lo abandonan y es forzado a huir al
Aventino, donde es asesinado por el consul Opimio [el propio consul,
es importante, para ver la efectividad del cargo, Mucio Escévola no lo
hace con Tiberio porque no hay un senatus consultum ultimum]. Se
paga un precio a sus asesinos por la sagrada cabeza de un tribuno de la

675

plebe®”.

7 Flor. 2.2.14.
75 Flor. 2.3.15.

177



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

3.2.1.1.6 — Plutarco

Plutarco dedico un libro para cada hermano, y aunque mencione
algunos rasgos que diferencian a ambos, el autor unifica su carrera en
general. Primero se nos muestra una directa comparacion entre ambos
hermanos, para después tratar individualmente a cada uno.

En la comparacion que hace, Plutarco afirma que la virtud de
Tiberio y Cayo se debid mas a la educacion que su madre Cornelia les
brindé que a la naturaleza®®. Aunque se parecian mucho en valor
(&vdpeiav), auto-control (cwepoctHvny), liberalidad (érevBeproTa),
elocuencia (Aoyomnta) y generosidad (peyoAoyvyiav), existian
diferencias entre los dos hermanos®”’. En el rostro, la mirada y las
facciones Tiberio era dulce y reposado y Cayo fogoso y vehemente,
tanto que para hablar en publico Tiberio se mantenia sosegado en el
mismo sitio mientras que Cayo fue el primero de entre los romanos
que comenzo a dar pasos por la tribuna y a desprenderse de la toga del
hombro®”®,

4 ;

L 1799)¢7°
7 Plu. TG 1.
77 Plu. TG 2.
78 Plu. TG 2.

57 El pintor francés supo retratar estas nuevas implementaciones de Cayo en la oratoria.

178



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

El estilo discursivo de Tiberio era dulce y movia a la compasion,
mientras que el de Cayo era acalorado y cargado de afectos®’. La
diccion de Tiberio era pura y trabajada con estudio, mientras que la de
Cayo era persuasivo y florido®.  Los habitos de vida diferian entre
ambos, Tiberio resultaba parco y sencillo, mientras que su hermano,
que en comparacion a los demads era sobrio y austero, resultaba lujoso
y delicado frente a su hermano Tiberio. Druso recriminé a Cayo la
compra de unas mesas délficas de plata que valieron 1250 dracmas la
libra®?. En cuanto a sus costumbres, respecto a hablar en publico,
Tiberio era afable y benigno y Cayo pronto e iracundo. Este se dejaba
llevar por la ira muchas veces, lo que resultaba contraproducente para
¢l, pues desordenaba su discurso. Para evitarlo se acompanaba de un
esclavo llamado Licinio que con la ayuda de una flauta regulaba su
tono de voz®™. La fortaleza contra los enemigos, la justicia con los
subditos, la actividad en los cargos y la continencia en los placeres era
comin en ambos individuos®®. Tiberio tenia nueve afios mas que
Cayo, y ejercieron su politica en diferentes periodos, lo cual afect a
su empresa pues de haberse unido hubieran sido insuperables®’.

Tiberio®®: Plutarco comienza la narraciéon con la actividad militar
de Tiberio y alabando los rasgos caracteristicos que demostr6 en este
periodo: Vivia en la misma tienda que el general, y al comprender su
influencia en la tropa, daba grandes ejemplos de virtud con el objetivo
de que lo emulasen. Se adelant6 a todos los jovenes en disciplina y
valor, y fue el primero en trepar el muro. Cuando estuvo presente tuvo

880 Plu. TG 2.
881 Plu. TG 2.
82 Plu. TG 2.
83 Plu. TG 2.
8% Plu. TG 3.
85 Plu. TG 3.
86 plu. TG 1-21.

179



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

el amor de los soldados y cuando marcho se le echd de menos®’; en
Hispania, como cuestor bajo las 6rdenes del consul Cayo Mancino,
destac6 en puntualidad y valor y en el respeto al consul (hombre de
buena virtud, pero pésimo militar). A continuacion Plutarco muestra
las relaciones de Tiberio con los numantinos, que refleja muy bien el
efecto que este personaje ejercia sobre aquellos con los que se
relacionaba: Mancino y el ejército fueron rodeados por los numantinos
y éstos solo aceptaron parlamentar con Tiberio. Tiberio fue respetado
tanto por la fama que tenia en el propio ejército como por la que su
padre adquirio, quien hizo la guerra también contra ellos y establecio
una paz que respetd con rectitud (0p0®dG) y justicia (dwkaimg). Tiberio
negocid un tratado por el cual salvé a 20.000 ciudadanos romanos y
demés acompafiantes del ejército (esclavos, mercaderes etc.)®®. Los
numantinos toman todo aquello que se encuentra en el campamento
romano. Alli Tiberio tenia unas tablas donde guardaba sus cuentas de
cuestor, y por temor a que sus enemigos pudieran atacarlo en ese
sentido una vez volviera a Roma, marché junto con algunos amigos a
Numancia. Alli Plutarco describe a unos numantinos amigables que
tratan a Tiberio con respeto acorde a la fama que tiene, y éste consigue
recuperar aquello que buscaba®’. Este trato cred gran consternacion en
Roma, donde algunos lo calificaban como deshonroso, y como ocurrid
en la guerra contra los samnitas, exigian que tanto el consul como
todos aquellos altos cargos que hubieran participado en la rendicién
debian de ser entregados a los numantinos. Segun Plutarco es en este
momento donde el pueblo (dfjpog) muestra su afecto por Tiberio y
gracias a su influencia solamente Mancino, consul en el momento del
pacto, es entregado desnudo a los numantinos®”.

Tiberio, una vez nombrado tribuno de la plebe, actud influenciado
por el orador (pritopog) Didfanes y el filésofo (piriocdeov) Blosio

87 Plu. TG 4.
88 Plu. TG 5.
% Plu. TG 6.
% Plu. TG 7.

180


http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/plutarque_uita_Gracques/precise.cfm?txt=966;953;955;959;963;8057;966;959;965;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/plutarque_uita_Gracques/precise.cfm?txt=8165;8053;964;959;961;959;962;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/plutarque_uita_Gracques/precise.cfm?txt=948;8134;956;959;962;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/plutarque_uita_Gracques/precise.cfm?txt=948;953;954;945;8055;969;962;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/plutarque_uita_Gracques/precise.cfm?txt=8000;961;952;8182;962;

Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

[Plutarco sefiala que la mayoria en su tiempo creian eso, aunque €l no
fuera particularmente favorable a esta idea]. Algunos responsabilizan
a su madre y la educacion que le dio. Plutarco enumer6 otra serie de
razones que se expondran en el punto 3.2.2.2.2%'. En cuanto al apoyo
que tuvo Tiberio, Plutarco dice algo muy importante. Afirma que
Tiberio no dict6é la ley por si solo, sino que se apoyd en varios
aristocratas [entre los que menciona a Craso, el pontifice méximo;
Mucio Escévola el abogado y consul aquél afio y Apio Claudio, su
suegro]®-.

Plutarco nos muestra su opinion sobre la situacion general,
senalando que fue la ley mas benigna y moderada que se pudo hacer
frente a la codicia (mAeoveéiov) e injusticia (Adikiov) mas repugnante.
Aquellos que habian ocupado injustamente la tierra debian de permitir
que los ciudadanos mas necesitados las ocupasen. Sin embargo, los
codiciosos trataron de pervertir al pueblo, y para ello propagaron la
idea de que Tiberio trataba de desestabilizar el gobierno. No obstante,
naada consiguieron, puesto que Tiberio defendi6 con su elocuencia
una causa justa y honesta. Como ultimo nos encontramos con el
famoso discurso de Tiberio®”.

Tras el discurso de Tiberio, la plebe (dfjpov) se entusiasmoé tanto
que ningun opositor tuvo el valor de replicar. Acudieron entonces a
Marco Octavio, tribuno de la plebe, que Plutarco describe como joven
grave y modesto en sus costumbres, y amigo intimo de Tiberio. Parece
que en un principio Octavio se negd a colaborar, pero instado por
muchos y de los mas principales se vio forzado a encabezar a los
opositores de Tiberio. Las contiendas contra Octavio eran continuas,
aunque Plutarco describe estas disputas como muy moderadas y
respetuosas. Algunos grupos, que no apreciaban a Tiberio, pagaron a
asesinos para que eliminaran la amenaza, y a causa de ello, Tiberio

1 Plu. TG 8.
2 Plu. TG 9.
3 Plu. TG 9.

181


http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/plutarque_uita_Gracques/precise.cfm?txt=948;8134;956;959;957;

ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

llevaba un puiial escondido®*. El dia llegd, y tras una votacion,

Octavio fue depuesto, lo que generd graves tumultos en la ciudad®”’.

La llegada del mensajero Eudemo revolvid la situacion en la
ciudad. Este procedia de Pérgamo, y representaba al ya fallecido Atalo
111, que habia legado sus dominios al pueblo romano. Tiberio medi6
personalmente con el mensajero, contradiciendo al senado. Es en este
momento cuando muchos individuos comenzaron una verdadera
campafia mediatica para descalificar la figura de Tiberio®°. Debido a
ello, Tiberio percibe cierta hostilidad, no solamente por parte de los
nobles, sino también de la multitud (moAAoic). Estos habian
interpretado que el acto de Tiberio deshonré una honorable
magistratura, pero Tiberio consiguié calmar los animos con un
discurso®’.

La situacion resultaba dificil para Tiberio, la hostilidad hacia €l
crecia por momentos. La reeleccion al cargo de tribuno de la plebe
peligraba, y con la intencion de ganarse el favor del pueblo con vistas
a unas nuevas elecciones, propuso nuevas leyes tanto militares como
judiciales. Trato de debilitar la posicion del senado mediante la ley
judicial, no por el interés comun o por la justicia, sino mas bien por el
enfado®®.

Cuando Tiberio se disponia a marchar al Capitolio, varios malos
augurios ocurrieron, sembrando la duda en Tiberio. No obstante,
Blosio de Cumas, que estaba presente, dijo que seria una verglienza y
una gran desgracia si Tiberio, hijo de Graco, nieto de Escipion
Africano y campeon del pueblo, rehuyera a sus obligaciones por
miedo®. Una conducta tal no solo serviria como burla a sus
enemigos, sino que serviria para que el pueblo lo viera con un halo

®* Plu. TG 10.
®3 Plu. TG 12.
% Plu. TG 14.
®7 Plu. TG 15.
®% Plu. TG 16.
%9 Blosio actia claramente acorde a la doctrina estoica sobre la inevitabilidad y el destino.

182



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco
tiranico (tvpavvodvtog)’™.

En medio de una algarabia general, Fulvio Flaco, senador, le hizo
saber a Tiberio que aquellos mas ricos™, estaban planeando atentar
contra é1’”. Se creo un tumulto y Tiberio se vio incapaz de hacerse oir,
por lo que se acerco la mano a la cabeza con la intencién de demostrar
a sus amigos que se encontraba en peligro. Pero sus oponentes lo
interpretaron como un gesto de realeza, relaciondndolo con una
corona, y Publio Cornelio Escipion Nasica Serapion (pontifice
maximo el mismo afio de 133 y también en el 132), tras reunir a un
numeroso grupo de colaboradores, asesinaron a Tiberio y a los suyos.
Alli fueron asesinados mas de 300 personas, todas ellas entre palos y
piedras, ninguno por la espada’™.

Fue esta, segin se dice, la primera sedicion en Roma, desde la
época de la abolicion de la monarquia, que acabé manchada de la
sangre de los ciudadanos. Las concesiones mutuas crearon un sistema
de respeto mutuo, donde los nobles temian al pueblo, y el pueblo
respetaba al senado. Se llegd a creer que Tiberio podria haber sido
persuadido, y que habria cedido mas facilmente si sus atacantes no
hubieran recurrido a la violencia, donde perecieron no mas de 3.000
personas. Parece que el odio a Tiberio fue el motivo de su destino mas
que por los pretextos que alegaba, y para ello no hay mas que ver
como trataron sus asesinos su cadaver. No escucharon los ruegos de su
hermano que tratd de quemar su cuerpo por la noche, sino que
lanzaron el cadaver al Tiber junto con los demas asesinados.
Condenaron a algunos de sus colaboradores y amigos sin juicio
alguno, entre quienes se encontraba Didfanes de Mitilene. Blosio de

7 Plu. TG 17.

! i PovAiig ovykabelopévng oi mhodatot; Plu. TG 18.2. Como ya hemos sefialado, Badian
ve aqui una muestra del tipico estereotipo de la stasis griega, donde se muestra el
conflicto entre ricos y pobres como causa principal del conflicto social; Badian (1972),
707.

™ Plu. TG 18.

3 Plu. TG 19.

183



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Cumas fue juzgado por los coénsules y tras demostrar una lealtad
inusitada, fue absuelto’®.

Cayo: Cayo Graco, se apart6 de la vida publica bien por miedo o
por suscitar el odio entre sus enemigos, por lo que se gano las
sospechas de algunos que aseguraban que no era partidario de las
politicas de su hermano. También hay que tener en cuenta que Cayo
tenia nueve afios menos que su hermano, y éste ain no habia cumplido
los treinta cuando lo asesinaron. Sin embargo, el tiempo mostraba que
Cayo habia desarrollado buenas cualidades, incluyendo la oratoria,
donde destacaba especialmente, lo que demostré que su vida no se
veria privada de la accidon politica. Demostré su elocuencia en la
defensa de su amigo Vetio, donde los demas oradores no fueron mas
que nifios en comparaciéon a Cayo. Los nobles, temerosos de las
habilidades de Cayo, hablaban sobre cémo podrian evitar que éste
accediera al tribunado. Asi pues, le fue encomendada la tarea de servir
como cuestor en Cerdena bajo el mando del consul Orestes [afio 126].
Existia también la opinion de que Cayo era un aprovechado al igual
que su hermano, y que simplemente se alimentaba del apoyo de la
multitud, Plutarco no obstante, no se muestra de acuerdo a esta idea, y
asegura que la actividad publica de Cayo se debia mayormente a una
necesidad mas que a una decision suya. Esto queda ratificado por
Ciceron™, quien dice que Cayo tratd de tener una vida alejada de la
politica, pero que Tiberio se le apareci6é en suefios y le asegurd que
compartirian destino’.

Una vez en Cerdefia, Cayo sobrepasd a todos en cuanto a sus
cualidades. Tras un duro invierno, el senado decidi6 que las tropas de
la isla debian de ser reemplazadas, a excepcion del consul Orestes y
de Cayo. Este, enfurecido por la noticia, navegd a Roma, lo que
suscitd cierta antipatia hacia él, no solo entre sus enemigos, sino

4 Plu. TG 20.
05 Cic. Div. 1.26.56.
% Plu. CG 1.

184



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

también entre el pueblo, incapaz de entender como un cuestor era
capaz de abandonar a su comandante. Sin embargo, en lo que Plutarco
considera un alarde de excelente oratoria, Cayo consiguié cambiar la
situacion, y tras su defensa paso6 ¢él a ser el injuriado a ojos de los
censores’”’.

Cayo comenz6 entonces su andadura hacia el tribunado. Ningun
hombre notable, sin excepciones, apoyd su candidatura, pero un
gigantesco grupo de gente vino a la ciudad a votar [Plutarco muestra
aqui, a diferencia de su hermano Tiberio, el verdadero apoyo del que
disponia Cayo]™®. Habiendo excitado a la multitud, dictd dos leyes: la
primera consistia en que ningin magistrado depuesto por el pueblo
podria volver a presentarse al cargo, y la segunda trataba de que si
cualquier magistrado expulsaba a un ciudadano sin juicio alguno, éste
debia ser perseguido’™.

Plutarco asegura que Cayo traté de gratificar al pueblo y atentar
contra el senado con una serie de nuevas leyes, entre las cuales destaca
una ley judicial, que buscé reducir el poder de los senadores. Cayo
incluso cambio la forma de realizar los discursos en el comitium,
donde tradicionalmente el orador se dirigia hacia los senadores, ¢l
cambid su gesto y se dirigié al pueblo, costumbre que de ahi en
adelante practicaria, cambiando en cierta manera la forma de gobierno
de la aristocratica a la democratica [objetivo ultimo de Cayo]"’. La
gente no solo adoptd esta ley, sino que permitiéo que aquellos nuevos
jueces fueran elegidos por Cayo, lo que le otorgd cierto aire de poder
monarquico, e incluso el senado consintié seguir sus acciones. A pesar
de lo ocupado que le mantenian sus tareas, no perdia el buen trato con
la gente que se le acercaba, para sorpresa de aquellos que pensaban

que se trataba de un hombre arrogante y violento’"'.

7 Plu. CG 2.
8 Plu. CG 3.
7 Plu. CG 4.
0 Plu. CG 5.
I Plu. CG 6.

185



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

El senado, temiendo que el poder de Cayo se veria acrecentado
hasta limites insospechados, atrajeron a su colega el tribuno Livio
Druso, que nada tenia que envidiar en cuanto a riqueza, elocuencia y
origen, de otros romanos. Su estrategia no seria la violenta, sino la de
realizar ciertas concesiones a la plebe para contentarlos y asi atraerlos
a su lado’". El propio Livio, en sus arengas publicas, siempre dijo que
tratd de introducir estas medidas dentro de la autoridad del senado,
que deseaba ayudar al pueblo, siendo esta la unica ventaja que pudo
aprovecharse de sus propuestas politicas. La reaccién de la plebe
frente al senado se relajo tras las intervenciones de Livio, lo que
tranquilizé en cierta manera la situacion politica’".

Cayo, que ahora estaba ausente de Roma, dejé en Roma como su
representante a Marco Fulvio Flaco. Plutarco afirma que su politica
era agresiva, y considera que él fue la causa de la ruina de Cayo’". Un
aristocrata llamado Lucio Opimio, traté de conseguir el consulado, y
su objetivo consistia en hacer frente a Cayo, que no gozaba de su
mejor momento de popularidad’”’. Nada mas llegar a Roma, Cayo
cambié su lugar de residencia, por considerarlo mas democratico
(Onuotikwtepov). Se traslado del Palatino al Foro, lugar donde mucha
gente humilde se habia asentado [tratd con este gesto de acercarse mas
a la gente]'®. Plutarco muestra de nuevo que Fulvio resultaba un
compaiiero violento’"’. En un contexto de tension generalizada, ambos
bandos comienzan a movilizar a sus fuerzas. Plutarco muestra
claramente los grupos que componian estos bandos, por un lado el
senado y los caballeros [simbolo del fracaso de la politica de Cayo],
por otro lado, Fulvio moviliz6 a la chusma (dyAov), mientras que
Cayo trat6 de frenar el conflicto. Vemos aqui como Plutarco muestra

712 Plu. CG 8.
3 Plu. CG 9.
7 Plu. CG 10.
5 Plu. CG 11.
716 Plu. CG 12.
7 Plu. CG 13.

186



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

una clara diferencia entre Fulvio y Cayo [el primero se muestra como
un mal ejemplo, pues se dedica, junto a sus secuaces, a emborracharse
la noche previa de una votacion, mientras que Cayo y los suyos se
mantienen disciplinados]”®. Fulvio toma el Aventino, en un principio
en contra de la voluntad de Cayo, y tras una dura refriega, el consul
Opimio acaba con los amotinados’”. Cayo consigue huir, pero no

llega muy lejos y se suicida, junto con un esclavo de confianza
llamado Fildcrates, en un bosque sagrado que se hallaba cerca de los
limites de la ciudad™.

Lam. V. La mort de Caius Gracchus - Francgois Topino-Lebrun (1798)

8 Plu. CG 14.
9 Plu. CG 16.
0 Plu. CG 17. Inscripcién del templo: “Epyov dmovoiog vadv dpovoiag motel; Plu. CG 17.6.

187



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

3.2.1.1.7 — Dion Casio

Dion Casio se muestra muy hostil hacia las reformas de los dos
hermanos en general, ilustrandolos como unos simples oportunistas
ansiosos por el poder.

Tiberio: Tiberio Graco caus6 una gran convulsion al gobierno de
la ciudad, a pesar su intachable origen familiar. En proporcion a todas
las ventajas que poseia, disponia de ambicion, y ésta le llevo por lo
que era peor para ¢l. Dion describe la campafia numantina de Tiberio
como una forma de obtener fama, y al habérsele negado, tratdo de
adquirirla del modo mas rapido, con le favor de la plebe. Marco
Octavio, debido a una enemistad personal, injuri6 el cargo, como lo
hizo Tiberio, trayendo la violencia, propia de un gobierno despoético en
lugar de uno democratico (domep €v dvvaoteig TV GAL OV
onuokpartiq). Tiberio propuso ciertas leyes para el beneficio del
populacho en cuanto a materia militar, y transfirié las cortes de manos
del senado a los caballeros, cambiando y perturbando las
costumbres™!. Cuando el periodo de su tribunado estaba cercano a su
fin y se vio en peligro por sus enemigos, se hizo acompanar por su
hermano, y nombrar a su suegro consul, y para conseguir este fin no
dudo6 en prometer cualquier cosa a la plebe, y trato de conmoverlos
viéndose acompafiado en publico de su esposa e hijos’. Dién afirma
que ninguno de sus rivales se regocijé6 con su muerte, y aunque
supusiera un gran obstaculo para sus causas, sintieron su pérdida [lo
que contradice los hechos acaecidos, es decir, el asesinato de
ciudadanos indiscriminadamente y el no otorgarles unos funerales
apropiados]’>.

Cayo: Cayo tuvo los mismos principios que su hermano, también
fue un talento desperdiciado y demostraba poseer una naturaleza
turbulenta, aunque demostré ser mejor que sus contemporaneos en la

21 Tiberio hizo una propuesta de ley que no fue aprobada, serd Cayo quien lleve a cabo este
proyecto.

72 D.C.24.83.1-8.

™ D.C.24.84.1-2

188



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

oratoria. Por estas razones, sus disefios eran mas atrevidos, su osadia
mas espontdnea y su arrogancia mayor. Fue el primero en andar
durante los discursos y el primero en llevar el brazo al desnudo. Su
diccion era muy condensada, y trataba muchos temas que sintetizaba,
por lo que solia ir acompafiado de un flautista que le ayuda a seguir el
ritmo y a autocontrolarse. Asi era el hombre que atacé la constitucion,
y asumiendo que ninguna restriccion existia en cuanto a la oratoria,
rapidamente se gano el apoyo de la plebe y de los caballeros. Si
hubiera llegado a vivir mas, toda la nobleza y el senado hubiera sido
eliminado, pero el poder de éstos era tan grande que consiguieron
enemistar a los propios seguidores de Cayo y tornarlos contra €l, y fue

derrocado con sus propios métodos™*.

3.2.1.2 - Fuentes que separan

3.2.1.2.1 — Varron
Varrén hace una minima mencién a la ley judicial de Cayo, que
serd analizado en el punto 3.3 en profundidad’.

3.2.1.2.2 — Diodoro Siculo

En Diodoro conservamos poca informacion y muy fragmentada,
aunque bastante hostil, especialmente hacia la figura de Cayo.

Tiberio: Tiberio Graco fue el hijo de aquel Tiberio dos veces
consul, quien consiguié grandes victorias militares y gozo de una
intachable carrera politica. Su madre era nieta de Publio Escipion,
vencedor de Anibal y de los cartagineses. A pesar de ello se labrd una
reputacion digna, y sobrepasaba a sus contemporaneos por sus
cualidades’™.

La muchedumbre penetré en Roma desde el campo, como las olas

4 D.C.25.85.1-3.
3 Fr. 425 Salvadore = fr. 114 Riposati = Nonio p.728,19L.
26 D.S. 34/35.5.1.

189



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

hacen al mar. Acudieron con la esperanza de la salvacion, de que un
campedn que no temiera a nada o a nadie los defendiera, uno que
dispusiera de la determinacion suficiente y enfrentara cualquier
peligro hasta su tltimo aliento (...)".

Mientras que el suyo no era un grupo recientemente formado y
formado por muchas tribus, sino que comprendia a los segmentos mas
politicamente alertas y adinerados de la poblacion’®. Desde entonces,
la fuerza de ambos bandos se igualod, y las tensiones se acrecentaron
entre los dos grupos, manifestandose en multitud de debates’™.

Octavio, después de ser depuesto y pasar a ser un ciudadano
privado, se mantuvo en casa. Octavio, cuando Tiberio propuso la
expulsion de éste del cargo, puso haber hecho lo mismo. En ese caso
los dos hubieran compartido destino, tanto si se aprobaba como si
1,10730.

Como Tiberio siguid el camino de la destruccion, recibio el
castigo que se merecia. Nasica, reuniendo a un grupo de gente,
prevalecio sobre cualquier dificultad™'.

Las noticias sobre la muerte de Tiberio llegaron a Escipion
Emiliano, que llor6é su muerte y dijo: “Asi perezca cualquier otro que
haga tales actos™”?.

Cayo: El populacho (mAfifoc) se amontondé a su lado, no
solamente cuando ocupd su cargo, sino también cuando era un
candidato, he incluso antes. Cuando volvi6 a casa desde Cerdena (tras
ejercer alli de procuestor) y desembarcar la gente irrumpid en aplausos
y aclamaciones, tal era su popularidad entre la gente comun (Tocavtn

27 Se ha perdido la parte que sigue al texto hasta cierta parte, donde se narran las tensiones

entre los que apoyan a Tiberio y los que no; D.S. 34/35.6.1.

Diodoro se refiere a un rival de Tiberio, probablemente Octavio.

7 D.S. 34/35.6.2.

3% De nuevo un salto en el texto; D.S. 34/35.7.1 = Const. Exc. 4.386-387.

31 Aqui termina este fragmento; D.S. 34/35.7.2 = Const. Exc. 4.386-387.

32 Q¢ dmdrorto kol Ahog GTic ToradTd ye pélot; D.S. 34/35.7.3 = Const. Exc. 4.386-387.

728

190



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

PG odTOV v gVvoiag dyAtciic VepPoin) .

Graco, que lleg6 a tales puntos de poder y arrogancia, dijo que en
la votacion sobre el exilio de Octavio (mas bien sobre la denegacion
de volver al cargo a antiguos magistrados que habian sido expulsado
de éste), lo habia dejado libre por peticion de su madre™*.

Publio Popilio Lenate, quien fue miembro de los tribunales
senatoriales para castigar a los seguidores de Tiberio, fue escoltado a
su salida de la ciudad, y la gente no sinti6 demasiada pena pues habia
sido demostrado que era corrupto, y por ello, no pudo haberse
defendido ante la maniobra de Cayo™’.

Existe debate sobre la posicion de este fragmento, su parecido con
el pasaje de la votacion sobre la deposicion de Octavio resulta
confusa, aunque se cree que puede ser un afadido posterior para
comparar a ambos hermanos, seguiremos el mismo orden establecido
por el autor™®. 17 tribus votaron en contra de la ley y otros 17 a favor.
La ultima tribu desempataria el resultado, y parecia unanime que su
voto se decantaria en pro de la ley, y Graco (Cayo o Tiberio, depende

la interpretacion), grito:

“;Ahora la espada cuelga sobre la cabeza de mis
enemigos! En cuanto a todo lo demas, cualquiera que sea
la decision de la Fortuna, estaremos contentos””.

Este fragmento muestra el final de Cayo, y serd tratado en el
punto 3.2.3.37%,

7

@

’ D.S. 34/35.24.1.

4 D.S. 34/35.25.2.

> D.S. 34/35.26.1.

¢ Cfr. la edicién de LOEB, Walton (1984), 115, n. 4.

7 T pév Eipog émikerron toig &ypoic, mepi 8¢ @V AoV G¢ Gv T TOym PpaPedon
otépopev; D.S. 34/35.27.1 = Const. Exc. 4.389-390.

¥ D.S.34/35.28a.1.

7

)

7

@

7

@

7

@

191



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

3.2.1.2.3 — Apiano

Tiberio: El autor realiza una reflexion sobre las sediciones
sufridas, y llega a la conclusion de que la primera trifulca que acabd
en un conflicto armado entre muchos ciudadanos, ocurrid con
Tiberio”. Apiano continia algo mas tarde, con una breve
introduccion, y analiza la situacion previa a la reforma de Tiberio, es
decir, la situacion en la que se encontraba el reparto de tierra, y como
las necesidades de reparticion derivan en la lex Licinia del aio 3677,

Tiberio era un individuo avido de gloria y un orador poderoso, por
lo que era conocido entre muchos™'. Los ricos (mhovciovc) se vieron
enormemente afectados por la ley, y se lamentaban de que los pobres
(révnowv) se hubieran aduefiado del fruto de su trabajo™. Segun
Apiano, lo que Tiberio tenia en mente no era el dinero, sino los
hombres. Inspirado por la eficacia del trabajo, y pensando que aquello
era la cosa mas importante ocurrida a Italia, no se dio cuenta de las
demas dificultades que le rodeaban’. Marco Octavio, compafiero
tribuno, fue inducido por aquellos poseedores de tierras a que
interpusiera su veto [entre los romanos un veto negativo siempre
vence a una propuesta positiva], y Tiberio llama a votacién para
destituirlo de su cargo. Finalmente Octavio fue destituido y en su
lugar se eligié a Quinto Mumio. La ley agraria fue aceptada’™*.

El primer comisionado fue compuesto por el propio Tiberio, su
hermano Cayo (que por entonces contaba con 20 afos), y Apio
Claudio, ya que la plebe temia que la ley no fuera a ser efectiva si el
propio Graco y los suyos no se encargaban de ello personalmente. La
nueva ley popularizé a Tiberio enormemente, hasta el punto de parece,

39 App. BC1.2.
ZT App. BC 1.7-8.
. App. BC 1.9.
. App. BC 1.10.
App. BC 1.11.
4 App. BC 1.12.

192



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

no el fundador de una ciudad o un pueblo, sino de toda Italia’™.

Apiano describe los acontecimientos sobre el intento de
reeleccion del cargo de Tiberio, lo que resulta interesante para ver cual
es el apoyo del que gozaba Tiberio en opinion de Apiano: Llego el
verano, y con €l las elecciones a tribuno. Con la cada vez mas cercana
fecha de votacion, resultaba evidente que los ricos (mAovotot) habian
promovido a aquellos afines a sus intereses. Tiberio, temiendo que el
mal se cerniera de nuevo si se elegia a uno de estos candidatos, trato
de ser reelegido, pero sus compaiieros estaban demasiado ocupados en
la labranza, por lo que tratd6 de convencer a los plebeyos urbanos (1@
dotel Ofjuov katéeevye), y uno por uno, les asaltaba por la calle
tratando de ganarse su favor y su voto’. Tras suspenderse la votacion
hasta el dia siguiente, los pobres (mévntag), acompafaron a Tiberio a
su casa bafiados en lagrimas, y alli permanecieron hasta la mafnana
siguiente. Cuando el dia lleg6 comenzaron los conflictos, y el bando
de Tiberio, armandose con cualquier objeto a su alcance, tomaron el
lugar™’.

En estas circunstancias, el senado se reunio en el templo de Fides
[Jupiter]. Apiano se sorprende aqui de que no se eligiera a ningin
dictador para estos tiempos de emergencia, como era costumbre’,
Tras debatir, el senado se dirigi6 al Capitolio para enfrentarse a la
situacion, encabezado por el pontifice maximo Cornelio Escipion
Nasica, y comenz6 asi la matanza. En la contienda, muchos de los
partisanos de Tiberio fueron asesinados, incluido ¢l mismo, cerca de
las estatuas de los reyes [muy apropiado]”™. Todos los cuerpos fueron

lanzados al Tiber por la noche’™.

5 App. BC 1.13.

™8 App. BC 1.14.

7 App. BC 1.15.

™8 Tal vez por la espontaneidad de la situacion, lo que lo distingui6 de la tentativa de Cayo,
donde el senado calculd mejor su reaccion a efectos legales.

Sin duda un final muy apropiado para aquél que aspiraria al regnum; Earl (1963), 119.

0 App. BC 1.16.

749

193



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Asi perecio Tiberio, perdi6 su vida por una causa excelente, pero
ejecutada de forma violenta, y este crimen, el primero perpetrado en
una asamblea publica, qued6 impune. En cuanto a la consecuencia de
su asesinato, la ciudad se mostré dividida entre el regocijo y la
congoja”'. Después del asesinato de Tiberio y la muerte de Apio
Claudio, Fulvio Flaco, Papirio Carbo y Cayo Graco fueron quienes se
encargaron de la reparticion de la tierra, formando la nueva comision
agraria. Algunos poseedores se negaron a colaborar evitando dar las
cantidades exactas de sus posesiones, por lo que se instd a aquellos
funcionarios que sefialaras los nombres de esas personas. El trabajo
realizado resultdé ser muy arduo debido a las irregularidades
contractuales y a la falta de informacion y/o colaboracion en general.
Las injusticias hechas por los ricos no fueron faciles de remediar (koi
10 1®V Thovsimv adiknpa kainep dv péya dvoeniyvwotov fv). Por lo
que no sucedid otra cosa que los distintos grupos cambiaran de
terrenos con otros’,

Cayo: La reparticion se retrasdé enormemente debido en parte a la
falta de cooperacion, y en medio de este clima tan hostil, Cayo Graco
se gan6 las simpatias del pueblo y se propuso como tribuno de la
plebe. Este se mantuvo al margen del panorama politico tras el
asesinato de su hermano, pero al haber sufrido a manos de algunos
senadores, decidio volver a la vida publica. Répidamente consiguio el
apoyo del pueblo (6fjnov), junto con el de Fulvio Flaco. Fue elegido
tribuno para el proximo ano, puesto que la ley definia que el pueblo
podria directamente elegir a uno si no habia suficientes candidatos™.

En su segundo tribunado, Cayo, gozando del apoyo de la plebe
(olo & &yov 1OV Sfjpov Eupicov), decidid ganarse el favor de los
caballeros. Para este efecto, transfiri6 el control de los juicios a los
caballeros. Se dice que con esta maniobra politica, Cayo afirmé haber

31 App. BC 1.17.
2 App. BC 1.18.
3 App. BC1.21.

194



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

destruido el poder del senado. Esta ley provocd que existiera otro

conflicto entre facciones, un conflicto que perduraria en el tiempo”™*.

La intromision de Livio Druso, un tribuno favorable al senado”>,
hizo que Cayo perdiera el apoyo de la chusma (dnpoxomiuoatog). Por
ello, Cayo se ausentd6 de Roma para fundar una nueva colonia en
Cartago, pero regreso rapidamente’.

Las tensiones se acrecentaron y comenz6 la contienda. El consul
Opimio, atacd a Cayo y Fulvio, que habian tomado el Aventino, con la
idea de que si mantenian una posicion fuerte alli, podrian negociar con
el senado de algin modo. Tras el fracaso de las negociaciones y el
ataque del consul, Cayo consigui6 escapar cruzando el Tiber por un
puente de madera [Pons Sublicius], y viendo que iba a ser capturado,
mandd a un esclavo que lo asesinara. Tras el incidente, el senado

mando construir un templo a Concordia en el Foro™’.

3.2.1.2.4 — Lucio Ampelio

Lucio Ampelio hace una pequefia mencion al nimero de
sediciones que hubo en Roma. Lo destacable de este autor es que
separa en dos a los hermanos Graco.

Hubo cuatro sediciones en Roma: La primera fue la de Tiberio
Graco, quien, al perturbar la ciudad con motivo de las leyes judiciales
y agrarias, fue asesinado en el Capitolio por Escipion Nasica al frente
de una tropa armada. La segunda sedicion fue la de Cayo Graco, su
hermano, que enardecia el estallido de nuevos conflictos,
concernientes a la division de las tierras. El consul Opimio, junto con
su suegro, Décimo Bruto Calecio, promulgd la libertad de los

esclavos, y termind por destruirlo en el Aventino’®.

7

S

* App. BC 1.22.
5 App. BC 1.23.
36 App. BC 1.24.
31 App. BC 1.26.
8 Amp. 26.

7

a

195



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

3.2.2 — Tiberio

3.2.2.1 - Apoyo: La aristocracia

La opinidon general ve en el asesinato de Tiberio una reaccion
conjunta del senado, una oposicion abierta’™. Sin embargo, cabe
destacar que el propio senado no participa directamente en el asesinato
del tribuno, y que es un priuatus quien perpetra el ataque. Badian es
quien da la vuelta a la situacion, realizando una nueva lectura del
momento politico en el que se halla el senado, contradiciendo la
anterior idea, defendida principalmente por Earl. En opinion de éste
ultimo, la nobleza romana se encuentra profundamente dividida entre
aquellos que en 133 insisten en los poderes y derechos del tribunado
de la plebe, y aquellos que se oponen casi undnimemente al proyecto
de Tiberio. En definitiva, no existen grupos o individuos neutrales.

Esta enemistad entre ambos bandos se ve reflejada, en opinion de
Earl, en la faccion de Tiberio, donde encontraremos a dos eminentes
juristas: Publio Mucio Escévola y Publio Licinio Craso Muciano’®.
Segun el mismo autor, la base del poder de Tiberio residia en el apoyo
que éste tenia del proletariado™'. Gran parte de este apoyo proletario
residia en la gens Claudia, que habia conseguido ganarse a una gran
parte de proletarios convirtiéndolos en clientes propios’. Del mismo
modo, la familia Sempronia no carecia de clientes. El pacto de foedus
realizado por Tiberio con los numantinos en 137 en calidad de cuestor

% Briscoe opina de diferente manera, y ve que aquellos que apoyaron a Tiberio o no, lo

hicieron en un contexto social en el que las reformas que se estaban sucediendo tenian una

mayor relevancia que otras vividas anteriormente, por lo que el mayor alcance de las

mismas provocd que cada individuo o familia actuara de modo mas independiente;

Briscoe (1974), 134-135.

Para una mayor comprension de la evolucion de la jurisprudencia romana de esta época

consultar Horvath (1994), 93-116; Schiavone (2005), 134-151; Earl (1963), 47. Sobre

estos dos personajes; Briscoe (1974), 128-129.

! Tanto la plebs urbana, como el proletariado rural; Plu. TG 10.1-4; App. BC 1.10, 1.13-14;
Brunt (1962), 72; Earl (1963), 41.

62 Earl (1963), 47.

760

196



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

del consul Cayo Hostilius Mancinus se produjo gracias a la propia
clientela de Tiberio y a su influencia personal, no debido al imperium
del ejército romano. La posterior anulacion de este pacto por parte de
Escipion Emiliano, rompid las posibles relaciones que se pudieron
establecer entre ambas familias, dejando como tUnica alianza logica la
que se llevé a cabo con la gens Claudia’™.

La hostilidad que sufre Tiberio por parte del senado no llegara,
segun Pina Polo, hasta que Tiberio realiza la propuesta de la
reparticion de la herencia de Atalo III, rey de Pérgamo, que lego al
pueblo de Roma sus posesiones’*. Tiberio propuso que los bienes se
repartieran entre aquellos que habian recibido tierras gracias a la
reciente lex agraria. Estos plebeyos necesitarian dinero para poder
hacerse cargo de las tierras que han recibido y asi poder comprar los
instrumentos necesarios para su explotacion. Sin embargo, los asuntos
de politica exterior eran competencia exclusiva del senado,
convirtiendo la propuesta de Tiberio en un peligroso precedente
historico. Eudemo, el embajador del reino de Pérgamo, fue acogido
por Tiberio en su casa’. Después, sin hablar con el senado, reunié un
concilium plebis y expuso que el gobierno debia encargarse del
control de la herencia’. El padre de Tiberio adquirié su clientela en
165 en su embajada hacia el Este, por lo que en opinion de Earl la
gens Sempronia se convertiria en la representante de Atalo y Pérgamo

83 Earl (1963), 66-72. Earl analiza el origen de la gens Sempronia y las relaciones de
amicitia de ésta con otras familias. Principalmente con los Claudio, dentro del cual
encontramos a Cayo Claudio Pulcro, mayor soporte de Tiberio, y dos personajes menores,
los ya mencionados abogados Publio Mucio Escévola y Publio Licinio Craso Muciano,
procedentes de una familia mas reciente que la Sempronia; Plu. 7G 9.1; Cic. 4c. 2.5.13;
Cic. Rep. 1.19.31. También nos encontramos con la gens Fulvia, representada por Marco
Fulvio Flaco, la gens Manlia con Manio Manilio Nepote; Earl (1963), 13, n. 6, y
finalmente la gens Calpurnia, con L. Calpurnio Piso; Earl (1963), 7-15.

764 Pina Polo (2016), 8.

5 Plu. TG 14.1-3.

766 Badian ve aqui la primera utilizacién de clientela extranjera para influir en la politica de la
ciudad; Badian (1967), 173ss.

197



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

en Roma’™’. Los vinculos entre Tiberio y Eudemo y sus representantes

son mas que probables. Desde este punto en adelante, la campafia
propagandistica cambia de sentido, no centrandose exclusivamente en
la ley agraria, sino en la propia persona de Tiberio. El ex-consul Tito
Annio Lusco (153) acuso a Tiberio de violar la sacrosantidad del cargo
de tribuno cuando éste expulsé a Opimio del cargo, su colega en el
cargo en 1337, Otros dos ex-consules, Quinto Pompeyo (141) y
Quinto Cecilio Metelo Macedénico (143), lo acusaron de tratar de
instaurar la tirania (regnum) en Roma’®. Incluso circuld el rumor de
que Eudemo le habia otorgado la diadema y la capa purpura a Tiberio,
sefial de las monarquias helenisticas’.

Tiberio y su faccion habian conseguido exponer la debilidad de la
tradicional forma de gobierno de la nobleza oligarquica. El basar
enteramente su fuerza en el proletariado chocaba con el propio sistema
romano que no funcionaba exclusivamente como una democracia.
Esta es la vision de Last, que opina que Tiberio trataba de imponer en
Roma un sistema oclocratico, en el sentido polibiano del término™".
Earl asegura que los politicos romanos acostumbraban a usar a la
gente y trataban de mantener el poder real de Roma lejos de ellos””.
Las acciones de Tiberio convertirian, no al pueblo en su conjunto, sino
especificamente al proletariado, en el duefio politico. En opinion de
Earl, el proletariado solo le seguira hasta verse satisfecho en sus

demandas; una vez falte esto se despediran de é1’. En su intento de

87 Earl (1963), 93-94.

7 Plu. TG 14.4-6.

™ Plu. TG 14.1-3.

70 Plu. TG 14.3, 19.2-3; Pina Polo (2016), 8.

" Last (1962), 34.

2 Earl (1963), 104. El poder en la ciudad era ostentado por un grupo de hombres altamente
preparados por su personalidad y su cultura; Nicolet (1971), 114.

Earl (1963), 104. El tribuno se supone que representa al Pueblo, una vez que no lo hace
puede dejar el puesto o ser depuesto. Badian sefiala que la sacrosantidad del puesto no
significa su proteccion, incluso un rey puede ser expulsado (Tarquinio) o las propias
vestales podian ser condenadas; Badian (1972), 708-709.

773

198



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

ser reelegido para su segundo tribunado en 133, Tiberio no consigue
un gran apoyo de la plebe (mas bien del proletariado, ni rastico ni
urbano). Earl no ve claro que la plebs rustica no apoyara a Tiberio,
principalmente por la época en la que fueron celebradas las elecciones
(hacia el mes de julio, la plebs rustica se dedicaba a recoger la
cosecha, que tradicionalmente se daba por finalizada oficialmente el
21 de agosto con el festival de la Consualia), puesto que los beneficios
que podria aportar la ley para ellos eran mucho mayores que los
beneficios que podrian conseguir con la habitual labor de campo. Sin
embargo creo que aquellos individuos pensaban mas en el beneficio a
corto plazo, dado que el proceso de ley necesitaria de mucho tiempo.
En cuanto a la plebs urbana, Earl opina que la faccion opuesta a
Tiberio consiguid, de una forma que no nos ha sido transmitida por las
fuentes, atraer de nuevo a la clientela, recordandoles su officia para
con sus antiguos patrones’. Creo sin embargo que el apoyo de
Tiberio no se basa en la plebe sino mas bien en los patronos de esa
plebe que lo apoyaban, y que por lo tanto no son los clientes quienes
cambian de patron sino mas bien los propios patronos quienes
cambian de bando.

Coincido con Badian en que no hay razon para pensar que la
oposicion a la ley agraria de Tiberio fuera muy solida en el senado, de
hecho el mismo autor sefiala que se conocen mas nombres de
tempranos partidarios de Tiberio que de opositores’”. Astin,
basdndose en la prosopografia, no comparte la opinion de Badian
sobre la oposicion del senado’. La afirmacion casi uniforme por parte
de la comunidad intelectual sobre la absoluta oposicion del senado
descansa unica y exclusivamente en las generalizaciones de nuestras
fuentes. Lo verdaderamente importante es la oposicion de los
principes. Algunos de ellos, presumiblemente, se oponian desde el

7 Earl (1963), 116.
"5 Badian (1972), 727. También en Akar (2013), 130-131, n. 129.
776 Astin (1967), 198ss.

199



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

principio, puesto que de lo contrario no habria sido necesario pasar
por alto al senado con la propuesta inicial. Sin embargo ningln
nombre es transmitido hasta la llegada de la herencia del rey Atalo. La
impresion es que los verdaderos ataques contra Tiberio, como sostiene
Pina Polo, comienzan en este momento, ataques realizados por
individuos distinguidos como Tito Anio, Quinto Metelo o Quinto
Pompeyo. No necesitamos imaginar un cambio a gran escala en el
senado para que se produzca la decision de continuar el trabajo de la
comision. Solamente unos pocos necesitarian cambiar de idea, tal vez
incluso solo fueran indiferentes o no tomaran partido hasta este punto.
Como hemos sefialado, sabemos que Manio Manilio Nepote, un
consular Fulvio Flaco y Cneo Servilio seguian vivos y activos. No
escuchamos nada acerca de sus opiniones sobre este asunto. La
imagen de los "ricos" como una clase degenerada que se aferra a sus
privilegios con una ceguera total respecto a las necesidades
nacionales, le resulta dificil de creer a Badian, aunque no la excluye
del todo. De igual modo, trata el conflicto entre ricos y pobres, que
aunque puede gozar de cierta fidelidad a la realidad, se basa
ciertamente en una tradicion historiografica’”.

3.2.2.2 - Influencia: Blosio de Cumas y el estoicismo
Blosio de Cumas, filoésofo estoico, fue tutor de Tiberio y de Cayo.
Este individuo ejercid una gran influencia en Tiberio y en sus
reformas politicas, por lo que es de vital importancia analizar aquello
que se conoce sobre este fildsofo. Comencemos por su biografia.

3.2.2.2.1 — Biografia de un filosofo
Cayo Blosio es un personaje relevante en el turbulento episodio
gracano. Como tutor de los hermanos Graco ejercid una gran
influencia en ellos, en especial sobre Tiberio’”®. Blosio tiene un

1 Badian (1972), 727.
" Plu. TG 8.

200



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

vinculo con Roma, pero ésta no es su ciudad natal. Su lugar de origen
se ubica mas al sur, en Cumas. Procede de una gens que parece estar
bien posicionada’. Livio llama Blossiis fratribus a los cabecillas de la
revuelta de Capua del afio 210, revuelta que movilizé a 170 campanos
con la intencién de incendiar la ciudad™. Dudley ve una relacion
entre aquellos hermanos Blosio y Cayo Blosio. Segun el autor el nexo
de union es el fuego, pues ve cierto paralelismo entre el intento de
quemar la ciudad de unos con la conocida pregunta realizada a Blosio
en su juicio’™'. La pregunta fue formulada tras el asesinato de Tiberio
Graco, y el episodio se encuentra en un contexto de persecucion
politica, donde muchas de las personas pertenecientes al entorno
gracano fueron juzgadas y condenadas’™. Dudley remite a una
pregunta formulada en el juicio de Blosio, donde, segtn las diferentes
versiones, o bien Publio Cornelio Escipion Nasica Serapion (183-132,
pontifice maximo el mismo afio de 133 y también en el 132)7, o bien
Publio Popilio Lenate (cénsul en 132) y Publio Rupilio (consul en
132)", le pregunta o le preguntan al acusado si éste seria capaz de
incendiar el Capitolio, ante lo que el acusado responde negativamente.
Tras insistir en la misma pregunta, Blosio admite la posibilidad,
aunque niega que una accidn asi fuera realizada por Tiberio a no ser
que el pueblo obtuviera algin beneficio de ello. Volviendo a la familia
Blosia, Ciceron dice que los Blossii son una poderosa familia de

™ En origen Blosio tenia conexiones con la estirpe Sabelia, la dominante en las ciudades

estado de Campania; Dudley (1941), 94.
80 Liv. 27.3.
81 Acerca de la intencion que Tiberio tenia de quemar el Capitolio; Cic. Amic. 37; Plu. TG
20; Dudley (1941), 95.
Segin Ferguson hay que resaltar que los personajes mas influyentes (a excepcion,
claramente, del ya difunto Tiberio) no fueron juzgados. Esto puede derivarse de la
necesidad de uniéon que buscaba el senado tras el asesinato de una figura inviolable;
Ferguson (1975), 142.
7 Plu. TG 20.
78 Cic. Amic. 11.37; Val. Max. 3.2.12.

782

201



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Campania™. Dudley deduce que dicha familia perdio privilegios por

pertenecer al “bando antirromano” o mas bien por apoyar y participar
en iniciativas contra la dominacién romana durante los vaivenes de la
Segunda Guerra Punica’’. Pero Cayo Blosio parece un individuo bien
establecido, con una capacidad econémica notable, ya que tenemos
constancia de que realizo sus estudios en Atenas y con posterioridad
se traslad6 a Roma™’. Por lo tanto, para la época tratada, su familia
aun goza de cierta importancia (al menos econdémica) en Campania.
Como hemos dicho, Blosio se desplaz6 a Atenas a fin de cultivar
su educacion, bajo la tutela de Antipatro de Tarso™®, que fue a su vez
tutor de Panecio de Rodas, férreo defensor de la propiedad privada,
pues creia que su eliminacion desataria la ruina del hombre™. Puede
que Blosio heredara de su maestro su pertenencia a la corriente
estoica, puesto que ambos tenian una buena relacion. Este, segin
cuenta Plutarco, agradecio a los vientos su llegada™. Se desconoce el
porqué de la aparicion de Blosio en Roma, pero es obvio que no era
un completo desconocido en la ciudad. Blosio gozaba de buenos
contactos, pues sabemos que se convirtid en hospes de la familia
Escévola™. Roma vivia una situacion delicada con dos grupos
oligarquicos importantes que en ocasiones colisionaban entre sus

8 Cic. Agr. 2.93.

8 Dudley (1941), 95.

787 Plu. Mar: 46; Sen. Dial. 7.9.

™8 Se desconoce su fecha de nacimiento. Se cree que murié entre los afios 130 y 129;
Dorandi (1999), 51.

Pohlenz (1959), 417. Para Griffin los estoicos no basan la felicidad en los bienes
materiales, sino en la propia virtud, aunque no debemos olvidar que los estoicos eran
practicos ante todo, y que, cualquier sabio, podria sufrir de hambre o frio. Existe la
discordia frente a estas ideas, Séneca, por ejemplo, afirma que Antipatro, maestro de
Blosio, no opinaba de aquella forma y que al igual que Cicerdn creen que las
transacciones deben regirse por la doctrina estoica del deber del individuo para la
humanidad; Griffin (1989a), 27.

790 Plu. Mar: 46; Sen. Dial. 7.9.

P! Cic. Amic. 2.37.

789

202



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

diferentes intereses, como en los casos de la lex Claudia del 2187*, o
la lex iudiciaria del 1227, En este nebuloso contexto, Blosio consigue
establecerse como tutor en una Roma que demanda continuamente los
conocimientos del mundo griego. Plutarco menciona la posibilidad de
que la reforma agraria de Tiberio surgiera gracias a la influencia
ejercida por los tutores Diofanes de Mitilene y el propio Blosio™.
Cicer6n, en cambio, abandona las sutilezas y entrega la autoria de la
reforma a Blosio™’. No resulta extrafio coincidir con Cicerdn, puesto
que Blosio permanece siempre al lado de Tiberio y participa
activamente en su politica, ya que en su condicion de filésofo estoico,
Blosio trata de participar en los asuntos publicos™. Lo cierto es que el
filosofo ejercid una importante influencia en Tiberio, puesto que,

"2 Meier ve en esta medida un intento de acercar a los caballeros a la plebe, mientras que
Botteri y Raskolnikoff opinan que la destruccion de la armonia entre los senadores y los
caballeros conlleva indirectamente a que estos tltimos y la plebe se distancien cada vez
mas, afirmando que aunque aun no reine la anarquia, se puede sentir la discordia por todas
partes; Meier (1966), 99; Botteri, Raskolnikoff (1983), 66. Estos dos grupos tuvieron
varios enfrentamientos importantes antes de la llegada de Cayo (/ex Claudia del afio 218).
Nicolet cree que los conflictos surgidos entre los dos grupos no se sostienen en disputas
econdomicas ya que ninguno de los dos grupos se especializa en un solo ambito
econdmico, sin embargo Ferguson opina que el orden senatorial tratd de frenar la
expansion del orden ecuestre relegando sus actividades econdémicas al comercio y no al
campo y a la explotacion de la tierra, propias de los senadores; Nicolet (1966), 286;
Ferguson (1975), 139. La vision de Ferguson resulta un tanto desfasada hoy en dia.

La ley, promulgada por Cayo Graco, trato de desestabilizar el gobierno. Esta sera la causa

del primer enfrentamiento civil romano segun Varréon (Non. P.728L = Varro, De uita

populi romani, fr. 114 Riposati = 425 Salvadore) o Diodoro (34/35.25.1) pues Cayo crea

un gobierno de “dos cabezas” (bicipitem), como veremos luego en el punto 3.3.

7% Plu. TG 8.

™3 Cic. Amic. 2.37.

96 Erskine (1990), 64. Segiin los estoicos, el filésofo no solo debe participar en el mundo de
las ideas sino también en el fisico, puesto que el filosofo estoico, ante todo, es practico
(D.L. 7.121), asi lo creia también Platon (R. 9.592 a-b) a quien los estoicos deben tanto.
Bréhier senala la capacidad de los estoicos de discernir, sobre todo a partir de Crisipo,
entre el mundo de las ideas y el mundo material, el estoico ve en la naturaleza la
sabiduria, pero no por ello abandona la ciudad o la politica; Bréhier (1910), 274-275.
Seglin Posidonio el hombre es ante todo un ser sociable y se complementa de otros;
Laffranque (1964), 494-495.

793

203



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

como sefialan Erskine y Pohlenz, su politica se adecua a la concepcion
que los estoicos tenian sobre la justicia, es decir, que lo comun fuera
de todos™. Asi lo ve también Nicolet, que asegura que Tiberio
justifica sus propuestas agrarias en base a la nocidon de justicia. Una
definicion de justicia nueva y revolucionaria en el &mbito romano, de
procedencia griega. Esta trata a la ciudad no como un ente singular,
sino uno compuesto por diversos individuos, trayendo una nueva
concepcion de la soberania del pueblo™®,

Con la llegada de Blosio a Roma, el cumano se encontraba en una
ciudad ajena a la suya. ;Cudl era la situacion juridica del filosofo?,
(disfrutaba acaso de la ciudadania romana? En opinién de Dudley si, y
asi nos lo demuestra, segun ¢l, el episodio de los 300 caballeros
campanos’”. Segun Livio, 300 caballeros campanos lucharon junto a
los romanos en Sicilia en la Segunda Guerra Panica®®. En el afio 209,
tras la revuelta de Capua, los caballeros fueron recompensados con la
ciudadania aunque no pudieron evitar ser retenidos como rehenes,
puesto que gracias al cautiverio, se preservaria la fidelidad de

7 «y pregunt6 a aquéllos si no era justo distribuir la propiedad comiin entre el comun”; &i
Sikatov ta kowva kowij dravépesOar; App. BC 1.11; Erskine (1990), 169; Pohlenz (2005),
541.

Nicolet (1971), 149-150. Sin embargo, esta concepcion no solo afecta a Tiberio, sino
también a sus rivales, puesto que es algo generalizado en Roma. Los estoicos se
esforzaran especialmente en resolver las contradicciones entre equidad y ley. Un discipulo
de Panecio, Hecaton, escribio un tratado sobre los Deberes, que nos ha transmitido
Cicerén y nos muestra dos vertientes principales dentro del estoicismo sobre el asunto;
Cic. Offic. 3.15.63, 3.16.67, 3.23.91. Una vertiente la representaria Didgenes de
Babilonia, que nos muestra la justicia como algo limitado, estrecho, es decir, sin mucho
margen y util. La otra vertiente la encabeza Antipatro de Tarso (seguido como escolarca
por Panecio) y destaca la humanidad y su interpretacion del derecho forjado bajo la luz de
la equidad. De estas dos interpretaciones dos maestros estoicos podrian haber formado
parte, Panecio y Blosio (Tiberio y Escipion también encajarian en esta interpretacion). Es
peligroso pensar que la inspiracion de los Graco vino de la union entre humanitas y
equidad, sin embargo si se puede decir que los adversarios invocan constantemente la
equidad. Los dos grupos podrian encajar en ambas interpretaciones segun Nicolet; Nicolet
(1971), 151-153.

™ Dudley (1941), 95.

9 Liv. 23.7.1.2; 23.31.10-12.

798

204



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

Campania. A cambio se entregaron 300 prisioneros romanos para
salvaguardar el bienestar de los campanos y asi asegurar el trato. Los
prisioneros romanos seran conducidos a Capua. Dudley cree que el
padre de Blosio seria uno de los prisioneros campanos y que recibiria
la ciudadania a pesar de la posicion antirromana de su familia®'. Al
margen de la teoria de Dudley, creemos que la ciudadania se
manifiesta en la posibilidad brindada a Blosio de someterse a un juicio
y de poder defenderse. Recordemos que Diofanes de Mitilene,
personaje ilustre como Blosio, fue ejecutado, junto con otros
colaboradores, sin haberse celebrado juicio alguno, debido a su
condicion de extranjero®”. Podemos afirmar por lo tanto que Blosio
era ciudadano romano®”.

Tras el asesinato de Tiberio, la persecucion de los partidarios de
los Graco es dura. Aunque Astin duda del gran alcance de la
persecucion, la realidad es que las fuentes nos muestra un panorama
bastante desolador:

“Y aun no acab6 aqui, sino que de sus amigos a unos
los proscribieron y desterraron sin juzgarlos, y a otros los
prendieron y les dieron muerte, entre los que perecio el
orador Di6fanes. A Cayo Vilio lo encerraron en una jaula,
y echando en ella viboras y culebras, de este modo tan
inhumano lo mataron™*,

Con la idea de extender cuanto antes la paz social, el senado
ofrece varias amnistias y algunas recompensas a personas

80

Dudley (1941), 95.

2 Plu. TG 20.

83 Dudley (1941), 96. Sobre el castigo de Roma a Capua en el 211, por el que dejo de ser res
publica, véase Lopez Barja (2007), 121, 179.

Koi todto mépag ovk v, GALAL Kol TV pikov adtod Todg pév EEekmpuTToV dKpitovg, Todg
8¢ cvlopBavovteg dmektivvocav. Ev oic kol Alogavig 6 pitop dndeto. I'éiov 84 Tva
Bidov €ig ayyeiov kobeipavteg kai cvvepPorovieg €xidvag kol dpdkovrag obtm
Siépbepav; Plu. TG 20.

804

205



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

pertenecientes al bando gracano, concretamente a los mas ilustres de
aquellos®”. En este contexto, algunos individuos no fueron juzgados o
perseguidos, algunos incluso llegaron a ostentar cargos publicos. Es el
caso de Apio Claudio Pulcro®®, Publio Licinio Craso Divo Muciano®”,
Publio Mucio Escévola®*® o Marco Fulvio Flaco®®. En cualquier caso,
en mi opinion, y siguiendo a Dudley, la represion fue brutal®'’. No hay
mas que releer la muerte de Cayo Vilio®"'. La persecucion acabaria con
los partidarios menos ilustres, cortando asi el apoyo popular y
clientelar que podian tener, para aleccionar a los personajes mas
ilustres que habrian sobrevivido a la matanza.

En medio de todo este caos, Blosio fue juzgado por su
participacion en los actos. Hay diferentes versiones en los autores
clasicos. En Plutarco se afirma que Publio Cornelio Escipion Nasica
Serapion (183-132, pontifice maximo el mismo afio de 133 y también
en el 132) fue el juez encargado del caso®?, Ciceron y Valerio Méaximo
en cambio defienden la participacion de Publio Popilio Lenate (consul
en 132) y Publio Rupilio (consul en 132)*". El juicio probablemente

805 Ferguson (1975), 142. El asesinato de Tiberio es un acto improvisado, espontaneo, no

responde a un complot tramado durante su mandato sino a la explosion de la tension
acumulada por las medidas que tomd. El senado traté de enmendar la situacion enviando
una embajada a aplacar a la diosa Ceres (deidad muy vinculada con la plebe), puesto que
el tribuno de la plebe era inviolable dentro del pomerium. La principal diferencia que
encontramos con lo que después le ocurrié a su hermano menor es que para entonces el
senado ya tenia preparado el respaldo judicial necesario, otorgando el primer senatus
consultum ultimum. Sobre el pomerium, véase Lopez Barja (2008), 10-11.

Miembro de la comision agraria en 133 y 131; Martinez-Pinna Nieto et al. (2008), 107.
Pontifice maximo en 132 y consul en 131 murié combatiendo contra Aristonico en Asia;
Martinez-Pinna Nieto et- al. (2008), 231.

Jurisconsulto y consul en 133; Plu. 7G 9.

Miembro de la comision agraria en 130 y consul en 125; Martinez-Pinna Nieto et al.
(2008), 189-190.

810 Dudley (1941), 97.

8L Plu. TG 20.

12 Plu. TG 20.

1 Cic. Amic. 11.37; Val. Max. 3.2.12.

806
807

808
809

206



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

se realizara a comienzos del afio 132, Ciceron no duda en utilizar a
Blosio como ejemplo de fidelidad y devocion, sin duda reflejo del
grado de implicacion que Blosio tenia dentro del proyecto de Tiberio.
Como hemos mencionado anteriormente, Ciceron y Plutarco afirman
que los jueces preguntaron a Blosio si él hubiera participado en la
quema del Capitolio de habérselo pedido Tiberio. Blosio niega esa
posibilidad, pero ante la insistencia de los demandantes responde
afirmativamente, aduciendo que Tiberio Unicamente quemaria el
Capitolio si con ello el pueblo obtuviera algiin beneficio®”.

En esta nueva situacion, Blosio ha visto mermada la influencia de
la que gozaba. Es mas que probable que mantuviera algunas amistades
en la ciudad, pero a pesar de ello y aunque siguiera siendo municeps, y
por lo tanto, ciues romanus, pertenecia al bando perdedor®'’. Nos
encontramos aqui con la primera pregunta: jhubo una segunda
quaestio? Sanchez Leoén se basa en Cicerdn para afirmar que Blosio,
tras haber sido absuelto, huye a Asia a la vista de la formacion de la
nueva quaestio, pues no veia la posibilidad de salir indemne una
segunda vez. Cree mas plausible la version de Ciceron®’, que la de

814 Aunque la fecha exacta del juicio no es nada clara, es imposible que éste se celebrara
después del verano del 132 ya que Rupilio se encontraba en Sicilia combatiendo al
autoproclamado rey Euno-Antioco. Sanchez Ledn cree mas factible que el juicio se
celebrara bien entrado el 132, aunque no descarta la posibilidad de que se efectuara a
finales del 133; Sanchez Ledn (2004b), 164.

$13 Cic. Amic. 11.37; Plu. TG 20.

816 Aunque Blosio era a efectos juridicos un ciudadano romano de pleno derecho, puede que

ciertos grupos lo despreciaran moralmente por ser cumano, del mismo que Catilina llamo

de forma despectiva a Ciceron: “no fuesen a creer que ¢l [Catilina], un hombre patricio,
de quien el pueblo romano habia recibido (de si mismo y de sus mayores) tantos
beneficios, tenia necesidad de la ruina del Estado, mientras lo salvaba Marco Tulio, un
forastero avecindado en Roma”; ne existumarent sibi, patricio homini, cuius ipsius atque
maiorum pluruma beneficia in plebem Romanam essent, perdita re publica opus esse,

cum eam seruaret M. Tullius, inquilinus ciuis urbis Romae; Sal. Cat. 31.7-8.

“Asi, pues, en su demencia, aterrorizado ante aquella nunca vista investigacion judicial,

escapo al Asia, y se paso a los enemigos de Roma, donde pag6 a la Republica sus grandes

y merecidas penas”; ltaque hac amentia, quaestione nova perterrutis, in Asiam profugit,

ad hostes se contulit, poenas rei publicae graues iustasque persoluit; Cic. Amic. 11.37.

817

207



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Plutarco®®, en la cual Blosio fue absuelto y huyo a Asia aunque la
autora no aclara por qué opta por la version de Ciceron®”. La comision
que juzgo a Blosio debid de crearse antes del verano de 132, puesto
que Rupilio, uno de sus miembros, se encontraba en ese periodo
guerreando contra Euno en Sicilia®’. Segiin la version, Nasica o
Lenate y Rupilio interrogan a Blosio en su primer juicio®™'. Si
seguimos lo dicho por Ciceron, Blosio bien podria haber llegado a
Asia a finales del afio 132, principalmente porque la formacion de la
nueva comision lo habria retenido en Roma®*”. Sin embargo, creo que
Blosio no habria esperado a la formacion de dicha comision para
fugarse. Linttot también opta por el afio 132*%. Por lo tanto, la llegada
de Blosio a Asia no esta nada clara. Tiendo a pensar que la comision
debid de celebrarse a principios del afio 132 y que tras ello Blosio
huyo de la ciudad que se hallaba inmersa en un ambiente muy hostil
para ¢l y para los suyos. La ciudad parecié calmarse con el tiempo,
pero Blosio no esperaria para marcharse de Roma. El filésofo decide
viajar a Pérgamo y unirse al rey-rebelde Aristonico, quien comienza su
campafia contra Roma y sus aliados en la peninsula anatdlica. La
guerra, iniciada por las pretensiones de Aristonico al trono de
Pérgamo, durara cinco anos™, entre el 133 y el 129, y comprendera
dos fases, que analizaremos en el punto 3.2.2.2.3. Blosio, desempefia a
nuestro parecer, un importante papel en el conflicto, pues no es

1% Plu. TG 20.

819" Sanchez Ledn (2004b), 164.

820 Dudley (1941), 97, nota 18.

821 Nasica en Plu. TG 20; Lenate y Rupilio en Cic. Amic. 11.37; Val. Max. 3.2.12.

822 Sanchez Leon (2004b), 164.

823 Aunque sin profundizar en ello afirma que los cénsules del 132, Publio Popilio Laena y
Publio Rupilio, fueron instruidos para perseguir y ejecutar a los seguidores de los Graco,
entre los que se encontraban Blosio, quien consiguié escapar, y Didfanes, que fue
ejecutado; Linttot (1994b), 73.

Técnicamente Aristonico es capturado por el consul M. Perperna en 130 tras el asedio a

Estratonicea, pero su legado perdura un afio mas hasta que los tltimos focos de rebelion
son sofocados por el consul M. Aquilio; Will (1967), 353.

824

208



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

casualidad que una figura como la del filésofo, que se ha dedicado a
plasmar en la practica sus ideas estoicas, aparezca en un contexto
semejante. Blosio, tras la derrota de Aristonico, decide quitarse la
vida. Dudley lo atribuye a la comprension de la imposibilidad de la
victoria y a que tampoco existen mas focos de “resistencia” contra

Roma®®,

Lam. VI. Die Akropolis von Pergamon - Friedrich von Thiersch (1882)
3.2.2.2.2 - Nexo de union: Tiberio y Aristonico

Blosio sirve de nexo de union entre Tiberio y Aristonico, entre la
reforma agraria y el levantamiento antirromano. Blosio no acude a
Asia aleatoriamente, pues podria haber optado por haber vivido en paz
tras salvarse del juicio. Para entender mejor la situacién centrémonos
en la etapa romana de Blosio. La familia Sempronia se procura a dos
maestros para sus hijos: el griego Didéfanes de Mitilene, y el campano
Blosio de Cumas. Di6fanes es mostrado como un orador mientras que

825 Dudley (1941), 99.

209



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Blosio se nos presenta como un filosofo®. Estos dos personajes

tendran una clara conexion con sus alumnos, en especial con Tiberio,
y acabaran sus dias apoyando su causa. Plutarco menciona la posible
autoria de los dos tutores respecto a la reforma agraria, enumerando
cinco razones de las que Tiberio podria haberse “inspirado” para su
programa®’:

Su educacién: la influencia de la educacion griega que recibieron
los dos hermanos sin duda encuentra eco en su obra®®,

Cornelia: la madre proporciona la educacion de sus hijos, una
educacion griega propiciada por su pertenencia a la gens Cornelia, ya
que muchos sabios griegos formaban parte del entorno de aquella
familia, como lo fueron Polibio o Panecio de Rodas.

Espurio Postumio: un compafiero de Tiberio que, celoso por la
fama que habia adquirido tras la campafia en Hispania, se adjudico
como propia la idea de la reforma agraria.

Etruria: de camino a la campafia en Hispania bajo las 6rdenes del
consul Mancino (137), Tiberio viaj6 por Etruria, donde, segin se
cuenta, tras ser testigo del deplorable estado en el que se encontraba el
campo y la gente que lo trabajaba, decidi6 actuar en consecuencia.

La plebe: la plebe exigia a Tiberio una solucion para la
desastrosa situacion mediante carteles o interactuando con €l en

persona®®’.

826 Plu. TG 20.

%7 Plu. TG 8.

828 «A los que (Tiberio y Cayo) dio tan esmerada crianza, que con ser, a confesion de todos,
los de mejor indole entre los romanos, aun parece que se debid mas su virtud a la
educacién que a la Naturaleza”; Tovc pév odv Ipéyyovg 008'0l mévy TEALD KOK®DC
Aéyovieg kot picodvieg EtoOAuncay gOTElY, MG 00K EDPLEGTUTOL TPOG APETNV EYEVOVTO
Popoiov ardviov kot Tpoefg te Kot toudevcemns ekmpenodg tvyov; Plu. TG 1. Ossier
opina que la influencia griega en Tiberio era inexistente; Ossier (2004), 64. Segln éste
autor, Diodoro y Apiano escriben en griego para un publico griego, lo que hace que
muchos de los actos de Tiberio sufran de una interpretatio graeca para que un publico
heleno pueda entenderlos.

Stockton no cree que la razon primordial de la politica de Tiberio sea motivada por las
exigencias que la plebe pudiera tener; Stockton (1979), 61. Aldrete analiza en un

829

210



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

El debate surge ya en la antigliedad. Como hemos sefialado,
Ciceron y Valerio Maximo creen que Blosio es el verdadero autor de
la idea®. Creo que la influencia de Blosio en la figura de Tiberio
Graco es indudable y que esa influencia tuvo una clara repercusion en
las reformas que Tiberio realizaria mas adelante™'. Debido a ello,
podria explicarse la huida de Blosio hacia Pérgamo. La conexion que
mantenia con la gens Sempronia podria haberle valido de ayuda,
puesto que el padre de Tiberio, también llamado Tiberio, fue a
aquellas tierras como parte de una embajada en dos ocasiones. La
primera en el 165, y la segunda junto con Lucio Léntulo y Servilio
Glaucio en el 16132,

Pero, ;por qué Blosio decide huir?, ;por qué a Asia?, ;acaso no
podria haber realizado las mismas acciones en Sicilia donde el
contexto de levantamiento servil que alli se estaba viviendo desde
hacia varios afios los propiciaban? Es cierto que entre la revuelta
siciliana y la asiatica existen similitudes. En ambos lugares vivian
gran cantidad de esclavos de origen sirio y era muy probable que el
componente social y religioso fuera similar en términos generales™”.
Pero el componente ideoldgico estoico es mucho mas marcado en la
revuelta asiatica por la propia llegada de Blosio, mientras que en la
siciliana las dos realidades, la siria y la nativa, convivian conscientes

interesante articulo la influencia que la plebe ejercia en las decisiones politicas del
momento; Aldrete (2015), 28-32.
¥ Cic. Amic. 37; Val. Max. 4.7.1.
81 En opinién de Ossier Tiberio buscaba lucrarse creando una nueva red clientelar que
estaria en deuda con €l por la adquisicion de nuevas tierras; Ossier (2004), 69.
La primera embajada es mencionada por Diodoro. Esta se desplazo por varios lugares de
Oriente, incluida la ciudad de Pérgamo, durante el reinado de Antioco IV Empavrg, entre
los afios 175 y 164; D.S. 31.17. La segunda embajada es mencionada por Polibio, y tenia
como objetivo evaluar la situacion de Grecia y Asia y descubrir los planes de los galatas y
las monarquias locales, puesto que Demetrio I Zotp (187-150), que fue llevado a Roma
como rehén por su tio y anterior rey Antioco IV, escapd al ver en peligro su derecho de
optar al trono seléucida con la intencion de recuperarla; Plb. 30.27; Martinez-Pinna Nieto
et-al. (2008), 141.
83 Fontenrose (1960), 95.

832

211



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

de las diferencias que existian entre una y otray el componente estoico
se manifiesta en la lectura del conflicto por parte de
Diodoro/Posidonio. Sin embargo, parece claro que para el filosofo
cumano existian algunas diferencias entre los dos conflictos. Dudley
opina que el levantamiento siciliano estaba por acabar y que
Aristonico y la revuelta pergamena seria el tinico nucleo antirromano
accesible para el filosofo®*. Para el autor, Blosio es un personaje que,
por tradicion familiar, se opondra a Roma. Sin embargo, Blosio no
poseia esa conciencia antirromana, no podia ser enemigo de la ciudad
cuando ¢él mismo se trasladd a Roma, fue tutor de dos de sus
personajes mas ilustres y participé de forma tan activa en su
politica®”. Incluso la rebelion de Capua y lo acaecido en Campania
durante la Segunda Guerra Punica, utilizado por el autor como
argumento principal, ocurri6 lejos de la época de Blosio. No obstante,
creo que Dudley estd en lo cierto respecto al conflicto en Sicilia.
Queda un afio para que la guerra concluya satisfactoriamente para los
romanos™®. La proximidad de la isla ayuda en la comunicacion, y
Blosio, como otros tantos romanos, conoceria la situacion siciliana
mucho mejor que la pergamena, es decir, que conocia suficientemente
el estado de la guerra como para pensar que era una causa perdida.
Ademas, la conexion que la familia de Tiberio tenia con Asia, dadas
las misiones diplomaticas realizadas por el padre, establecen una
clientela que Blosio bien podia haber utilizado®’. Segun Ferguson, la

84 Dudley (1941), 98.

835 Los estoicos crefan que el hombre sabio no debia de dar un aporte abstracto o conceptual
a la politica, sino también tomar parte en ella; Plato Rep. 9.592ab, D.L. 7.121, Stob. Ec.
2.7.94 = Wachsmuth, p.59 = SVF 3.611; cftr. Erskine (1990), 64.

Aunque la informacion textual recibida del conflicto es escasa podemos deducir que para
el afio 133 los rebeldes habrian sufrido serios contratiempos. Estas son todas las fuentes
que hablan sobre el conflicto: App. B.C. 1.9; Cic. Ver 4.112; D.S. 34/35.2.1-24; 2.25-
3.11; Str. 6.2.6-7; Flor. 2.7.1-8; Obs. Prodig. 27.27b; Liv. Per, 56.58-59; Posidon.
Historias: E&K F59 = FgrH, F7 = Ath. 12.542b; Oros. 5.6.1-6; 5.9.4-8 y Val. Max. 2.7.3;
2.7.9;4.3.10; 6.9.8; 9.12.1. Toda esta informacion se recoge en Shaw (2001).

87 D.S. 31.17.28; Plb. 30.27.

836

212



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

razéon de la eleccion asidtica reside en el “snoberismo” de los
estoicos®®. Para el estoico, es mas factible que un rey se convierta en
esclavo que un esclavo pueda convertirse en rey. Pero Ferguson
probablemente se equivoque, puesto que la base del estoicismo radica
en la capacidad de llegar a la virtud de todo individuo:

“La virtud [estoica] es una disposicion constante que
establece el acuerdo del individuo consigo mismo y con
la naturaleza [...]. Pero el sabio estoico no debe limitarse
a buscar su propia felicidad, sino que debe también ser
util a los demas hombres, sin distincion, pues todos son
sus hermanos, hijos todos del mismo Dios o ldgos
universal. Esta fraternidad universal, que traspasa las
fronteras y derrumba las barreras entre clases sociales, se
basa en el reconocimiento del fuego divino que hay en
cada humano™.

Blosio tomara un caracter mas radical con el tiempo, con un
mayor vinculo con el primer estoicismo, lo cual explicaria su
aparicion en Asia. La afirmacién y la lealtad procesadas por Blosio
hacia Tiberio en su juicio, demuestran que Blosio seguia manteniendo
las tradiciones de la vieja Stoa®. Tanto Pohlenz como Erskine
841

catalogan a Blosio como perteneciente a la primera escuela estoica®™'.

3.2.2.2.3 - Guerra en Asia
Las fuentes clasicas no otorgan mucha informacion del conflicto,
pero éste es de una gran importancia pues gracias a ¢l Roma toma

838 Ferguson (1975), 138.

89 Mosterin (2013), 150-152.

840 Erskine (1990), 178.

81 Pohlenz sefiala de manera acertada que mientras que Tiberio, heredero de Blosio,
promulga la igualdad de todos los hombres, y por lo tanto su derecho al ager publicus,
Panecio defendia férreamente la propiedad privada; Pohlenz (1959), 541; Erskine (1990),
178.

213



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

verdadero control sobre el Asia Menor**. Varias facciones participan

en el conflicto®”, reflejando asi la compleja situacion socio-politica
que vive la peninsula anatdlica y la creciente influencia que Roma
ejerce en la region®*. Hagamos un repaso a las fuentes de la campafia
asiatica. Las fuentes que mejor nos describen el conflicto son
Estrabon, Eutropio, Floro, Justino, Orosio y Veleyo Patérculo®”. Otros
autores como Ampelio, Apiano, Cicerdn, Festo, Frontino, Plutarco y
Valerio Maximo hacen alguna referencia a Atalo y su testamento o a

82 Roma comienza a controlar la regién mediante un sistema provincial en oposicion al
sistema clientelar previo; Will (1967), 355.
Aristonico tiene la ayuda de algunas fuerzas reales pergamenas, que se decantan por el
nuevo monarca. Mas tarde contara con el apoyo de propietarios empobrecidos, esclavos
liberados y algunas tribus descontentas. En guerra contra ¢l se encuentran las ciudades
liberadas mediante el testamento de Atalo III, los reinos vecinos que desean obtener
territorios y botin aprovechando la situacion de guerra civil, y la propia Roma, defensora
del testamento del difunto rey del que se beneficia directamente.
En palabras de Heinen sobre la situacion socio-cultural de Anatolia: “La masa de la
poblacion vivia en el campo, a menudo con unos minimos derechos. Esto es valido ante
todo para los /aoi, sujetos a una fuerte dependencia: eran una especie de siervos que
trabajaban en las posesiones del rey, de los grandes terratenientes, de las ciudades y de los
templos. Esta poblacion soportaba el mayor peso de la produccion agricola, y debido a su
opresion fue especialmente receptiva a las palabras socialmente revolucionarias del
pretendiente al trono de Pérgamo, Aristonico. Ademas sobrevivian en las ciudades griegas
y en regiones de Asia Menor de caracter indigena muchas tradiciones que se habian
desarrollado ya en época del dominio persa. Mientras bajo este dominio la variedad
cultural y lingiiistica de los pueblos de Asia Menor habia podido desarrollarse en libertad,
desde la conquista de Alejandro y bajo gobierno de sus sucesores, la lengua y las formas
de vida griegas alcanzaron el estatus de cultura dominante; adoptadas en un primer
momento por las capas dirigentes de los no griegos, con el correr del tiempo llevaron a
una helenizaciéon mas amplia y profunda. Una base importante para ello fue seguramente
el gran niimero de ciudades que habia en Asia Menor, ya que fueron éstas el vehiculo para
que se produjese una helenizacion mas duradera. Un factor ulterior, en comparacion con
Egipto por ejemplo, era la carencia de homogeneidad cultural y lingiiistica de las
poblaciones indigenas de Asia Menor. Este déficit debid favorecer mucho el éxito del
griego como lengua de comunicacién”; Heinen (2007), 89. Sobre la influencia romana en
la peninsula véase Sherwin-White (1977), 62-75.
845 Str. 14.1.38; Eutropio 4.20.1-2; Flor. Epit. 1.35.20.1-7; Iust. 36.4.7-8; Oros. 5.10.1-3; Vell.
2.4.1.

843

844

214



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

Aristonico, pero de forma muy sucinta®®. Estrabon, Frontino, Orosio y

Valerio centran su atencion en la muerte de Craso, consul enviado a
luchar a Aristonico en 131. Mas tarde lo mencionaremos.

La guerra se desarrolla de la siguiente forma. Roma envié una
comision senatorial en 132 dirigida por uno de los principales rivales
de Tiberio, Nasica®’. La embajada partid hacia Pérgamo tras la llegada
de Escipion Emiliano a Roma®*. El objetivo consistia en organizar el
traspaso de los bienes heredados por los romanos. Pero
inmediatamente a la muerte de Atalo, que ocurre en algin momento
de la primavera del 133, Aristonico se levanta en armas™’. Ya debia de
causar agitacion antes de la muerte de Atalo, pues tenemos noticia de
que en el testamento del rey se les otorgaba la ciudadania a los
soldados®’. Se intentaba atraer asi a los soldados para que éstos, tras
la muerte del rey, defendieran sus nuevos intereses y no se unieran a
Aristonico. El testamento otorga ciertas concesiones a las clases
menos privilegiadas, como la ciudadania a los ya mencionados
soldados junto a las diversas guarniciones macedonias y misias y a
todo tipo de soldados que poseyeran territorios dentro y fuera de la
ciudad, incluyendo dicha concesion a sus mujeres e hijos®'. El mismo
derecho se otorgaba a los hijos de los libertos y también a los esclavos
reales, excepto los comprados con anterioridad al reinado de Atalo III.
Los esclavos publicos también resultarian privilegiados. Pero los

846 Amp. 33; App. BC 1.17; App. Mith. 62; Cic. Amic. 37; Fest. Brev. 10; Fron. Strat. 4.5.16;
Plu. TG 20; Val. Max. 4.7.1.

847 Will (1967), 351.

% Tras su victoria en Numancia Escipion regresa a Roma. Para normalizar la situacion,

Nasica es juzgado por participar en el asesinato de un tribuno de la plebe, Tiberio. No le

debid de resultar dificil escabullirse del juicio dados los contactos que tenia, aunque tuvo

que marcharse a Pérgamo como embajador para evitar situaciones conflictivas

(recordemos que tras la muerte de Tiberio su legado ain sigue vigente junto con la

comision dedicada a la reparticion territorial, Plu. 7G 21); Linttot (1994b), 73.

89 Sanchez Le6n (2004b), 162.

80 Linttot (1994a), 34.

81 Frinkel (1902), 249; SEG XVIIL, 537, Woodhead (1960), 144; OGI V 338, Dittenberger
(1970), 462; IGRP IV 289, Lafaye (1927), 104-105.

215



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

ciudadanos que habian abandonado la ciudad por la muerte del rey o
tras ella perderian todos sus privilegios®?. Las medidas tomadas por
Atalo son un claro ejemplo del enfoque dirigido hacia las clases bajas,
que serian atraidas por las actividades de Aristonico. De igual forma,
mediante una severa medida, el ciudadano perdia todos los derechos
relacionados a su estatus una vez abandonada la ciudad®”. Todas estas
directrices respondian a la necesidad de mantener cohesionada a la
poblacioén, que se veia en peligro por el auge de Aristonico.

En cuanto a Atalo III, Diodoro y Justino lo representan como un
rey paranoico, desquiciado, incompetente y abstraido del gobierno,
por ejercer actividades mundanas indignas de un monarca®*. Atalo III
consiguio el trono en 138. Obcecado en la creencia de que su madre
Estratonice, ya anciana, y su prometida Beronice habian sido
asesinadas, desata una espiral de violencia entre sus amigos y
parientes. Una vez concluidos estos actos criminales el rey se viste de
luto y se descuida, asemejandose a un preso. Su imagen publica se ve
deteriorada por no asistir a banquetes, pero no parecia importarle, pues
dedicaba su tiempo a la jardineria y a la metalurgia en lugar de
mantener el prospero reino que habia heredado. Mientras que llevaba
a cabo la construccion de un sepulcro para su madre, contrajo una
enfermedad por insolacién y murié. Atalo sembrd un reino de terror.
Asesino a su tio envenenandolo, masacr6 a sus familiares y amigos y
asesind a aquellos que eran leales a Eumenes Il y a su difunto padre
Atalo 1I, valiéndose de mercenarios extranjeros para ello. Esos
asesinatos que segun la tradicion son fruto de un caracter excéntrico
del monarca, pueden responder a la necesidad de éste de afianzarse
CoOmo nuevo rey, ya que no careceria de enemigos®>. La construccion

852 T ozano Velilla (1977), 78-79.

853 Abandonar la ciudad era equiparable legalmente a unirse a Aristonico.

% D.S. 34.3; Tust. 36.4.1-6.

85 Magie sostiene la improbabilidad de aquella masacre, pues parece que Estratonice debié
morir al poco tiempo que ¢l padre y ademas la situacion entre ambos debia de ser bastante
fria. En cuanto a la muerte de su prometida Beronice, creo que Atalo si sufri6

216



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

de la imagen negativa del rey es debida a la sombra de sus antecesores
Eumenes II (197-160) y Atalo II (220-138), quienes erigieron en
Pérgamo maravillosas bibliotecas, obras de arte y centros de cultura®®.
El interés por las ciencias naturales hizo que Atalo se centrara mas en
el estudio, contribuyendo al estado del conocimiento de la época®’.
Una inscripcion hallada en Elea describe al monarca como buen
guerrero 'y lo felicita por sus victorias sobre sus enemigos,
agradeciendo al mismo tiempo las bendiciones traidas al pueblo por
sus numerosas ofrendas a los dioses®*®. En definitiva, nos encontramos
ante un monarca poco valorado por los autores que tratan sobre ¢él,
posiblemente por no haber seguido tan firmemente la politica de
alianza con Roma que habian llevado a cabo sus antecesores. Eso
explicaria la concesion de las propiedades reales a los romanos para
asi estabilizar el reino, dado que sin un monarca firme, la posibilidad
de absorber el reino por parte de otras entidades politicas locales o la
creacion de tiranos que favorecieran a los procesos de independencia
respecto a Pérgamo estaban muy presentes®’. No olvidemos que
Aristonico llegaria a ser un problema para el rey, uno tan grande como
para realizar concesiones muy generosas. Por lo tanto, deducimos que
Atalo 1II no llegd a alcanzar la popularidad de la que gozaron sus
antecesores y aunque no fue un rey odiado en un principio, con el
tiempo la gente intuiria en Aristonico una figura real mas poderosa.

verdaderamente por ello, pues permanecio soltero hasta su muerte; Magie (1950), 30.

Para una mejor comprension de la evolucion historico-social del reino de Pérgamo;
McShane (1964) y Evans (2012).

Plinio lo menciona entre los auctores de su Historia natural, en los libros 8, 11, 14, 15,
17, 18, 28 y 31 aportando a los campos de la botanica, zoologia y medicina.

8 Magie (1950), 779, nota 88; Ins. Perg. 246 = OGIS V 332; Dittenberg (1970), 513-519.
89 Magie (1950), 32.

856

857

217



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Atalo |- -I Boa

2':8”;;;; Eumenes [-1-1 Séatira Atalo
|
cumenes b giptorn g7 Antidquida |1+ Atal E ?
9E3-241 iletera (7) ntiagquida ‘ alo umenes (7)
Atalo | y
S41.157 { Apolonia
| | [ |
Eumenes Il Atalo |l
Estratdnice ‘ 157150 ‘ : 1B0-138 Filetern Atenen
Atala N Eurnenes Il
138-133 133-129

Lam. VII. Genealogia atalida®®

Aristonico obtiene el apoyo de algunas ciudades, como Cime y
Focea® y Leuce®?, otras probablemente no recibieran los privilegios
suficientes como para permanecer de su lado y tampoco quieren verse
comprometidos con Roma que hace notar su presencia aunque ain no
participe abiertamente en el conflicto. Aristonico recibe el apoyo de
parte del ejército real, de mercenarios en busca de botin y de colonos
militares. A esas fuerzas terrestres hay que afiadir también una fuerza
naval considerable®”. Parte del conflicto transcurre en un territorio
altamente poblado por colonos militares, que segun Collins apoyan al

80 Hansen (1971), 26.

8! T ozano Velilla (1977), 79.
862 Sanchez Ledn (2004b), 162.
863 Lozano Velilla (1977), 79.

218



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco
pretendiente en su afan antirromano®. Los reyes locales se enfrentan
con Aristonico, aunque se desconoce con exactitud la fecha en la que
iniciaron sus hostilidades. Eutropio dice que Publio Licinio Craso
(consul en 131), enviado para hacerle la guerra a Aristonico, fue
ayudado en gran medida por los reyes locales*®. Nos encontramos con
Nicomedes de Bitinia®®, Mitridates del Ponto*’, Ariates de
Capadocia®® y Pilémenes de Paflagonia®”. Es de suponer que las
acciones contra Aristonico por parte de los reyes locales fueran
realizadas con anterioridad a la llegada de los romanos, dado que se
trata de un conflicto que afecta a sus propias fronteras y ademas
podrian aprovechar la situacion para expandirse por la zona y
anexionarse algunos territorios, como hizo el propio reino de Pérgamo
en la guerra contra Antioco IIT (241-187)*°. Tras levantarse en armas
y obtener alguna victoria inicial, Aristonico es derrotado en una
batalla naval en Cime y obligado a replegarse al interior, asentandose
en Lidia septentrional. Segun Estrabon, alli tom¢ algunas plazas, junto
con una antigua colonia militar macedonia, Tiatira®"".

Comienza la segunda fase de la guerra, donde Aristonico recluta

84 Colonos militares emigrados a Asia tras la batalla de Pidna (168) y en adelante. Estos

colonos compartian el odio por Roma y verian las pretensiones del nuevo basileus como
la continuidad de la monarquia Atalida, sin embargo, dado que tras la derrota de Perseo el
reino macedonio se fracciona en cuatro y pasa a control romano, estas guarniciones
debieron de seguir sus intereses mas que tratar de proseguir con un reino macedonio-
asiatico. Por lo tanto los soldados macedonios debieron de mimetizarse con su entorno;
Collins (1980), 83ss.; Sanchez Ledn (2004b), 162, nota 4.

% Eutr. 4.20.1-2.

866 Nicomedes II, rey entre 149-127.

87 Mitridates V Evepyetéc, rey entre 150-121, el autor cuenta que tras la guerra contra

Aristonico Roma tendria un grave enfrentamiento contra el rey, pero se equivoca, pues ese

sera Mitridates V1, su hijo.

Ariates V Evoefing @ilondrop, rey entre 163-130, muerto en el conflicto.

Pilémenes I, rey sobre los afios 150-130.

El reino de Pérgamo, como la ciudad de Rodas, fueron enormemente beneficiadas por los

romanos en la paz de Apamea (188) tras la derrota de Antioco III Méyag. Apamea supuso

la anexion de grandes territorios al oeste de la cordillera del Tauro.

71 Str. 14.1.38.

868
869
870

219



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

al campesinado empobrecido y a los esclavos, liberandolos, junto con
aliados nativos*’?. Estrabon denomina a este conglomerado de gentes
heliopolitai, interesante vocablo que mas adelante analizaremos®”.
Publio Craso Muciano es enviado como consul, pero su mayor interés
por los tesoros atalidas que por las acciones militares augura un mal
destino para el personaje*™. Al frente de una coalicién de ciudades
griegas y reyes locales, junto con las tropas romanas enviadas a Asia,
Craso asedia Leuce, pero Aristonico ataca al romano y lo derrota en la
batalla. Su muerte es incierta, Estrabon la ubica en el asedio de
Leuce®”. Frontino y Valerio Maximo concuerdan en que el general fue
interceptado por una escuadra de caballeria tracia entre Elea y
Esmirna tras la batalla y muerto alli®”®. Orosio difiere en algunos
detalles, aunque sigue la misma linea®”’. Floro cuenta el mismo relato
pero la ambienta en la prision®”®. Eutropio no da ningin detalle sobre
su muerte aunque asegura que su cabeza fue entregada a Aristonico y
que su cuerpo fue enterrado en Esmirna, que por consecuencia se
encontraba bajo control rebelde®”. A Craso le sucede Marco Perperna,
quien, una vez conocidos los resultados de la guerra y haber sido
elegido como coénsul, parte a Asia y alli, tras una primera batalla
victoriosa contra los rebeldes, los asedia en Estratonice®’. La ciudad
sucumbe por el hambre y Aristonico es capturado; éste es estrangulado

872 Tres grupos principales forman parte de las nuevas fuerzas del monarca, campesinos

reales descontentos, esclavos ahora liberados y grupos de tribus misias que nunca fueron
sometidas al poderio atalida; Lozano Velilla (1977), 79.

¥ Str. 14.1.38.

7% Tust. 36.4.8.

7 Str. 14.1.38.

876 Para no ser deshonrado por el cautiverio lanzé la fusta del caballo hacia los ojos de su
captor, y éste, furioso, lo matd; Fron. Strat. 4.5.16; Val. Max. 3.2.12.

87 Oros. 5.10.3.

878 Craso, para evitar su deshonra, ciega a su captor con un palo y éste lo asesina en
venganza; Flor. 1.35.4-5.

879" Eutropio 4.20.2.

880 Eutropio 4.20.1-2.

220



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

en la carcel, dado que Perperna fallece en los alrededores de Pérgamo
y no puede celebrar su triunfo. El resto de fuentes difieren en
pequefios matices®™'. Tras el final de la campafia, Aristonico es
capturado y llevado a Roma. El nuevo consul Marco Aquilio estabiliza
la situacion en Asia, pues el legado de Aristonico perdura y algunos
grupos rebeldes aun siguen ejerciendo la violencia. Aquilio recibira el

triunfo en el afio 126™. Este es el conflicto segiin los textos®,

3.2.2.2.4 - Blosio, las islas del sol y los heliopolitai

En el contexto de la campana asiatica, ;cuando aparece Blosio?,
[acaso su presencia marca la definicion ideologica del movimiento de
Aristonico?, jes Blosio un componente ideologico importante o
simplemente busca un lugar donde poder asentarse? La presencia de
Blosio en el conflicto no es casual. Tras lo anteriormente mencionado,
sabemos que Blosio era una persona con creencias firmes, capaz de
seguirlas fuera cual fuera su destino. Se encuentra con la necesidad de
huir de una ciudad que ahora le es mas hostil que nunca. Blosio huye a
principios del ano 132, y decide asentarse en Asia, en una region
sumida en la guerra. Recordemos que la embajada de Nasica atin no
ha llegado a Pérgamo, por lo tanto Roma aun permanece neutral y la
guerra se libra entre las diferentes ciudades y reinos de la zona***. Es
muy importante delimitar la fecha de la segunda fase de la guerra, es
decir, de la derrota de Aristonico en Cime y el repliegue de éste al
interior, donde recluta a sus guerreros/ciudadanos del sol. Estrabon
menciona expresamente que los efesios vencen a Aristonico en

881 Justino afirma que Aristonico fue derrotado en la primera batalla presentada; Tust. 36.4.9-

10. El resto aparece en Flor. 1.35.6; Oros. 5.10.4-5; Str. 14.1.38; Vell. 2.4.1.
882 1 inttot (1994a), 34.
83 En Jones puede consultarse un detallado mapa sobre la distribucion de las ciudades que
nos ocupan; Jones (1971), 28. Para una detallada visiéon del conflicto Carrata Thome
(1968).
Por eso mismo veo inverosimil la hipodtesis de Dudley, hipotesis que caracteriza a Blosio
como un fildésofo antirromano; Dudley (1941), 94-99.

884

221



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Cime®. Cime estd ubicada en la costa edlida, entre Pérgamo y
Esmirna, a unos 40 kilometros de cada una. Estrabén menciona que
tras la derrota de Cime, Aristonico fue expulsado de Esmirna. El
caudillo, aunque disponia del apoyo de algunas ciudades, carecia del
control de Pérgamo. Un grupo de rebeldes seguia viviendo en la
ciudad en la sombra, pero gracias a los esfuerzos de Mitridates V no
pudieron entregarle la ciudad a Aristonico®™. Aristonico pretendia,
controlando la ciudad de Esmirna, hostigar o tomar Pérgamo. Los
efesios, recelosos de la nueva influencia rebelde, tan cercana a sus
costas, deciden atacar a Aristonico y lo vencen en Cime. {En qué afo
ocurri6 la batalla? Es dificil precisarlo. Estrabon sigue la narracion
con el repliegue de las tropas al interior del territorio. Alli Aristonico
levanta a los heliopolitai, y toma por sorpresa Tiatira, seguida de
Apolonia, ciudad vecina, y otras mds. Una serie de pruebas
numismaticas, recogidas por Robinson, son relacionadas con la
monarquia de Eumenes III/Aristonico®™’. La serie se compone por
unos tetradracmas cistoforicos, catalogados como Alpha-Delta®®. La
leyenda BA EY lo vincula al reino de Pérgamo y a la dinastia atéalida.
No se conoce exactamente a qué rey Eumenes pertenecieron, pero
Robinson es el primero en atribuir dichas monedas al marco
cronologico que nos ocupa®. Emitidas como simbolo para legitimar
la nueva monarquia, una ceca-moévil se encargaba de fabricarlas. Las

55 Str. 14.1.38.

886 Magie (1950), 1035; Hansen (1971), 145; Lozano Velilla (1977), 79.

87 Robinson (1954), 1-8.

888 Monedas caracteristicas de Asia Menor, acufiadas por griegos. Las primeras apariciones
datan del s. V, y rapidamente consiguen expandirse por toda la zona. En palabras de
Guadan, “la acufiaciéon de monedas cistoforicas continia aiin en pleno vigor, tanta era su
importancia, la fuerza de su simbolismo aferrado a las mas queridas tradiciones populares
y el recuerdo de los Reyes, que la hicieron ser la moneda mas importante de todo el
Oriente Medio”, Guadan (1966), 136. Para mayor informacion sobre los cistoéforos en
relacion con la dinastia atalida consultar a Harl (1991), 268-297. Para mayor informacion
sobre los cistoforos y su uso fuera de las fronteras atalidas, véase Ashton (2013).

889 Robinson (1954), 3.

222



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

piezas Alpha-Beta (133-132), Gamma-Delta (131-130) y Delta (130)
se vinculan con Tiatira, Apolonia y Estratonicea respectivamente™”.
Kampmann analiza el cistoforo Alpha y deduce que debio de
producirse en Tiatira en las primeras etapas del reinado de
Aristonico®".

(Como se divide entonces el marco de accidn geografico y
cronoldgico de la guerra? Robinson opina que Aristonico resulta
victorioso en su primer ano de guerra (133), anexionando varios
centros en Jonia y ocupando otros como Leuke y tal vez Focea,
Samos, Colofon y Mindos llegando hasta Caria en el sur®?. En el
siguiente afio (132) los romanos envian su embajada y toman las
medidas posibles para proteger su herencia, mediando entre las
diferentes facciones del lugar. Un afio después (131), tras mostrarse
ineficaces las medidas llevadas a cabo, Roma envia a un consul,
Craso, pero éste es derrotado en Leuke o es tomado prisionero segun
las versiones ya citadas. Los rebeldes sufren entonces la derrota de
Cime (131) bajo la flota efesia y se retiran al interior, donde reclutaran
a los pobres, esclavos e indigenas y proclamaran la Heliopolis. Desde
alli Aristonico ocupa Tiatera y Apolonia, pero es asediado por el
consul Perperna (ya en 130) en Estratonicea, donde sucumbe®”. Esta
version no tiene en cuenta el cistoforo Alpha, que coloca la conquista
de Tiatira al principio del reinado de Aristonico y marca el posterior
abandono del emplazamiento (por lo menos de la ceca movil) en
132%4, Sanchez Ledn opina que Aristonico fue derrotado en Cime al
comienzo de su reinado, y que desde el afio 133 ya se habia replegado
al interior®”. Tiatira es un asentamiento ubicado en el interior del pais
y Estrabon la menciona como la primera plaza conquistada por

80 Sanchez Ledn (2004b), 162.
81 Kampmann (1978), 42.

82 Habicht (1989), 379.

83 Robinson (1954), 5.

4 Kampmann (1978), 40.

85 Sanchez Leén (2004b), 162.

223



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Aristonico tras su repliegue®®. Por lo tanto, si tenemos en cuenta el
cariz ideoldgico que adquiere el movimiento tras el repliegue, y que
este repliegue, en base a las pruebas numismaticas del cistoforo Alpha,
ocurre al comienzo de la campaifia de Aristonico, es decir, en el afio
133 (el mismo afio de la batalla naval de Cime), ;qué influencia
ejercio Blosio de Cumas en el conflicto?

Como ya se ha dicho, la llegada de Blosio no es casual. Lozano
Velilla opina que el caracter religioso/ideoldgico del nuevo estado que
pretende formar Aristonico es incuestionable. Sefiala que la
introduccion del término heliopolitai tuvo éxito debido al grupo tan
heterogéneo que era el de Aristonico, que no solo se componia de las
clases mas bajas, sino también de intelectuales o gente acomodada,
como el propio Blosio entre otros*”’. Cierto es que Aristonico trataba
de infundir un espiritu de union, pues parte de la poblacion provenia
de entornos muy diferentes. El sol (Helios en su forma griega), culto
muy arraigado en Asia Menor, desempena un papel muy importante
puesto que esta relacionado con la justicia®®. Junto con el culto al sol,
Zeus, Hermes, y en menor medida Afrodita, son vinculados con la
cosecha y la fertilidad, mezclandose con otras deidades como Hadad,
Atargatis o Baal, entre otros*”. Estas deidades tan diversas responden
a los diferentes subditos de Aristonico, quien disfruta de un
conglomerado de gentes de diversas procedencias y creencias. La
Heliopolis es un instrumento unificador, pues es una idea que todos
los subditos pueden entender, pero no por ello es menos valida.

En cuanto al término utilizado por Estrabon®”, éste esta
directamente relacionado con el relato utopico de Yambulo, pues

% Str. 14.1.38.

%7 Partes de la poblacion mas privilegiada también apoyaron al nuevo monarca, como
demuestra la inscripcion OGIS 338; Lozano Velilla (1989), 46.

88 Sanchez Leon (2004b), 164.

89 LIMC, Heliopolitani dei, 573.

% Str. 14.1.38.

224



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

utiliza la misma idea como base para una sociedad ideal®”'. En la obra,
ya perdida y solo conservada por un breve fragmento de Diodoro,
Yéambulo viaja a unas islas fantasticas ubicadas en algiin lugar del Mar
Indico®. Alli encontrara una sociedad utépica donde sus habitantes
viviran en perfecta armonia e igualdad. Esta sociedad tiene unas
caracteristicas bastante peculiares: un anciano establece el liderazgo,
se agrupan en pequefios grupos autosuficientes, no existe diferencia
alguna entre los habitantes, carece de edificios publicos, lugares de
culto e incluso de la propia polis, no hay propiedad privada (y por lo
tanto ni rencillas, ni envidias que originen conflicto alguno) etc. Estos
rasgos resultan muy estoicos, aunque Garcia Gual no lo cree asi™®, y
cita a Winiarczyk®, que no comparte su posible origen estoico y lo
atribuye al propio helenismo en vez de al estoicismo. Esta corriente
filosofica, sin embargo, surge del mayor rasgo de lo helenistico, la
universalizacion y la superacion de la polis, rasgos creados gracias a
las conquistas de Alejandro Magno. El estoicismo es consciente de la
pertenencia a un mundo diverso donde las murallas de la polis quedan
reducidas y no otorgan la comprension total del entorno, y por ello
puede enlazarse perfectamente con la utopia que nos concierne. En
cuanto a su fecha de publicacion exacta, nos es desconocida, aunque
se ha relacionado con la dinastia Maurya (315-185)°.

%1 Sordi (1984), 126. Segin Garcia Gual el interés de Yambulo radica en que la obra es un

epigono de lo iniciado por Platén y que representa un esquema fundamental para los
proximos utopistas, siendo un claro reflejo de la necesidad de distraccion de la sociedad
helenistica; Garcia Gual (2006), 3-4. Recordemos de nuevo que PShlmann fue quien
sefialé la conexion entre Yambulo y Aristonico por primera vez; Von Péhlmann (1925),
305-323.

"2 D.S. 2.55-60.

% Garcia Gual (2006), 8-9.

%% Winiarczyk (1997), 148-152.

%5 Entre el s. Il y el s. I; Sanchez Ledn (2004b), 163, nota 13. Winiarczyk afirma sin
especificar que el rey indio filoheleno con que se encuentra Yambulo al volver de las islas
pertenecia a la dinastia Maurya (315-185); Winiarczyk (1997), 132. Creo acertada la
afirmacion de Winiarczyk, puesto que el helenismo en la India no encuentra un mayor
exponente de interaccion que con los Maurya. Ashoka, el segundo dirigente de la dinastia,

225



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

En definitiva, resulta verosimil pensar en la utilizacidon por parte
de Aristonico de la obra para crear una ideologia que mas tarde Blosio
apoyaria. La obra responde adecuadamente a los puntos,
caracteristicos del estoicismo, que plantea Winiarczyk®®. El autor
defiende la improbabilidad de la utilizacién por parte de Aristonico de
la obra de Yambulo, puesto que Diodoro, a diferencia de Estrabon, no
menciona la palabra heliopolitai®®. Esto se debe a que en las Islas del
Sol no existe ninguna polis, algo extrafio para la mentalidad griega,
pero comprensible dentro del marco de la utopia de Yéambulo, una
utopia radical que plantea todo lo contrario al mundo griego y lo
traslada a la ciudad, a la no-existencia. Pero no olvidemos que el
estoicismo es muy practico, que conocia muy bien la imposibilidad de
una sociedad griega apolitica y por lo tanto era consciente de que las
ciudades no podian desaparecer, pero si en cambio ser organizadas de
una forma madas igualitaria, como la planteada por Yambulo y
gobernada por un rey-sabio (como los ancianos-sabios que gobiernan
las Islas del Sol). Esta caracteristica del relato de Yambulo no hace
mas que reforzar ese punto de vista tan radical del que quiere hacer
gala la obra. Winiarczyk sigue con la datacion, aunque la aparicion de
un rey indio filo-heleno perteneciente a la dinastia Maurya nos acerca
a unas fechas cronologicas coetaneas®™. Por tltimo, sefiala la
imposibilidad de que una obra literaria influyera en el programa de
Aristonico, pero creo que no debemos subestimar la fuerza de la

dirigird su mirada a los reinos helenos de tradicion griega-irania y traerd asi sus
innovaciones, especialmente en el campo de la poliorcética, imprescindible para la
belicosa dinastia y que encuentra su exponente en Deimaco, un emisario seléucida
movido a la corte india que escribi6 un tratado sobre el tema; Wulff Alonso (2008), 48.

1) Los islefios son extraordinariamente fuertes y hermosos. 2) No hay esclavos ni
distincion de clases en esa sociedad (como no la habia en la politeia de Zenoén). 3) No
aparecen ni templos ni gimnasios. 4) Los hijos y las mujeres son comunes. 5) Todos deben
trabajar. 6) Alimentacion sencilla y natural. 7) Suicidio y eutanasia por voluntad propia. 8)
Indiferencia hacia el destino del cuerpo tras la muerte. 9) Importancia de la educacion, en
especial por la astronomia. 10) Culto del Sol y de las estrellas; Winiarczyk (1997), 138.

%7 D.S. 2.55-60; Str. 14.1.38.

%% Winiarczyk (1997), 149-150.

906

226



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

tradicion oral. Esta literatura, surgida para escapar de los problemas
reales que planteaba la sociedad de la época, seria mejor asimilada por
aquellos que mas sufrian los avatares del dia a dia. Creo en definitiva
que la novela de Yambulo tuvo una influencia principal en la revuelta,
sirviendo de herramienta para movilizar a las masas necesarias, y que
tras esa primera influencia, la llegada de Blosio daria una fuerza
ideologica consolidada al movimiento, con un estoicismo mas radical
que el imperante en su época.

3.2.2.3 - Objetivo: Igualdad entre los ciudadanos

La influencia que Blosio de Cumas ejerce sobre Tiberio es
palpable en sus reformas, pues su prioridad es la de procurar tierra a
aquellos que no la tienen y les pertenece por derecho. El ager publicus
sufre un cambio sustancial con el paso del tiempo. Durante la
expansion de Roma por la peninsula itdlica, en los s. IV-III, los
romanos adquieren la costumbre de repartir el territorio conquistado
entre los soldados. Estos no son duefios de esas tierras, aunque tienen
derecho a organizarla y a administrarla como lo crean conveniente.
Nace asi el possesor, una persona que posee la tierra pero no es duefio
de la misma aunque sus hijos tengan el derecho a heredarla®”. Con el
transcurrir del tiempo las tierras pasan a ser controladas por grandes
terratenientes que se aduefian de los terrenos de los pequefios
agricultores. Para el s. I, Plinio afirma que los grandes propietarios
hunden a Italia, y que el mismo mal se extendia hacia las provincias,
pues seis personas poseian la mitad de Africa®’. Plutarco y Apiano
nos transmiten una situacion econdmica similar en Italia. El ager
publicus vacio fue colonizado y ocupado por pobres y pequefios
propietarios en general. Los grandes propietarios, mediante artimanas
y violencia, fueron adquiriendo estos terrenos progresivamente,

99 Stockton (1979), 206.
M Uerumgque confitentibus latifundia perdidere Italiam, iam uero et prouincias sex domini
semissem Africae possidebant; Plin. Nat. 18.35.

227



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

mientras que aquellos que los ocupaban no eran contratados, dado que
los nuevos duenos utilizaban a esclavos en su mayoria para cultivar
las tierras®"'. La inexorable expansion romana no favorece al
campesinado, puesto que la llegada de esclavos obstaculiza el empleo
de trabajadores libres asalariados. El campesino romano no puede
competir con la gran cantidad de esclavos que llegan a Italia y Sicilia
y se moviliza en masa a las grandes ciudades, donde malviven
aumentando de esta forma el malestar general. Pero como senala
Badian, en una sociedad oligarquica los problemas sociales pueden
esperar’?. Sin embargo, para una gran mayoria de ciudadanos, la
situacion debia de ser alarmante. Es un contexto absolutamente
caodtico, donde la mano de obra esclava alcanza una relevancia nunca
antes vista en la historia de la republica, donde pueden llegar a
entenderse los masivos levantamientos de esclavos acaecidos, como
las dos revueltas de Sicilia’'®, u otros levantamientos serviles de menor
repercusion, pero que resultaron bastante mas numerosos en este
periodo que en otros momentos historicos’"*.

Sobre la economia y demografia del periodo, De Ligt realiza un
interesante analisis que divide en 5 puntos: 1) El devenir de la
poblacioén libre italica:. 2) La historia demografica de la ciudadania
romana como grupo. 3) La expansion y la capacidad de la esclavitud
en el ambito rural. 4) La relacion existente entre pobreza y conducta
reproductiva. 5) La fiabilidad de la interpretacién contemporanea

I App. BC 1.7; Plu. TG 8.1-3; Earl (1963), 23.

%12 Badian (1972), 688.

3 Las denominadas Guerras Serviles, que estallaron en Sicilia. La primera a manos del
caudillo Euno alrededor del afio 138 hasta el 132. La segunda, acaudillada por Trifon y
Atenion, entre el 104 y el 100. Movilizaron una cantidad ingente de esclavos y también
fueron apoyados por el campesinado empobrecido de la isla pues deseaba una mayor
independencia politica; Verbrugghe (1972), 541. El primer conflicto serd tratado con
mayor detalle en el capitulo 4.

714 El Atica (D.S. 34/35.2.19) y Atenas (Oros. 5.9.5), Delos (D.S. 34/35.2.19; Oros. 5.9.5),
Minturno (Oros. 5.9.4), Roma (D.S. 34/35.2.19) y Sinuesa (Oros. 5.9.4) se ven
involucradas en levantamientos de esclavos bastante importantes, aunque fueron
rapidamente sofocados por temor a que los acontecimientos de Sicilia volvieran a ocurrir.

228



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

sobre el declive poblacional. Sobre el primer punto, el autor llega a la
conclusiéon de que existe un crecimiento exponencial, y que este
crecimiento no fue igual entre la poblacion urbana o rural®®. En
cuanto al segundo punto, el autor sefiala que el crecimiento es
reflejado en los censos, y que el declive que se da entre los afios 160-
130 es debido a la actitud reacia de ciertos grupos de campesinos
ciudadanos en cuanto al alistamiento en el ejército’®. En el tercer
punto, De Ligt opina que la cantidad de esclavos que se encontraban
en el campo debia de ser menor de la que habitualmente se piensa, y
que la mayoritaria prevalencia de esclavos en ciertas zonas italicas no
afectaria a los campesinos libres en su conjunto®’. En el cuarto punto,
el autor no llega a una conclusion clara, y compara, de forma no muy
acertada en mi opinion, la situacion actual de paises del tercer mundo
para explicar que la reproduccion no suele ir a la par de la situacion
economica general’™®. Sobre el ultimo punto llega a la conclusion de
que Tiberio creia que el descenso de la poblacion era atin mas grave
de lo que reflejaban los sucesivos censos’".

La reforma agraria de Tiberio, inicamente beneficiaba a aquellos
que eran ciudadanos romanos®®. El ager publicus significaba un
cuarto del terreno italico, el cual no se encontraba en un solo lote, sino
repartido por todo el territorio. Este se encontraba a menudo, rodeado
por los territorios de los pueblos aliados, y la separacion entre ambos
se tornaba nada diafana®'. Badian sigue esta linea de Earl, aportando
nuevos puntos de vista. En su opinién, y a pesar de lo que afirma
Apiano sobre “la raza italica” o la imagen pan-italica que presenta, es
claro que los pueblos aliados de los romanos no fueron participes de

15 De Ligt (2004), 737-738.
%16 De Ligt (2004), 744.

17 De Ligt (2004), 747.

918 De Ligt (2004), 751.

% De Ligt (2004), 753.

90 Plu. TG 8.1-3, 9.5.

21 Earl (1963), 20-21.

229



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

las medidas de Tiberio. Cicerdn ratifica esta idea en su Sobre la
republica:

“Graco respetd los derechos de sus conciudadanos,
pero desatendié el de los latinos y aliados, y éstos
pisotearon los tratados™*.

3.2.2.4 - Propuestas

Tiberio promulgé una serie de medidas en su cargo de tribuno de
la plebe. Algunas de ellas llegaron a aprobarse, mientras que otras no.
Aqui se recogen todas las leyes relacionadas con ¢l, divididas en
funcién de las tematicas.

Sobre el ambito agrario: Se tratdo de renovar la Lex Licinia, del
ano 367, que delimitaba la posesion del ager publicus de los
ciudadanos a menos de 500 iugera de tierra®>. Se afiadi6 a esta ley la
obligacion de dotar a cada hijo con 250 iugera, para asi evitar disputas
familiares®. Se instauraria también una comision especial de tres
hombres que ostentarian el cargo anualmente y que tendrian la funcion
de repartir el resto de las tierras sobrantes entre los ciudadanos mas
pobres®®.

Sobre las magistraturas: Se depuso a su colega en el cargo, el
tribuno M. Octavio®™.

Sobre el servicio militar: Tiberio trato de reducir el periodo de

reclutamiento en la milicia. Al carecer del suficiente apoyo la medida

922 Tiberius Gracchus perseveravit in ciuibus, sociorum iura neglexit ac foedera; Cic. Rep.
3.29.41; Badian (1972), 681.

El iugerum es de una unidad de medida basada en la cantidad de tierra que un buey podia
arar en una jornada de trabajo, equivale a 0,25 ha.

0% Lex Sempronia agraria, aiio 133; App. BC 1.9ss; Plu. TG 8-13; Liv. Epit. 58; Cic. Sest.
48.103; Cic. Agr. 2.5.10, 2.12.31; Vell. 2.2.3; CIL 1 200, 298-299.

Lex Sempronia agraria altera, afio 133; transfiere la potestad de juzgar sobre la naturaleza
de las tierras publicas; Liv. Epit. 58; Plu. TG 13.1; Vell. 2.2.3; Rotondi (1990), 300.

Lex Sempronia de magistratu M. Octavio abrogando, afio 133; App. BC 1.12; Cic. Leg.
3.10.24; Liv. Epit. 58; Plu. TG 12.1; Vell. 2.2.3; Rotondi (1990), 301.

923

925

926

230



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco
no fue aprobada®.

Sobre la ciudadania: Se tratd, sin ningun éxito, de transferir la
ciudadania a toda Italia. Rotondi pone en duda su veracidad®®.

Sobre la economia: Se traté de repartir los bienes del testamento
del rey Atalo III de Pérgamo, que legd parte de su reino a Roma, a los
ciudadanos mas pobres para que pudieran pagar el material necesario
para trabajar las nuevas tierras que se les adjudicaron con la reforma
agraria. Tradicionalmente las decisiones relacionadas con asuntos
internacionales eran tomadas por el senado y no por comicios
populares®”.

Sobre el ambito judicial: Se quiso conceder a la plebe el derecho
a apelar a los jueces. Incluso sum6 el mismo niimero de jueces del
orden ecuestre a los que ya se encontraban, del orden senatorial. Esta
medida también carecio del suficiente apoyo y no fue aprobada®™.
También traté Tiberio de contrarrestar la sentencia de los jueces sobre
las quaestiones extraordinariae®™'.

Encontramos en las leyes de Tiberio dos grupos posibles: aquellas
leyes que se aprobaron y aquellas que no. Dentro del primer grupo
distinguimos aquellas leyes sobre el agro y aquellas sobre las
magistraturas. En el segundo se encuentran aquellas leyes
relacionadas con el ejército, la ciudadania, la economia y el aspecto
judicial. Todas estas leyes son emitidas en el afio 133, pero aquellos

2 Rogatio (?) Sempronia militaris, afio 133; Plu. TG 16.1; D.C. lib. 24 fr. 83 Boiss; Rotondi
(1990), 301.

Rogatio (?) Sempronia de ciuitate sociis danda, afio 133; App. BC 1.23; Vell. 2.2.3;
Rotondi (1990), 300. Sobre ello véase Richardson (1980), 1-11.

Rogatio Sempronia de pecunia regis Attali, afio 133; Flor. 1.35, 2.20; Liv. Epit. 58; Plu.
TG 14.1; Oros. 5.8.14; Rotondi (1990), 300.

930 Rogatio Sempronia iudiciaria, ano 133; Plu. TG 16.1; D.C. lib. 24 fr. 83.7 Boiss; Rotondi
(1990), 301. También en: Jean-Louis Ferrary, "Proposition(s) de loi(s) Sempronia(e)
judiciaire(s)?", en Lepor. Leges Populi Romani, dir. por Jean-Louis Ferrary y Philippe
Moreau. [URL: http://www.cn-telma.fi/lepor/notice681/.  Ultima  actualizacién:
02/10/2018].

Rogatio Sempronia de prouocatione, aiio 133; Plu. TG 16.1; Rotondi (1990), 301.

928

929

931

231



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

del segundo bloque se proponen poco antes de su asesinato. Estas
leyes populares, es decir, aquellas del segundo grupo, responden a un
intento de acercamiento de Tiberio hacia la plebe, tratando de hacer
frente al cada vez mayor acoso que sufria por parte de muchos
senadores:

“Por lo que hace a Tiberio, bajo a la plaza, y
mostrandose abatido, pedia con lagrimas amparo a los
ciudadanos; después, diciendo que temia que en aquella
noche arrasaran los enemigos su casa y le matasen, de tal
modo los inflamo, que muchos formaron como un campo
alrededor de su casa y pasaron alli la noche haciéndole la
guardia™®?.

En cuanto a la ley agraria, coincido totalmente en la conclusion de
Nicolet. Segun el autor, la ley agraria no es simplemente una medida
oportunista, destinada a resolver una crisis de reclutamiento, a
asegurar una coalicion politica o a incrementar el nimero de clientes.
Nos encontramos ante una medida radical que tiene como finalidad
resolver un problema social, politico y moral con una solucién social,
politica y moral. Tiberio consigue crear, de una reforma puramente
técnica, una corriente ideologica que la respalda, suscitando debates
en torno a la ciencia politica y a la filosofia. Este vasto grupo de ideas
no se identifica como otra cosa mas que una revolucion®. Las fuentes
clasicas, principalmente Apiano y Plutarco, muestran una situacion
alarmante en el campo, la tierra publica, ocupada por los ricos, crea
conflictos entre aquellos campesinos empobrecidos y los
terratenientes que ocupan grandes parcelas®™. Los campesinos

%32 kol mpdyTov piv eig TV dyopav kataPicg 6 TiBéptog ikéteve Todg GvOpOTOVS TOMEVOC Kai

dedakpopévog, Emerto dedoKEVOL OIoas, W VOKTOG EKkOYmGt TV oikiov ol &fpol kai
Swpbeipocy avtdv, obtw Tovg AvOpmmovg SiEbnkev, dote mepl TV oikiov avTOD
TOPUTOAAOVG TVOG avAicacBat kai Stavuktepedoot napagurdttovtag; Plu. 7G 16.3.

33 Nicolet (1971), 163.

%4 App. BC 1.7-11; Plu. TG 8-9. Brunt se muestra a favor de esta vision que nos dan las

232



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

desposeidos, no pueden trabajar, ya que la utilizacion cada vez mayor
de mano de obra esclava provoca grandes tasas de desempleo. Esto
produce que la gente tenga cada vez menos hijos, lo que provoca un
menor numero de trabajadores y futuros soldados, al igual que los
campesinos desposeidos, que ahora no pueden acceder al ejército
debido a la falta de dinero’.

El legado de Tiberio perdurd en el tiempo, siguiendo vigente
incluso tras su asesinato. Los Graco se convierten en los héroes
fundacionales de la tradicion de los populares, incluso demostrandose
en un discurso de Cicerdn, concretamente en el comienzo de su
discurso sobre la ley de Rulo®®. Su mayor legado, la reforma agraria,
seguira vigente gracias a la comision agraria, aunque sin tener apenas
un valor real. Esta comision logré sobrevivir a Tiberio debido a que,
tras su asesinato, y el de sus colaboradores, la situacion exigia una paz
social urgente, y con ese objetivo el senado mantuvo la comision
agraria”’, y autorizd a que la gente eligiera al sustituto de Tiberio®®,
Tras el sufragio popular, Publio Licinio Craso, pariente cercano de
Cayo, fue elegido como sucesor en el cargo®™. En 121, les sucedieron
C. Sulpicio Galba, cufiado de Cayo y L. Calpurnio Bestia, que

probablemente se convirtio a la causa de los patres como el anterior®.

fuentes; Brunt (1965), 189.

35 Toynbee (1965), 10ss; Brunt (1971), 269; Bernstein (1978), 71ss; Rich (2007), 157. Como
hemos visto en el punto 3.1.2.1, De Ligt defiende, basdndose en los censos, que la
poblacion libre de Italia asciende paulatinamente entre los afios 225 y 28; De Ligt (2004),
728-738.

936 Cic. Agr: 2.5.10; Badian (1972), 677.

37 Idem ut secundum legem eius per triumuiros ager populo uiritim diuideretur egregie

censuit; Val. Max. 7.2.6.

“Intentando el senado conciliarse con el pueblo ante las circunstancias presentes, no se

opuso al reparto de las tierras y propuso al pueblo que eligiera a un nuevo encargado de

esta tarea en vez de a Tiberio”; 'H 8¢ Bovin Bepamevovoa OV dijpov €k 1@V mapdHVTOV
olte TPOG TNV Stovounyv £Tt T xOpag vavtiodto, kol dvti tod Tifepiov mpovbnke Toig

moAroig Oprotny éAécOay; Plu. 7G 21.1.

99 Carcopino (1967), 135-136.

0 Galba: Cic. de Orat. 1.239; Cic. Brut. 98, 127; Bestia: Cic. Brut. 128; Cichorius (1970),

938

233



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Todo ello aparece en una inscripcion de Cartago, recogida por
Cichorius®. La comisiéon durd hasta el afio 111, cuando la
promulgacion de la lex Thoria elimina esta reminiscencia de
Tiberio’”. De los ocho triunviros que fueron turnandose en el cargo
entre los afios 133-120, cuatro desempefiaron el tribunado y tres el
consulado. Tanto Craso en 131, Flaco en 125, y Carbo en 120
desempefaron en el comisionado su funcion nominalmente, dado que
sus demas obligaciones ocuparian la mayor parte de su tiempo:

Tabla II1. Miembros de la comisién agraria’®”
Afo | Triunviro/Comisionado Tribuno Consul

133 | Apio Claudio Tiberio Sempronio Graco
Tiberio Sempronio Graco
Cayo Sempronio Graco

132 | P. Licinio Craso
Apio Claudio
Cayo Sempronio Graco

131 |P. Licinio Craso P. Licinio Craso
Apio Claudio
Cayo Sempronio Graco

130 |P. Licinio Craso
Apio Claudio
Cayo Sempronio Graco

129 | M. Fulvio Flaco
C. Papiro Carbo
Cayo Sempronio Graco

128 | M. Fulvio Flaco

115.

%!l GALBAE/PIRI-CARBONIS/(un signo ilegible)NI-BESTIA<e; CIL VIII.12535 = ILS 28;
Cichorius (1970), 113.

%2 En el afio 133, no se cobré la renta a aquellos que podian mantener sus 500 iugera de
tierra, para ello habria que esperar al 118. Es muy probable que esta primera ley ofreciera
una compensacion a aquellos ocupantes desposeidos, como se tratd de hacer con la
reparticion de la herencia de Atalo; Earl (1963), 90.

3 Carcopino (1967), 190-193.

234



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

C. Papiro Carbo
Cayo Sempronio Graco

127 | M. Fulvio Flaco
C. Papiro CarboCayo
Sempronio Graco

126 |M. Fulvio Flaco
C. Papiro CarboCayo
Sempronio Graco

125 |M. Fulvio Flaco M. Fulvio Flaco
C. Papiro Carbo
Cayo Sempronio Graco

124 | M. Fulvio Flaco
C. Papiro Carbo
Cayo Sempronio Graco

123 | M. Fulvio Flaco Cayo Sempronio Graco
C. Papiro Carbo
Cayo Sempronio Graco

122 | M. Fulvio Flaco M. Fulvio Flaco
C. Papiro Carbo Cayo Sempronio Graco
Cayo Sempronio Graco

121 | M. Fulvio Flaco
C. Papiro Carbo
Cayo Sempronio Graco

120 |C. Sulpicio Galba L. Calpurnio Bestia C. Papiro Carbo
C. Papiro Carbo
L. Calpurnio Bestia

3.2.3 - Cayo

Mientras que en Roma Tiberio ejerce el cargo de tribuno de la
plebe, Cayo se encuentra en la Peninsula Ibérica como tribuno militar
(134-132) bajo las ordenes de Publio Cornelio Escipiéon Emiliano
(185-129) en el asedio de Numancia. Como tribuno militar, el deber
de Cayo, junto con otros cinco tribunos, era el de ayudar en la gestion
de la legion a la que se encontraban asignados. El tribunado militar era
el primer cargo dentro del cursus honorum vy, por lo tanto, la primera

235



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

actividad politica de Cayo. La ausencia de auxilio por parte de Cayo
hacia su hermano puede interpretarse de distintas maneras. Bien
podemos suponer que su apoyo no hubiera servido de mucho, dado el
escaso peso politico que tenia (tenia 21 afios en 133 y una carrera
politica incipiente), o bien que no quiso participar en un proyecto que
se sustentaba en unas ideas que no compartia. Pero, jacaso Cayo no
sigue las pautas de su hermano mayor una vez que comienza su
andadura politica? La respuesta tiene que ser forzosamente ambigua,
puesto que Cayo, aun siendo continuador de alguna politica de
Tiberio, por ser su hermano menor y aparente heredero, no centra su
base en las mismas ideas. ;Por qué entonces Cayo no ayudé a Tiberio
cuando lo necesitaba?, ;era impensable que Cayo abandonara sus
deberes para llegar a Roma en ayuda de Tiberio? No, dado al caracter
de Cayo. Llegd a hacer algo parecido en el ano 126, cuando era
cuestor en Cerdefia a las 6rdenes del consul Lucio Aurelio Orestes. En
el afio 126, el consul fue destacado a la isla, puesto que sus habitantes
se rebelaron contra el dominio romano. Mientras tanto, la capital vivia
una situacion tensa, y la figura de Cayo Graco era temida por la
influencia que tenia. Con esa intencion, el senado decretd que las
tropas tenian que retornar, pero que el consul debia permanecer en el
lugar para evitar futuras insurrecciones, aunque la verdadera intencion
de la medida era el mantener a Cayo lejos de la ciudad el mayor
tiempo posible. Sin embargo, Cayo desobedecio las érdenes y volvio a
Roma. Sus enemigos interpretaron el gesto como una debilidad y lo
aprovecharon para atacarlo, puesto que incluso sus partidarios
comenzaron a dudar de ¢l tras el abandono de una funcién publica. Sin
embargo, parece que la capacidad oratoria de Cayo bastd para calmar
la situacion. Consiguidé convencer a los censores de que ¢l fue el
agraviado y de la necesidad que tenia de defender su imagen en
Roma’*. Este episodio refleja el temperamento de Cayo. De una
manera imprudente accede a Roma para defenderse a si mismo en un

%% Plu. CG 2.

236



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

juicio claramente adverso y plagado de enemigos. Y aunque incluso su
herramienta mas importante, la plebe, recelaba de sus acciones,
consiguid salir airoso de aquella situacion, por lo que podemos
afirmar, teniendo en cuenta todos los factores adversos que tenia en
este caso, que era un hombre impulsivo. Tras reflexionar sobre este
episodio nos preguntamos: ;por qué no ocurre lo mismo siete afios
antes, cuando su hermano se encuentra en dificultades en Roma? En el
126, Cayo percibe que la influencia de la que goza en la capital puede
menguar y decide volver a Roma para restablecer su posicion, en una
accion un tanto temeraria, de la cual se salva gracias a su excelente
capacidad retérica, heredada de sus tutores. En su tribunado militar, en
cambio, su carrera politica aun estd comenzando, pero su ideario no
coincide con el de su hermano. ;Por qué permanece Cayo tanto
tiempo sin responder al asesinato de su hermano cuando ¢l debia ser el
heredero politico de Tiberio? Plutarco menciona que Cayo permanece
fuera de la politica dada su juventud y su imposibilidad para
reaccionar, aunque admite que hay gente que opina que la verdadera
razon es que Cayo no compartia la vision de Tiberio’®. Esta ultima
frase es importante, puesto que confirma nuestra hipotesis de la
separacion politica y moral de los dos hermanos. Dado el caracter
temperamental de Cayo, es bastante probable que hubiera vuelto a
Roma en defensa de su hermano si en verdad hubieran compartido
ideario.

Encontramos mas ejemplos sobre el caracter de Cayo en Plutarco.
El autor menciona dos episodios relevantes®. El primero de ellos
acontece en los preparativos de la celebracion de una lucha de
gladiadores, que hemos visto en el punto 3.2.1.1.6°". Refresquemos

™ Plu. CG 1.

¢ Plu. CG 12-13.

7 En época republicana y hasta la construccion del anfiteatro Flavio, estos espectaculos se
celebraban generalmente en el Foro. Zanker nos muestra un plano detallado del lugar con
la arena, que se construia utilizando tablas de madera para este tipo de actos y tras acabar
volvia a desmontarse; Zanker (2013), 38; véase lamina VIIIL.

237



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

brevemente lo ocurrido; resulta que algunos magistrados mandaron
construir unos asientos para poder arrendarlos y asi poder lucrarse con
el espectaculo, en contra de la costumbre establecida para estos
eventos®®. Disgustado, Cayo intenta convencer a los magistrados de
desmantelar dichos corredores para que la plebe pueda disfrutar del
combate. Dado que no le hacen caso, Cayo decide actuar por su
cuenta. La noche anterior al combate, acude al Foro con un grupo de
operarios y desmantelan dichos corredores. Al dia siguiente, tras la
sorpresa inicial, la plebe alaba la reaccion de Cayo, pero sus
colaboradores mas cercanos (otros nobles) le recriminan su
comportamiento temerario y violento, y debido a este altercado, Cayo
perdid el apoyo necesario para ocupar su tercer tribunado. Segin
Plutarco, Cayo obtuvo muchos votos pero de alguna forma
consiguieron sabotear la candidatura, aunque el autor no lo confirma.

“Lo cierto es que llevd muy mal el desaire, y a los
contrarios, que se le rieron, se dice haberles respondido,
con mas aires del que convenia, que reian con risa
sardonica, por no saber cudn espesas tinieblas les habia
preparado con sus providencias™®.

8 No es hasta época de Augusto que los senadores disfrutan de un lugar destinado
expresamente para ellos en los espectaculos gladiatorios; Suet. Aug. 44.1-2; D.C. 23.25.1;
Lopez Barja (2017), 53.

' Plu. CG 12.

238



Estoicismo y los hermanos Graco

’
Capitulo III:
Foeee
\ ' —
- Eae R i R
Z R A i =T
= W cura Y i
= ==~ Hostllia %
= ) 0 :
=2\ \Basilicaly e X e
Porcia |1\ e ! S,
Carcel \ g — 1 £ ’J e
Ll = N H TEmeE
~.Scalae Gemoniae £ c?::;i oA / e
i Y i o i
T | ,"\L i el y i Amlietum Basilica Aemilia ;
! Columna ! | V7 IS F-- !
i \ I e
[ Basiica | Maenia (=} Comitium J ! s /
{ Opimia | % {
! i
[ S b fieem N
[T Benac@
i i el
ot | LTS
{ Concordiae | Mundus
S '.’ Ara Saturni
o
a
g
=
]
-1
éﬂ Aedes P
o Saturni 2 reee—el
o 8 !
< § e
S - ez ot i IS
g I 0 T T ESesmessay o v
= ! g e N
3 Basilica Sempronia - “'\\/\(\ %
g )
I | 3 \,(\(‘
----------- g I g Atrius Vestae
BaH Lacus Luturnae
L e |
o 0w = 0w o

werd

Lam. VIIl. Reconstruccion del Foro romano con un anfiteatro de madera®®°

Este episodio refleja cudl era la base de la politica de Cayo: el
favor de la plebe. El siguiente relato trata de la eleccion del consul
Opimio, contrario a Cayo y descrito por Plutarco como “varon
inclinado al gobierno de pocos, y de grande influjo en el senado™'. El
objetivo de Opimio y de los enemigos de Cayo era el de derogar las
propuestas hechas por éste. Parece que tuvieron una especial
relevancia en la creacion de una colonia en Cartago, puesto que el
proyecto no siguié adelante por falta de apoyo. Con estas acciones los
enemigos de Cayo trataban de enfurecerlo para que cometiera alguna
estupidez. Parece que Cayo aguantd durante un tiempo, pero,
presionado por sus amigos y por su compafiero Fulvio, le hizo frente

930" Zanker (2013), 38.

%l Plu. CG 11.
239



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

al consul. Cuando éste iba a derogar las leyes de Cayo, el lictor Quinto
Antilio es asesinado por lo partidarios de Cayo. Plutarco habla sobre
el enfado de Cayo por haber dado al enemigo la excusa que
necesitaba®?. ;Como podemos interpretar el episodio? Pienso que el
hecho de que Opimio y sus partidarios intenten que la paciencia de
Cayo se agote, nos sugiere un caracter impulsivo, una debilidad que
sus enemigos quieren aprovechar.

Los ejemplos tratados (el abandono de la cuestura, el sabotaje
realizado contra unos magistrados en el espectaculo de gladiadores y
el tumulto de Opimio) nos reflejan a una persona impulsiva, pero que
no por ello deja de ser consciente del entorno y la situacion en la que
se encuentra. En el primer caso, aun abandonando su puesto y
habiendo recibido el rechazo de sus partidarios es plenamente capaz
de defenderse en un discurso y haciendo parecer que el damnificado
era él. En el caso del tumulto de Opimio €l (presionado por su circulo
mas cercano) es quien decide realizar alguna accidén en contra del
consul. Los enemigos de Cayo son conscientes de su caracter y tratan
de explotar esa faceta para su propio beneficio.

3.2.3.1 - Apoyo: La plebe

“Graco dirigiéndose ante la asamblea con la
intencidn de destruir a la clase dirigente, y estableciendo
el gobierno popular, habiendo llegado el turno de
compadecer y ser util para todas las partes, ya no
disponia de compafieros de armas sino mas bien de
patrocinadores de sus propios planes audaces. A juzgar
por lo que parece, soborna a cada uno con la esperanza
de obtener ventajas para los particulares, apoyando las
leyes propuestas. Como quiera que sea, elegidos los
caballeros como jueces, el inferior (los caballeros)
obtiene el poder sobre la parte ciudadana més fuerte (los

%2 Plu. CG 13.

240



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

senadores). Siendo (los senadores) los mejores para el
consejo, rompe la armonia existente entre los caballeros y
senadores, y la multitud (la plebe) reacciona contra uno y
otro. Aduenada la discordia de todos, Cayo se aprovecha
para conseguir su propio beneficio, haciendo uso
reprochable del tesoro publico con gastos inoportunos
conllevando a que el pueblo se aparte de la rectitud y lo
vea a €l como lider. Habiendo olvidado administrar las
provincias contra la arrogancia de los recaudadores, junto
con los gobernantes, provoco el odio de los lugarefios
hacia los justos (la dominacién romana). Estos fatidicos
hechos corrompieron las costumbres y también a la
soldadesca, guiando desde un principio a la ciudadania a
la desobediencia. Sin duda habiendo dirigido con altivez
se resisten a las leyes (la plebe), y la conducta destructiva
que estaba al margen de la ley sumerge a la ciudad en un
nuevo entorno de destruccion (traduccion propia)™®>.

Este fragmento resulta muy interesante en cuanto al anélisis del
apoyo del que gozaba Cayo en su carrera. La repercusion de este texto
en cuanto a la vision negativa que ejerce sobre Cayo la explicaremos
mas adelante en el punto 3.3. Lo que realmente nos interesa en este

%3 On 6 T'phxyog dnunyopicog mept t0d Katoddoor dpiotokpatiav, dSnpokpotiov &
ovotiioal, Kol EPIKOUEVOG THG AMAVIMV g0YPNOTIOG TAV HEPADV, OVKETL CLUVAYOVIOTHG
MG kaBdmep avBévTag elye TovTOVC DIEP Tiig 18lag TOAUNC. Aedekaouévog Yip EKaoTog
Taic dilag éamicy m¢ vnEp idimv dyuddv TdV sicpepousvav VOL®Y ETOWOC TV TavTa
kivéuvov vmopévev. TOV eV yop cuykANTIK®V 10 dkalev apeAdpevog Kol amodei&og
TOVG immelc Kkpitdg, 1O xeipov Tig molteiog Tod Kpeittovog kOplov €moince, Kol TV
TpoliThpyovsaYy T@ cLVESPI® TPOG TOVG 1melg GOUTVOLNY dloTNGOS Papdv TOV dyAov
Kot AUOOTEPOV Koteokevaoe, S 08 TG mavtov diyoctaciog fovtd Suvacteiov
Katookevalov Kol T0 Kowov Topelov €ig aioypog Kol akaipovg damdvag Kol yapitog
avolickov gig Eavtov Tavtag amoPAéney Enoinoe, kol Tf] HEV TAV SNUOCIOVAOV TOAUY Kol
mieovetia Tag Enapyiag Voppiyog EMECTAGOTO TOPE TAOV VIOTETAYUEVOV dikouov Hicog
KOTA T1iG MYEROVIOG, TO1G 3¢ GTPATIOTALS Ol TMV VOU®V TA Ti|G pyaing dywyfg duotnepd
Katoyoplodpevos aneifeiav kol dvapyiov gionyayev gig v molrteiav. TdV yap apyoviav
Katoppovioog Koteéoviotatol kol TV VoLV, €K 8¢ Tobtmv Tdv €00V 0AE0ploc dvopia
Kol TOAE®G avatponn yiverar; D.S. 34/35.25.1.

241



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

momento es como Diodoro transmite una disension entre la élite
gobernante romana, es decir, entre equites y senatores, que proviene
de la ley judicial de Cayo. En un contexto semejante es cuando Cayo
muestra su verdadera fuerza, enfrenta a la plebe con los demas
elementos de la ciudad, y se proclama como campe6n de la misma.

Diodoro trata de llamar nuestra atencion sobre la division que
trajo la ley de Graco para explicar que esa desunion tuvo como
consecuencia las derrotas que los romanos sufrieron a manos de los
esclavos en la Primera Guerra Servil, el autor no encuentra otra
explicacion razonable. Diodoro comete aqui un importante error
cronolégico, ya que la guerra termind al afio siguiente del asesinato de
Tiberio, es decir, en 132y, por lo tanto, se encuentra lejos de la fecha
de promulgacion de su controvertida ley del 123°*. Diodoro acusa a
Cayo de abandonar las provincias de Hispania y Galia al expolio por
parte de los publicani, aunque esto nunca llegara a ocurrir®’. También
le atribuye un gasto innecesario de las arcas publicas®®, y de efectuar
reformas que cambian las costumbres militares, como su ley sobre el
reclutamiento en el afio 123%7.

En su obra Diodoro utiliza una gran cantidad de fuentes, que en lo
que se refiere a la Primera Guerra Servil, se materializa
principalmente en Posidonio. Desde que Gerard Busolt planted la
cuestion en 1890 mucho se ha escrito de la posible influencia que tuvo

4 Aunque Diodoro cometa un error cronolégico, Urbainczyk apunta a que las disputas
existentes entre caballeros y senadores fueron un factor decisivo para las primeras
victorias de los esclavos sublevados; Urbainczyk (2008), 11.

955 Strasburger (1965), 47.

% Floro nos transmite parte de su discurso donde exhorta a la plebe a que ellos mismos

deben ser quienes utilicen el erario publico. “;Qué mas equitativo que el pueblo, carente

de recursos, vivera de su erario?”; Quid tam aequum quam inopem populum uiuere ex

aerario suo?; Flor. Epit. 2.1.3.

El ejército, como parte fundamental de la sociedad romana y base de su poderio, deberia,

en teoria, mantener sus tradiciones, las cuales la han llevado a ser lo que era. La

decadencia y la pérdida del mos maiorum se refleja primero en el ejército, y después, por

extension, en la politica; Botteri, Raskolnikoff (1983), 72.

957

242



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco
Posidonio de Apamea sobre Diodoro Siculo’®. Busolt planted su
argumento en tres razones principalmente: tema, escritura y
pensamiento. El tema tratado por los dos autores es el mismo, la
historia universal, y por ello, es inevitable pensar que Diodoro
utilizara una fuente que se adaptara tanto a sus necesidades. La
escritura es compartida por ambos autores, pues los dos escribian en
griego. Por otra parte el pensamiento filos6fico que comparten los
acerca aiin mas’”. Estas objeciones han sido criticadas por Botteri y
Raskolnikoff, quienes no comparten estas ideas®®. Su anélisis se
centra en estas tres bases que Busolt propuso (tema, escritura y
pensamiento), junto con otras consideraciones lingiiisticas. Siendo la
obra de Posidonio de una rigurosidad analitica tan grande, resulta
sorprendente que el episodio de los hermanos Graco sea tan breve,
especialmente si tenemos en cuenta la cercania en el tiempo de los
hechos®'. En cuanto a la escritura, no es de extrafiar que los dos
autores coincidan en el uso del griego, puesto que era el vehiculo
cultural por excelencia y la lengua mas hablada en gran parte del
Mediterraneo. Por su parte, la filosofia estoica estuvo muy extendida
entre la gente acaudalada de la época’.
En nuestra opinién, y siguiendo aqui la idea de Busolt, diversas
frases, con posibles connotaciones filoséficas y terminologia
especifica, apoyan la presencia de Posidonio’”. Uno de los

%% Busolt (1890), 321-349 y 405-438. Botteri, Raskolnikoff (1979), 61-62.

9% Busolt (1890), 322-323.

90 Botteri, Raskolnikoff (1979).

%! Es muy probable que Diodoro, autor del s. I, hubiera conocido a gente que hubiera vivido
ese periodo. También deberiamos tener en cuenta la mayor cantidad de fuentes
disponibles que tendria el autor siciliano a su disposicion, como es habitual pensar cuando
nos remontamos a cualquier autor del pasado.

“Il n'était pas non plus le seul stoicien de son temps (...), surtout a une époque ou les
hommes politiques romains étaient pénétrés de la philosophie du Portique™; Botteri,
Raskolnikoff (1979), 139.

Edelstein y Kidd ven también una clara influencia posidoniana en varios pasajes de
Diodoro, y las recogen y analizan en su obra; E&K F53, F58, F59, F67, F268, F269,
F274.

962

963

243



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

exponentes que encontramos es el término cvumvoua, esta palabra que
podriamos traducir por armonia, ya existe en otro vocablo griego,
ouovola. La primera serd dificil de encontrar en otros autores salvo en
Posidonio, quien lo utilizara con frecuencia®”. Otra palabra tratada
sera tednpropévng, que, a diferencia de la anterior no es exclusiva de
Posidonio, apareciendo en Polibio, pero si su forma verbal®”. Por otro
lado, la oracidon 10 mpakTIKOTATOV TOD ONUOV Kol TO1g Plolg Kapmipov
resalta la valia de la plebs rustica; de este colectivo que parece
olvidado y que quiere rescatar, pues son el reflejo de la antigua moral
romana, de esa uirtus del campesino-soldado perdida con el tiempo®®.
Alguna que otra evidencia ha sido sefialada como prueba de la huella
del filosofo sirio. Esta se refiere a Pompeyo. Es sabido que Posidonio
admiraba al Magno y que mantuvieron una estrecha relacion®’.
Encontramos algun rasgo posidoniano en los fragmentos referentes a
Pompeyo, puesto que se le atribuyen en su juventud rasgos tipicos de
la antigua tradicion romana, rasgos claramente favorables para el
general romano®®. Los debates terminologicos son amplios en el
tiempo, asi como la procedencia de éstos. Llegamos a la conclusion
de que Posidonio de Apamea sirvi6 como fuente de inspiracion para
Diodoro Siculo, por lo menos en las partes referentes a los hermanos
Graco y a la Primera Guerra Servil®®,

94«1, Edelstein e I. C. Kidd (...) no lo incluyen entre los fragmentos posidonianos (las
Guerras Serviles) (...). Silo atribuye a la Historia de Posidonio W. Theiler (...): el término
sumpnoia lo considera tipicamente posidoniano”; Lopez Barja (2007), 140, n. 79.

%3 Botteri, Raskolnikoff (1979), 141.

%6 Botteri, Raskolnikoff (1979), 141-142.

%7 Strasburger (1965), 44.

%8 Incluso el trato preferente que recibe el joven Pompeyo, el cual esta acorde con las teorias

de Posidonio de la antigua tradicion romana; Strasburger (1965), 44.

Diodoro baso su historia universal en Posidonio, continuando con esa misma fuente desde

el libro 32, es decir, desde donde su anterior fuente, Polibio, lo dej6. Las huellas son

palpables y reflejan la idea de la dominacién desde un punto de vista estoico: “Incluso
entre los esclavos la naturaleza humana no necesita instructor alguno en la retribucion

justa, sea de gratitud o de venganza”; “Ott kol mopd TOlG 0OIKETOIG AVTOSSOKTOG 0TIV 1

@Vo1S &g dikaiay dmddooty yipttog T kai tipmpiog; D.S. 34/35.2.40 = Const. Exc. 4.384.

969

244



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

En cuanto al propio texto, los principales implicados son la
oligarquia conservadora, heredera y responsable del mantenimiento
del mos maiorum reflejada en el senado, y Cayo, donde se introduce a
los caballeros y la plebe®”. Sin embargo Busolt postula que la palabra
10 yelpov aludird al elemento inferior, dada la eterna animadversion
que tendria el senado y la plebe en la historia de Roma, el orden de los
caballeros perderia su denominacion propia entrando en el grupo
opuesto al de los senadores, es decir, el de la plebe””'. La fuerza que
Cayo hubo adquirido resulté ser un serio problema, y aunque el
senado intentd fortalecer los vinculos con los caballeros, le fue
imposible deshacer lo que el tribuno ya habia conseguido’. Cayo se
convirtio entonces en un agitador, porque ataca todos los pilares que
componen la res publica: leyes, tribunales, el tesoro, las provincias y
las alianzas extranjeras son controladas por el populus romano. Si esas
bases cayeran, la instauracion de una democracia era posible, objetivo
principal de Cayo’”. En cuanto al apoyo de Cayo, Plutarco menciona
que ningin hombre notable, es decir, ningiin noble, apoyo la primera
candidatura de Cayo al tribunado, y que éste debid recurrir a la plebe
(en especial a la del campo), llenando el Campo de Marte de votantes.
Sin embargo no consiguid ganar hasta que se celebrd la votacion por

Podemos afirmar que Diodoro es nuestra fuente mas valiosa para descubrir lo que es
caracteristico de Posidonio y por lo tanto la identificacion de fragmentos adicionales en
otras partes de la tradicion secundaria; Strasburger (1965), 42.
970 Botteri, Raskolnikoff (1983), 61.
o1 1o Snuotikév engloba tanto a caballeros como a la plebe; Busolt (1890), 406; Botteri,
Raskolnikoff (1983), 65. Autores como Cicerdn, Salustio o Plinio relacionaban al orden
ecuestre con la plebe aunque puede que esta separacion se provocara precisamente por la
lex iudiciaria; Cic. Leg. 3.19; Sal. Jug. 42.1; Plin. Nat. 33.34.
Botteri, Raskolnikoff (1983), 66. Meier opina que Cayo trat6 de acercar a los caballeros a
su bando sin éxito; Meier (1966), 99. Es probable que ambas cosas sucedieran, es decir,
que los caballeros se apartaran de los senadores, pero que no se unieran con Cayo y la
plebe.
Salustio menciona estos pilares en el contexto del gobierno tirdnico de Sila, aunque
también pueden adecuarse al contexto gracano; “En manos de uno solo estan las leyes, los
juicios, el erario, las provincias, los reyes”; Leges, iudicia, aerarium, prouinciae, reges
penes unum; Sal. Hist. 1.55.13.

972

973

245



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

cuarta vez’"*,

975

Lam. IX. Cayo frente a la plebe

7% Plu. CG 3.1-2.
5 Discurso de Cayo frente a la plebe en el Foro. Creado por Alejandro Merlan Casal, como
parte del trabajo presentado, por el autor de esta tesis, en el congreso “Impact of Empire

246



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

3.2.3.2 - Influencia: Su hermano

En opinion de Meier, Cayo hered6 el trabajo que su hermano
realiz6’®. Como hemos visto, Nicolet cree que la principal influencia
que tuvo Cayo fue el patriotismo de Tiberio, y utiliz6 su herencia
politica para su propia carrera’”’. Pero ello no conlleva que Cayo
siguiera su misma linea politica, la tentativa de Cayo es diferente de
aquella realizada por su hermano, aunque se autoproclame,
logicamente, su heredero. Tras el asesinato de Tiberio, Cayo
comprende que debe realizar una accion mas completa que la de su
hermano, mas diversificada®®. En este sentido, el mismo autor
defiende que Cayo se inspird en la constitucion de Rodas para su lex
iudiciaria. Para ello se basa en la embajada de Escipion y en dos
textos, el primero de Cicerdn y el segundo del Pseudo-Salustio, donde
se menciona especificamente que ésta era la razon’”. La idea de una
justicia ejercida no exclusivamente por los senadores sino por el
conjunto de los ciudadanos procede de las democracias griegas, y
precisamente comienza a penetrar en Roma en esta época. Cayo
decide pasar esa decision al pueblo (aqui Nicolet habla de plebs
cuando Cayo se lo da a los caballeros), conjunto que en Roma no tiene
un derecho igual, y se encuentra jerarquizado y encerrado en una

margen estrecha entre derechos y deberes®™.

3.2.3.3 - Objetivo: Democratizacion y tirania
Cayo pretendia que la plebe obtuviera una mayor participacion
politica, y para ello trato de desestabilizar a la élite gobernante
mediante su lex iudiciaria, que trataremos en el punto 3.3. Con esta

XIII: The impact of “Justice” on the Roman Empire”, celebrado en la ciudad de Gante,
Bélgica, entre los dias 21-24 de junio de 2017.

76 Meier (1966), 131.

97 Nicolet (1971), 136-137.

98 Nicolet (1971), 167.

7 Cic. Rep. 3.35.48; Pseudo-Sallust. Ep. Ad Caes. 2.8.

%0 Nicolet (1971), 192-194.

247



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

idea en mente, Cayo tratoé de acercar hacia si a uno de esos grupos, los
caballeros, con el objetivo de promover la disension y que, de este
modo, la plebe adquiriera una mayor relevancia politica en medio del
caos imperante®!. Meier sigue esta linea, y asegura que Cayo tratd de
buscar el apoyo de los caballeros y un nuevo equilibrio entre éstos y el
campesinado®™?, con diferentes propuestas y leyes que analizaremos en
el punto siguiente (3.2.3.4), junto con pequefios gestos de
acercamiento”™. Sin embargo el mismo autor opina que Cayo fracasé
en su intento politico, puesto que en lugar de controlar a los senadores
como pretendia, se dio un equilibrio entre el senado y los caballeros a
costa de los provinciales. Los intereses egoistas también
predominaron entre los caballeros. Debido a que en buena medida esto
era una consecuencia de la ley de Cayo, la lex iudiciaria, con el
tiempo provocd exactamente lo contrario de lo que pretendia®. Los
caballeros dictaban sentencias injustas, y estaban lejos de cumplir las
expectativas de Cayo, ya que, debido a su nueva posicion, coartaban
las libertades de las provincias®. Botteri y Raskolnikoff sefialan que
estas acciones no hacen mas que crear un desprecio en la aristocracia
romana que las fuentes nos reflejan. Se nos muestra a un Cayo
tiranico, como es el caso de Diodoro Siculo. No faltan en este autor
alusiones a la dynasteia (Svvaoteia), hybris (OPpg) y tyrannis
(tvpavvic)’™. Diodoro utiliza la palabra tirano para designar a ambos
hermanos, pero con el menor de los Graco adquiere otro grado de
significado si nos atenemos a la propia definicion del concepto:

%! Rowland opina que Cayo se basé en tres puntos: 1) en disminuir el poder y la autoridad

del senado, 2) incrementando el poder de los caballeros, 3) y para ello basarse en
aumentar la independencia econémica de las clases bajas; Rowland (1965), 373.

%2 Meier (1966), 99.

%3 Por ejemplo, Cayo dio asientos separados a los caballeros en el teatro; Meier (1966), 73.

%4 Meier (1966), 79.

%5 Meier (1966), 82-83.

%6 “Equt Suvootsiav katookevalov; D.S. 34/35.25.1; Svvaotsiag koi UPpemg D.S.
34/35.25.2; 6 (...) topavwikdg 7o oweayov; D.S. 34/35.28a; tOpavvov Eavtov
avadedeydg; D.S. 37.9; Botteri, Raskolnikoff (1983), 67.

248



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

“The common theme of all these cases is a
presumed attempt at obtaining the kingship via the
‘purchase’ of popular support. To be the champion of the
populace is the traditional role of the tyrant. Is not the
Roman anti-monarchical tradition better seen as an anti-
tyrannical tradition? We should recall that because Latin
has no native word for ‘tyranny’, the term regnum
(‘kingship”) was employed to express this concept. The
characteristic features of (bad) tyrannical rule are vis,
superbia, libido and crudelitas, all vices which
threatened aristocratic libertas. Thus it could be argued
that the Roman aristocracy feared not so much kingly, as
popular and anti-aristocratic, rule, which would have cut
into their jealously guarded powers and privileges. They
were right to be afraid: the Augustan monarchy brought
the end of aristocratic libertas, and emperors often found
it politically advisable to pander to the Roman mob”**’.

La base para el poder del tirano reside en el apoyo popular, que en
el caso de Cayo resulta ser la fuente de su poder®™. Sus conductas
también lo asemejan a la idea del tirano:

“Graco, cuyos partidarios eran numerosos, continud
resistiéndose; pero como era  constantemente
decepcionado y humillado, comenz6 a caer en una
especic de estado de locura. Reuniendo a los
conspiradores en su propia casa, decidid, después de
consultar con Flaco, que debian vencer a sus oponentes
con la fuerza de las armas y atacar a los cénsules y al
senado. En consecuencia, les instd6 a todos a guardar
espadas bajo sus togas, y a que lo acompaifaran,

%7 Lewis (2006), 24.
%88 Botteri, Raskolnikoff (1983), 74. Sobre una comparativa de Cayo con otros tiranos véase
Botteri, Raskolnikoff (1983), 73-77.

249



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

prestando mucha atencion a sus oOrdenes. Dado que
Opimio estaba en el Capitolio debatiendo sobre lo que
debiera hacerse, Graco y los demds descontentos se
dirigieron al lugar, pero, habiendo encontrado el templo
ocupado y una gran cantidad de nobles reunidos, se retir6
al portico de atras del templo, presa de la agonia de
espiritu y bajo tormentos diabdlicos. Mientras aun se
encontraba en este estado frenético, cierto Quinto’, un
hombre familiarizado con él, cayo de rodillas y le rogo
que no tomara medidas violentas o irreparables contra la
patria. Graco, sin embargo, actuando abiertamente como
un tirano, lo derrib6 de golpe y ordené a sus compafieros
que lo despacharan, y esto fue el comienzo de las
represalias contra sus oponentes. El cénsul, horrorizado,
anunci6 al senado el asesinato ocurrido, y el inminente
ataque sobre si mismos™*.

En este fragmento Diodoro nos describe a Cayo como un demente

(Mttav) debido a los ataques que sufria por parte de sus opositores.
Su demencia crece en cuanto decide realizar atacar al orden imperante,

989

990

Quinto Antilio. También en Plutarco y Apiano, fuentes mas benévolas con Cayo; Plu. CG
13; App. BC 1.25.

‘Ot moAoVg Eymv ToVG cuVayOVIoTHS dvtetdrteto O Ipbiyog, kol del kol pdilov
TOMEWVOVUEVOG KOl TTopd Tpocdokiav dmomintov i Abttav Tve Koi poviddn diabscwv
EVEMITTE. ZUVOYOy®V YOp TOUG cLUVONOTG €lg TV dlav oikiov kai petd tod DAdKKOL
GLVEdPENGOG EKPLvE TOIG OTAOLS SETV KPOTEV TV AVTITPOTITOVI®V Kol TOG YEIPAG TOlG T
Gpyovot kol Tff CUYKAT® TPoceépsy. A0 mapekeledoato Aoy VIO Toilg TPEVVG
oépev Eipn kol ovvokoAovBodviog aOT®d TOV VOOV TPOGEYEV TOIG TOPOYYEALOUEVOLG.
Omiov 6¢ Povievopévov i 10 Kamtdiov mepl 10D GLpeEpovtog, dpuncev €keioe
petd @V Koyekt®v. Evpodv 8¢ 10v ved mpokatenupévov kai mAffog tdv dpictov
nBpotopévoy aneydpNoev g TV OTIC® TOD VE® GTOAV ASUOVAY Kol TOWNAATOVLEVOC.
Ot & avtod apototpnrdtog, Kowtdg tig cuvibeiav £xmv mtpog antov tpocénese Toig
yovaow avtod dedpevog pndev Plaov 1 dvikeotov mpdor katd Tijg matpidog. O ¢
TUPOVVIKDG 1101 OEEGYy@V aOTOV HEV TPOEWae TPNVT| €l TV Y1V, T0ig 8¢ dolovBolot
mpocétate dayepicoclor Kol tavtny apynv momocachol ThHg Kot TOV EVOVIIOVUEVOV
Tipopiag. O 8¢ Hratog KoTamhayeic TOV T POvov EdMNAwoE Tf] GLYKAMT® Kol TNV KoT
oant®v énibsotv; D.S. 34/35.28a = Const. Exc. 3.207.

250



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

congregando a todos los conspiradores en su casa y optando por la
fuerza como tUnico medio de vencer a sus oponentes. Insta a los
presentes a que escondan espadas bajo sus togas y que presten
atencion a sus ordenes, con la intencion de atacar a los consules.
Diodoro contintia describiendo a un Cayo homicida y temerario. La
violacion flagrante del pomerium por orden de Cayo contrasta con la
narracion del asesinato de Tiberio. El mayor de los hermanos no
provoco el acto de ningiin modo, de hecho fue él quien sufri6 un
ataque inesperado®'. Incluso aquéllos que asesinaron a Tiberio no
portaban otras armas que palos y piedras®. El trato de ambos
hermanos no es el mismo, Cayo decide, deliberadamente, violar el
sagrado recinto del pomerium portando armas en ¢€l. Esto coincide con
la interpretacion de Nicolet, que ve en las reformas de Tiberio no un
acto revolucionario, mas bien como un acto que pudo perfectamente
encajar dentro de los parametros legales del momento. Nicolet lo
resume de este modo:

“La loi agraire, a Rome, met en cause 1'ager
publicus, et jamais les propriétés privées ex iure
Quiritium sur lesquelles s'exerce le dominium absolu

%1 “E] hijo de este tltimo ya era viejo cuando, a la cabeza del senado, maté por su propia
mano a Tiberio Graco, que aspiraba a la tirania.”; ‘O tobtov 8¢ vidog TpeoPfing dv TV
NnAiov TiBépov Ipdxkyov Tvpavvelv E€myeiprioavio toilg idlog yepolv Améktelve,
mponyovuevog Tilg cuykAntov; D.S. 34/35.56. Como podemos apreciar, Diodoro utiliza el
vocablo tupavvely para ambos hermanos.

“Los que los acompafiaban llevaban mazas y palos de sus casas; ellos mismos, cogiendo
los trozos y las patas de los asientos destrozados por la muchedumbre que huia,
marchaban contra Tiberio golpeando al tiempo a los que estaban delante de él, causando
su derrota y provocando una matanza (...). De sus compafieros murieron mas de
trescientos, golpeados con palos y piedras, ninguno por el hierro”; oi p&v odv mepi abTodg
pomoda kol okvtdrog Ekoplov oikobev. Avtol 6¢ TV dippov KaTayvopéveov VIO TOD
@gvyovTog dYAOL TG KAAGHATA Kol TOVG TOdag Aappdvovteg avéBovov €mi tov TiBépiov,
Guo moiovteg tovg mpoteTaypévoug (...). TdV 6¢ dAhwv amnébovov VIEP Tprakociovg
&bAoig kal Aiboig cuykomévteg, o1d1p® 8¢ ovdeis; Plu. TG 19.

992

251



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

et irrécusable du propriétaire™.

El mismo autor, en cambio, subraya que el objetivo de Cayo era
otorgar la soberania en materia financiera al pueblo®, acto que si
resulta mas revolucionario. Cayo encaja en buena manera con el
peligro que supone para la aristocracia romana su falta de /libertas, el
apoyo de Cayo en la plebe y su intento de que ésta obtenga un mayor
peso politico culmina en una imagen que se da de ¢l mas autoritaria,
tiranica.

3.2.3.4 - Propuestas

Tras determinar el caracter de Cayo analicemos sus propuestas. El
hermano menor sin duda se encuentra con una situacion similar, la
comision para la reparticion de la tierra (creada por Tiberio) sigue en
funcionamiento tras su muerte, aunque con un escaso poder. Cayo
enfoca la solucion desde un prisma distinto al de su hermano, un
enfoque de acuerdo con sus prioridades®™”.

Administrativas: Intento de cambiar la designacion anual de las
provincias consulares que pasaran ahora a eleccion del senado antes
que a los comicios consulares®™. Alteracion de los comicios
centuriados hacia un modo mas democratico”’. Propuesta para
derogar varias leges Semproniae. La primera reunion origind un

tumulto que desemboc6 en la posterior muerte de Cayo®,

9% Nicolet (1965), 147. Rich comparte esta misma idea; Rich (2007), 157, n. 9.

9% Nicolet (1979), 298-299.

95 Las primeras medidas de Cayo recogen el legado de su hermano, mostrando cierta piedad
fraternal, pero también tienen como objetivo el atacar a algunos enemigos politicos
especificos de su hermano, asi como advertir a otros rivales; Sampson (2017), 58.

Lex Sempronia de prouinciis consularibus, afios 123-122; Cic. Prov. 2.3, 7.17; Cic. Dom.
9.24; Cic. Balb. 27.61; Cic. Fam. 1.7.10; Sall. lug. 27.3; Rotondi (1990), 311.

Rogatio Sempronia de suffragiorum confusione, afio 122; Ps. Sal. de rep. Ord. 2.8; Cic.
Mur. 23.47; Rotondi (1990), 314.

Leges Minuciae de legibus Semproniis abrogandis, afio 121; Flor. 2.3, 3.15.4; Auct. de vir.
1ll. 65; Oros. 5.12.5; Fest. v. osi pag. 201 M.; Rotondi (1990), 316-317.

996
997

998

252



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

Agraria: Renovacion de la ley agraria de Tiberio®”. Propuesta
por el tribuno M. Livio Druso, rival de Cayo, para abolir el impuesto o
vectigal sobre las nuevas asignaciones de lotes de tierra'®. Deroga la
prohibicion de alienacion de la lex Sempronia sobre los fondos
asignados'™'.  Ejercié varias restricciones a la lex Sempronia, los
triunviros se mantendran en los cargos por 15 afios, se eliminaron
futuras asignaciones destruyendo el cargo, y se establecié un impuesto
sobre los proletarios'®,

Alimenticia: Reorganizacion del precio de los alimentos para que
los mas pobres tengan la capacidad de acceder a ellos'™”. Propuesta
del tribuno M. Livio Druso de reparticion de grano gratuito, similar a
la de Cayo'®™. Nicolet matiza que toda la poblacion tenia derecho a su
racion, aunque en la practica solo los mas pobres se beneficiaban de
ella'”. Modifico la lex Sempronia eliminando la reparticion gratuita y
elevando el precio del grano'.

Asia: Los impuestos sobre la provincia de Asia, provincia que
mayores beneficios proporcionaba al erario publico romano, pasarian
a las sociedades de publicanos romanos y no a las sociedades
provinciales. Esta medida debid de acercar mas al orden ecuestre a su
causa, compuesto mayoritariamente por miembros de dichas

9% Lex Sempronia agraria, afio 123; App. BC 1.21; Cic. Off. 2.80; Cic. Agr. 2.6.10; Flor. 2.1,
3.13.1; Liv. Epit. 60; Plu. CG 5.1; Vell. 2.6.3; Rotondi (1990), 307.

1000 Rogatio Livia agraria, primeros meses del afio 122; CIL 1 n. 200 lin. 81; Plu. CG 9.2;
App. BC 1.23; Rotondi (1990), 314.

101 1 ex agraria, circa afio 121; App. BC 1.27, Mommsen CIL 1 p. 77; Rotondi (1990), 317.

1092 1 ex Thoria agraria, afios 119-118; App. BC 1.27; Cic. Brut. 36.136; Cic. Orat. 2.70.284;
Rotondi (1990), 318-319.

1993 1 ex Sempronia frumentaria, afio 123; App. BC 1.21; Cic. Sest. 48.103; Cic. Tusc. 3.20.48;
Cic. Off. 2.21.72; Cic. Brut. 62.222; Cic. Font. 39; D.S. 34/35.25.1; Flor. 2.1, 3.13; Liv.
Epit. 60; Plu. CG 5.1; Vell. 2.6.3; Rotondi (1990), 307-308.

199% Rogatio (?) Livia frumentaria, afio 122; Sch. Bob. p. 301 Or:; Rotondi (1990), 315.

1905 Nicolet (1979), 297.

1996 1 ex Octavia frumentaria, jafio 120?; Cic. Off. 2.21.72; Cic. Brut. 62.222; Rotondi (1990),
317.

253



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

sociedades de publicanos'®’. En cuanto a la dominacion politica

romana en el territorio, existe una ley que podria adscribirse al
contexto tratado, aunque existen ciertas dudas. Se cree que esta ley
trataba de mediar entre las disputas de Eumenes III, rey de Bitinia, y
Mitridates V, rey del Ponto, por el dominio de Frigia, con el objetivo
de recompensar a este ultimo por su lucha en la guerra contra
Aristonico, pero, de nuevo, no existe un consenso claro'®.

Ciudadania y aliados: Permitir a los latinos la ciudadania
durante su segundo tribunado en 122, junto con el resto de los
habitantes de Italia'®”. Propuesta de Livio para conceder a los latinos
el privilegio de la prouocatio, por la cual si un ciudadano era
condenado, éste podia pedir que un jurado popular revisara la
condena. Tal vez fuera derogada por la oposicion que ejercio Cayo''™.
Entrega a los confederados del derecho a la ciudadania'®"'.

Colonias: Creacion de colonias en Tarento y Capua'®. Ley del
tribuno Rubrio para la creacion de una colonia en Cartago,
participacion de Cayo en la medida'®”. Derogacion de la anterior
ley'*'. Propuesta de Livio para tratar de emular la popularidad de

7 Lex Sempronia de prouincia Asia, afio 123; Cic. Att. 1.17.9; Cic. Ver. 3.12; Rotondi
(1990), 308-309. Lopez Barja (2004), 115.

198 Rogatio Aufeia, afios 123 o 122; Gel. 11.10.1; Jean-Louis Ferrary, "Loi Aufeia
(ou rogatio Aufeia) en faveur du roi du Pont Mithridate V", en Lepor. Leges Populi
Romani, dir. porJean-Louis Ferraryy Philippe Moreau. [URL: http://www.cn-
telma. fi/lepor/notice61/. Ultima actualizacién: 02/10/2018].

1% Plu. CG 5, 8.

1910 Rogatio Livia de prouocatione latinis concedenda, afio 122; Plu. CG 9.2; App. BC 1.23;
Rotondi (1990), 315. Sobre ello véase Sherwin-White (1982), 18-31.

0 Rogatio Sempronia de ciuitate sociis danda, afio 122; App. BC 1.23-24; Plu. CG 5.1; Vell.
2.6.2; Rotondi (1990), 316.

1912 [ ex Sempronia de coloniis Tarentum et Capuam deducendis, finales del afio 123; Liv.
Epit. 60; Vell. 1.15, 2.6.3; Plu. CG 8.3ss; App. BC 1.23-24; Rotondi (1990), 310.

103 Lex Rubria de colonia Carthaginem deducenda, afio 123; Plu. CG 10.2; App. BC 1.24;
App. Pun. 136; Rotondi (1990), 310-311.

191% Lex Minucia de colonia Carthaginem deducenda (=de lege Rubria abroganda), afio 121;
App. BC 1.24; App. Pun. 136; Oros. 5.11; Rotondi (1990), 316.

254



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

Cayo, fundando doce colonias en Italia. Cayo interfiere y se
suspendera finalmente'®"®. junto con otras mas'’'¢.

Desconocidas: Tras retornar de Cartago en 122, Cayo propone
una serie de leyes que se desconocen'"’.

Finanzas: Creacion de medidas relativas al rendimiento de las
cuentas de los publicanos'®"®,

Infraestructuras: Construccion de nuevos caminos'®’, y
graneros. Nicolet ve en la construccion de graneros la busqueda de
una regularidad en el avituallamiento del grano que la poblacion debia
recibir'®,

Judicial: Se castigaria a los jueces que se dejaran sobornar, pues
parecia una costumbre muy extendida'®'. Se afiadieron 300 hombres
del orden ecuestre a los 300 que ya ostentaban el cargo de jueces y
que pertenecian al orden senatorial'*. Lex Sempronia iudiciaria, afio
122; pueden tratarse de dos leyes distintas, unas versiones afirman que
los caballeros tomaron control de los juicios expulsando a los
senadores'*®, mientras que otros apoyan la insercion de los caballeros

1015 Rogatio Livia de coloniis duodecim deducendis, afio 122; Plu. CG 9.2; App. BC 1.23;
Rotondi (1990), 314-315.

Y6 Plu. CG 6, 8.

7 Plu. CG 12.

1018 7 ex Sempronia de nouis portoriis, ailo 123; Vell. 2.6.3; Cic. Ver. 3.12; Cic. Att. 1.17.9;
Rotondi (1990), 311.

1019 7 ox Sempronia uiaria?, afos 123-122; App. BC 1.23; Plu. CG 6.2; Rotondi (1990), 311-
312.

120 Nicolet (1979), 299.

19211 6pez Barja (2004), 114.

1922 Rogatio Sempronia iudiciaria, aio 123; Flor. 2.1, 2.5, 3.13.1, 3.17.3; Liv. Epit. 60; Plu.
CG 5.1; Rotondi (1990), 308. También en: Jean-Louis Ferrary, "Loi Sempronia (plutdt
qu’Acilia) de repetundis (pl. sc.) Loi Sempronia (pl. sc.) sur la composition de 1’album
iudicum?", en Lepor. Leges Populi Romani, dir. por Jean-Louis Ferrary y Philippe
Moreau. [URL: http://www.cn-telma.fr/lepor/notice682/.  Ultima  actualizacion:
02/10/2018].

1923 App. BC 1.22; Varro ap. Nonium 2 p. 52M.; DS 35.25.1; Vell. 2.6.3; Plin. Nat. 33.1.
(6).34; Tac. Ann. 12.60; Flor. 2.5, 3.17.3; Cic. Ver. 38; Ps. Ascon. p. 103, 145 Or.; Rotondi
(1990), 313-314.

255



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

sin una necesaria expulsion del orden senatorial'®®. Se reforzé la
norma de la prouocatio, y se tratd de evitar que ésta se pudiera
equiparar con la perduellio, alta traicidon que normalmente se atribuia a
los generales'"”. Se trajo del ostracismo a Popilio, que fue expulsado
por Cayo'*®. Se trato la forma en que serian tratados los condenados
por los jueces'®”’. Mas tarde otras leyes se inspirarian en la reforma
judicial de Cayo'*®.

Militar: Proposicion de Cn. Marcio Censorino (pretor en 123)
para disminuir la edad de reclutamiento establecida por los tribuni
militum de eleccion popular, relacionada con la ley de Cayo'*®. El
erario publico se encargaria de la reparticion del vestuario necesario
sin que ello afectase al stipendium de los soldados. No se podria
reclutar a menores de 16 afios'™’.

1924 Liv. Epit. 60; Plu. CG 6; Rotondi (1990), 313-314.

1925 Lex Sempronia de capite ciuis romani, afio 123; Cic. Rab. Perd. 4.12; Cic. Clu. 55.151;
Cic. Ver. 5.163; Cic. Catil. 1.11.28, 4.5.10; Gell. 10.3.13; Plu. CG 4; Rotondi (1990), 309-
310.

1926 ?) Lex Calpurnia de P. Popilio Laenate reuocando, afio 120; Cic. Brut. 34.128; Cic.
Dom. 32.87; Cic. Red. Sen. 15.38; Cic. ad Quirit. 3.6, 4.10; Sch. Bob. p. 347; Rotondi
(1990), 317. También en: Jean-Louis Ferrary, "Loi Sempronia d’interdictio aqua et igni
contre P. Popillius Laenas (pl. sc.)", en Lepor. Leges Populi Romani, dir. por Jean-Louis
Ferrary y Philippe Moreau. [URL: http://www.cn-telma.fr/lepor/notice906/. Ultima
actualizacion: 01/10/2018].

1027 Lex Sempronia de sicariis et ueneficiis?, afio 123; Cic. S. Rosc. 4.11; Cic. ND 3.30.74;
CIL T p. 279 n. 9; Cic. Fin. 2.16.54; Cic. Clu. 55.151, 56.154; Rotondi (1990), 310.
También en: Jean-Louis Ferrary, "Loi Sempronia sur la répression du meurtre judiciaire
(pl. sc.)", en Lepor. Leges Populi Romani, dir. por Jean-Louis Ferraryy Philippe
Moreau. [URL: http://www.cn-telma.fr/lepor/notice677/. Ultima actualizacion:
02/10/2018].

1928 Lex Acilia de pecuniis repetundis, poco antes del afio 111; Cic. Ver 2.51-52; Cic. Ver
2.1.26; Ps. Ascon., p. 221 St.; Ps. Ascon., p. 231 St.; Jean-Louis Ferrary, "Loi Acilia de
pecuniis repetundis (pl. sc.)", en Lepor. Leges Populi Romani, dir. por Jean-Louis
Ferrary y Philippe ~ Moreau. [URL:  http://www.cn-telma.fr/lepor/notice3/.  Ultima
actualizacion: 02/10/2018].

1929 Rogatio Marcia de tribunis militum?, jafio 123?; Charis. p. 208 Keil; Rotondi (1990),
311.

1930 I ex Sempronia militaris, afio 123; D.S. 34.25.1; Liv. 25.5; Plu. CG 5.1; Plb. 6.39; Rotondi
(1990), 308.

256


http://www.cn-telma.fr/lepor/notice3/?para=C.%20Gracchus&searchType=occ

Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

Sobre el cargo: Si un magistrado era privado por el pueblo de su
cargo no podria volver a ser elegido'™'. Si un magistrado desterraba o
condenaba a un ciudadano sin un juicio previo, seria depuesto'*”. Se
recurrid a una quaestio extraordinaria contra P. Popilio Laenate, por
haber instituido un proceso contra la ley de Tiberio'**.

3.2.4 - Legado

Como puede apreciarse, la actividad politica de Cayo fue mayor
que la de su hermano'™*. A diferencia de Tiberio, Cayo fue tribuno
durante dos afios (123-122), por lo que dispuso de mas tiempo. De
igual modo, rescatd parte del proyecto politico de su hermano, dado
que era su heredero politico directo, aunque sus intenciones fueron
otras. Dentro de las diferentes propuestas se aprecia un claro matiz
populista, puesto que la plebe es la base del poder de Cayo y como
tribuno de la plebe se vuelca en su bienestar'®. Con la finalidad de
que no vuelva a ocurrir acto semejante al que su hermano y sus
partidarios sufrieron, Cayo promulga unas leyes que protegen al
ciudadano de los posibles abusos que un magistrado pueda cometer.
Sin embargo la ley que mas polémica suscitdé en general fue la Jex
iudiciaria. Con esta ley Cayo no hace mas que acrecentar la tension
existente entre el orden senatorial y el ecuestre. La lex iudiciaria del

'%1 Jean-Louis Ferrary, "Loi Sempronia interdisant la prononciation d’une condamnation
capitale contre un citoyen romain par un tribunal qui n’a pas été institué¢ par le peuple (pl.
sc.)", en Lepor. Leges Populi Romani, dir. por Jean-Louis Ferrary y Philippe Moreau.
[URL: http://www.cn-telma.fi/lepor/notice905/. Ultima actualizacién: 02/10/2018].

1032 7 ox Sempronia de abactis, aiio 123; Plu. CG 4.1; 308.

193 Lex Sempronia de P. Popilio Laenate, afio 123; Cic. Dom. 31.82; Cic. Rep. 1.3.6; Cic.
Clu. 35.95; Cic. Rab. 4.12; Cic. Brut. 34.128; Cic. Leg. 3.11.26; Cic. Ver. 5.163; Cic.
Catil. 1.11; Cic. Amic. 11.37; Gel. 1.7.7, 11.13.1; Rotondi (1990), 309.

1034 “No habia nada que no cambiara, no dejaba nada tranquilo, nada sin inquietud, en
definitiva no mantenia nada en su sitio”; nihil immotum, nihil tranquillum, nihil quietum,
nihil denique in eodem statu relinquebat; Vell. 2.6.3.

1935 1 a5 leyes sobre el alimento, el reclutamiento, la ciudadania tienen como objetivo el
acercamiento de la plebe a la politica de Cayo, politica interpretada como “demagogica”
por una larga tradicion historiografica; Nicolet (1979), 298.

257



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

122 es tomada por Diodoro y Varron como el primer episodio de
disputa civil que ocurri6 en Roma, pasaremos a analizarlo mas
adelante'*,

Cayo aprendid de lo sucedido con su hermano mayor, por lo que
trat6 de realizar unas contramedidas legales para su proteccion y la de
aquellos que se encontraban en condiciones similares. Es en este
contexto en el que encajan las diferentes medidas que tomo respecto a
los cargos'®’. Como sefala Pina Polo, la respuesta del senado no se
hizo esperar y ésta no fue legal, sino politica. El senado gozaba de la
capacidad de suspender los derechos que la ciudadania romana
otorgaba, en casos de extrema emergencia. Pero esta caracteristica
nunca fue regulada por una ley concreta que estipulara la jurisdiccion
de los magistrados, sus limitaciones y demas parametros, por lo que la
inexistencia de una regulacion de tipo legal conducia a una ausencia
de condena judicial. El senatus consultum ultimum se convierte asi en
una medida arbitraria, sin unos marcos bien definidos, y que no
acarrea ninguna clase de consecuencia, dando al senado la impunidad
total en cuanto se decida que un estado de emergencia existe.
Normalmente el procedimiento a seguir consistia en el apresamiento
del individuo o de los individuos y su ejecucion sin juicio alguno.
Estos individuos, al alterar el orden de la res publica, dejan de ser
parte de la misma para poder ser tratados como foraneos sin derecho
alguno'®®. Es en este contexto politico donde encontramos el primer
caso de suicidio como sentencia de muerte, en el afio 121, cuando se
le ofrece a un colaborador de Cayo el derecho a suicidarse antes que
verse obligado a suftir la ejecucion publica'™.

Tras el asesinato de Tiberio no existié ningln tipo de recuento de
lo ocurrido. El senado fue consciente de que era vital para defender
sus intereses que la damnatio memoriae se promoviera, y lo llevo a

1936 En el punto 3.3.

197 Plu. CG 4.

1038 Pina Polo (2016), 11-12.

199 App. BC 1.26; Griffin (1986b), 192-193.

258



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

cabo tras el fatal desenlace de Cayo. Se crea asi una identidad
vencedora que trata de reunir a los vencedores, mientras que humilla a
aquellos vencidos. Para ello se construyd un templo dedicado a
Concordia en la parte occidental del Foro, a cargo de Opimio, que
paso a ser el simbolo de la derrota, no solo de Cayo, sino de ambos
hermanos'®”. Tras todo el revuelo que supuso el final de la republica,
el término concordia caera en desuso con Augusto, que decidid
cambiarlo por pax'®'. Pero gran parte de la popularidad de los Graco
seguia vigente. Plutarco nos cuenta, seguramente en un periodo de
tiempo muy cercano al asesinato de Cayo, que la plebe erigio estatuas
de ambos hermanos en los lugares publicos, sacralizaron los lugares
donde fueron asesinados e incluso realizaban ofrendas y sacrificios'**.
Estas estatuas, probablemente, eran de pequefios bustos o imagenes de
los hermanos, debido al origen humilde de quienes las fabricaban, por
lo que la desaparicion total de éstas por parte del senado resultaria
imposible, aunque no se conserve ninguna evidencia de alguna orden
emitida con este fin. Por lo tanto, el culto a los hermanos perdura en el
tiempo, haciéndose eco de que la memoria colectiva no olvidaba el
episodio a pesar de las antagdnicas intenciones del senado'”.

En cuanto al legado de ambos hermanos, la comision agraria
seguird en funcionamiento unos cuantos afos. Como sefala Lopez
Barja de Quiroga, tras la muerte de Cayo, la faccion antigracana
obstaculiza las labores de la comision hasta su misma desaparicion,
junto con la creaciéon en 111 de una medida de contrarreforma
definitiva, por la cual se privatizaria el ager publicus que en aquel
momento ocupaban los particulares'™. La comision encargada de la
reparticion proseguird, tras la desaparicion fisica de los Graco, por un

1940 pina Polo (2016), 13.

1941 Gallia (2012), 54.

1042 ply. G 18.2.

1943 pina Polo (2016), 19-20.

104 Lopez Barja (2004), 116-117.

259



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

periodo de dieciocho afios; segun Apiano, entre el 133 y el 116'%.

Apiano nos describe toda esta situacion de la siguiente forma:

“Asi finalizo la sedicion del segundo Graco. Poco
tiempo después, fue aprobada una ley por la que se
permitia a los propietarios vender la tierra, cuya
inalienabilidad habia sido objeto de litigio, pues esto
también estaba prohibido por la ley del primer Graco. Y,
de inmediato, los ricos comenzaron a comprar Ssus
parcelas a los pobres, o se las quitaron por la fuerza con
pretextos diversos. La condicidon de pobre, pues, llego a
ser todavia peor, hasta que Espurio Torio, tribuno de la
plebe, present6 una ley proponiendo suspender el reparto
del agro publico y que éste fuera de los que poseian, que
tendrian que pagar por €l un tributo que seria distribuido
al pueblo... (estos tributos) los abolid, poco después, otro
tribuno de la plebe, y el pueblo se vio desposeido por
completo de todo™'**,

Siguiendo a Apiano y al analisis de Lopez Barja, existe un grave
conflicto entre ricos y pobres, donde el primer grupo supera al
segundo y actua con tres medidas especificas: 1) Permitir que los lotes

1045 App. BC 1.27.

104 Kai 1y otdoig 1) 1od Sevtépov Tpdkyov & t6de Ednye. Nopog te od mokd Hotepov ékvpdon
™V iV, OEp N Siepépovio, EEetvan Tmpaokely Toig Exovoty. Aneipnto yap &k I'péucyov
70D Tpotépov Kol T6de. Kai e000¢ ol mhovciol mapd TV meviiTev EmvodvTo, 1 Toiode Toig
npopdceoty €fdlovto. Kai mepuijv é¢ yeipov £t 10ig mévmot, péypt Lmovprog O6piog
MUopY®V €ioTyHoATO VOUOV, THV P&V YV IMKETL SIVELELY, AL’ sival THV &xOvToV, Kol
@Opovg VIEP avtiic T@ Muw kotatiBecBor Kol Tdde TG YPNUOTE YOPEV £ SLOVOUAG.
‘Onep Mv pév TIC 10ig mévnol mopnyopio S16 Tdg Swovopdg, Sperog 8 o0SEV &g
molmndiov. Ana& ¢ 10ig copicpact toicde tod ['paxyeiov vopov mapaivBévrog,
apiotov Koi GEeMpUOTATOL, €1 dVvato mpaydfjval, yevouévov, Kol ToUG POPOLS OV TOAD
Votepov déAvce dpopyog tepog, kol O dfjuog aOpomg amdviov ééementokel. ‘Obgv
gomdvilov €Tt paAlov Opod TOMTMV T€ Kol OTPATIOTAV Kol Y| TPocodov Kol dtavoudv
Kol Vopudv, meviekaideka poAiota €reowy amod g pdicyov vopobesiog, €mi dikoig &v
apyiq yeyovoteg; App. BC 1.27.

260



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

de ager publicus que la comision agraria habia repartido pudieran
venderse o donarse. 2) El tribuno Esporio Torio canceld el
funcionamiento de la comisioén, denegando nuevas reparticiones del
ager publicus, pero se reconocia las ya realizadas anteriormente, que
ahora deberian pagar una pequena tasa. 3) Cancelacion del pago de la

tasa mencionada'®’.

3.3 - VARRON Y SU VISION PLATONICA DEL CAMBIO CONSTITUCIONAL

Varrén escribio un pasaje de gran importancia para nosotros en el
libro IV de su De uita populi Romani, que abarca el periodo desde el
133, hasta la guerra civil entre César y Pompeyo'®®. Por desgracia este
pasaje se ha conservado de forma fragmentaria, y unicamente de la
mano de Nonio debido a que la palabra “bicéfalo” era utilizada de
forma inusual:

“Varroén, en el libro IV de Sobre la vida del pueblo
romano, muestra que también puede decirse ‘bicéfalo’ de
cosas incorporales: ‘les daba esperanzas de que no
habrian de pagar mas de lo que quisieran; el injusto
confio los juicios al orden ecuestre e hizo una ciudad
bicéfala, fuente de las discordias civiles %%,

El llamado “injusto” (iniquus) no es otro que Cayo, quien gracias

19471 dpez Barja (2004), 117. El autor identifica la ley mencionada por Apiano con la del 111,
siguiendo la idea de Crawford (RS 1.2), que se basa en Cicerén y en el reverso de la tabla
Bembina; Cic. Brut. 136.

1% Von Albrecht (1997), 560. Sobre la biografia de Varrén véase Drummond (2013), 412-
415. El autor no incluye ningun pasaje del de uita populi Romani entre los fragmentos que
recoge porque considera que tienen un caracter mas anticuario que historico; Drummond
(2013), 417. Sobre la obra de Varrdn, véanse Rawson (1985), 240-243, y Salvadore
(2004).

1999 Bicipitem quod incorporatum est posse dici Varro de uita populi romani lib. ITIT aperuit:
In spem adducebat non plus soluturos quam uellent; iniquus equestri ordini iudicia
tradidit ac bicipitem ciuitatem fecit, discordiarum ciuilium fontem; fr. 425 Salvadore = ft.
114 Riposati = Nonio p.728,19L.

261



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

a su lex iudiciaria transfirié los jurados de los casos de repetundis al
ordo equester, como hemos visto en el punto 3.2.3.4 sobre las
diferentes propuestas de Cayo'®’. Este adjetivo no es utilizado de
forma aleatoria por el autor, sino que trata de volver en contra de Cayo
aquello que precisamente perseguian las reformas, la aequitas'™'.
Floro confirma que el injusto es Cayo, al retomar la metafora
varroniana un poco mas adelante: “mediante una ley judiciaria, los
Graco habian dividido al pueblo romano y convertido a la ciudad
Unica en bicéfala”'®*?. A continuacion, deja claro a qué division se
refiere, sefialando el poder excesivo de los equites, que saquean la res
publica en su beneficio, en contraste con la impotencia del senado. La
comparacion del gobierno con la cabeza es utilizada en mas ocasiones
por Varrén, como en su critica sobre la alianza entre Pompeyo, César
y Craso en el 61, en un panfleto del que solamente se conserva el
titulo: Tricaranos o Triple cabeza'™.

No obstante, Varron no fue el Uinico autor que recurrid a la imagen
de la bicefalia para tratar de transmitir la division interna de la ciudad.

1950 Nicolet realizé un detallado analisis sobre la primera parte del pasaje de Varréon que
conocemos gracias a Nonio, y ve en ¢l una referencia a la lex frumentaria de Cayo: “les
dio la esperanza de pagar lo que quisieran porque ellos fijarian el precio del grano por ley,
entendiendo este “querer” en el sentido mas técnico-legislativo, pues remite a la voluntad
del pueblo (uelitis iubeatis Quirites), es decir, la propia lex frumentaria”; Nicolet (1979),
276-300. Asi pues, Varron mencionaba esta controvertida ley gracana, objeto de furiosas
criticas por los optimates, pero no atribuia tanto a ella las discordias civiles, la stasis, sino
mas bien a otra, a la lex iudiciaria.

Flor. 2.1. Iniquus segin el OLD (s.v. 5b), como adjetivo substantivado, se refiere al
enemigo o contrario: “a prejudiced or unsympathetic person, ill-wisher”.

ludiciaria lege Gracchi diuiserant populum Romanum et bicipitem ex una fecerant
ciuitatem; Flor. 2.5.3.

“Un escritor romano, Varron, abarcando esta coalicion en un solo libro escribio
Tricaranos”; App. BC 2.9. Rawson duda de que fuera un ataque contra el llamado Primer
Triunvirato por la amistad que unia a Varrén con Pompeyo; Rawson (1985), 216, n. 8. El
argumento es muy débil: la amistad con Pompeyo no evitoé las durisimas criticas de que le
hizo objeto Ciceron (por ejemplo; Cic. 4. 2.8.1, 2.9.1, 2.12.1, 2.17.1, 2.21.1, etc.), en
cartas a Atico, cierto es, no en una obra publica, pero conviene recordar que las cartas
entonces no eran privadas en el sentido que nosotros le damos. Véase Akar (2013), 137.

1051
1052

1053

262



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

Cicerdn, en su De diuinatione, nos transmite mediante la defensa de la
adivinacion que hace Quinto Cicerdn el siguiente portento: “cuando
una nifia nacia con dos cabezas: habrd sedicion entre el pueblo y
seduccion y adulterio en casa”'®*. La interpretacion que se realiza
vincula a la sedicion en la ciudad con la inmoralidad femenina'®.
Veleyo Patérculo también utiliza la misma metafora, aunque en un
sentido distinto, ya que las dos cabezas son ahora César y Pompeyo,
enfrentados entre si en la batalla de Farsalia'®‘. La lectura de Veleyo
resulta mas sencilla que la de Varron, pues este ultimo emplea la
metafora para hacer referencia a una realidad incorporea, a dos grupos
sociales, mientras que Veleyo lo personifica en dos individuos.

No se conoce la fecha de composicion del De uita populi Romani,
aunque comunmente se establece la década de 49-40, incluso se puede
concretar a los afios posteriores al asesinato de César'®’. Escribiendo,
por lo tanto, desde la experiencia de aquellos afios convulsos,
recordemos que desempefid un papel no muy airoso como comandante
de las fuerzas pompeyanas en la Hispania Ulterior, en este pasaje
Varron establece un vinculo directo entre la ley judiciaria gracana y
una genérica, pero letal discordia civil. Da la impresion de que el autor
expone aqui los fundamentos de lo que sera el nucleo principal del
cuarto libro, la critica al lujo y a la corrupcion que se ha apoderado de

1954 Et si puella nata biceps esset, seditionem in populo fore, corruptelam et adulterium domi;
Cic. Div. 1.121.

1955 1 dpez Barja (2007), 101-102.

1056 _conlisa inter se duo rei publicae capita effosumque alterum Romani imperii lumen;
Vell. 2.52.3.

1957 Para establecer la fecha de publicacion solo contamos con un par de referencias internas:
en f1.429 Salvadore (= 118 Riposati = Non. p.368.13) se mencionan los planes de César
para iniciar la campafa en Hispania dentro de la guerra contra Pompeyo, lo que la sitaa
después del 49, mientras que ha de ser anterior a la muerte de Atico en el 32, pues le
estaba dedicada la obra como vemos por fr. 283 Salvadore (= 1 Riposati = Char. Gramm.
p.161.1). En el fr. 431Salvadore (= 120 Riposati = Nonio p.301.5) hay una criptica alusion
al final de una “horrible guerra”, que puede tal vez referirse a la batalla de Munda, en
marzo del 45: ita huius belli horribilis finis facta (Nonio recoge el pasaje Gnicamente
porque Varron asigna a finis el género femenino, en contra del masculino habitual).

263



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

los romanos, conduciendo al lector a través de las guerras civiles y su
posterior desmoronamiento'®®. El objetivo de Varrén no es
historiografico, sino el de describir la civilizacion y cultura romanas,
en especial las mas antiguas, desde un punto de vista anticuarista que
le es caracteristico. No faltan las referencias al calendario en su obra,
es decir, relativas a ciertas festividades, junto con explicaciones
etimologicas'*.

El fragmento tratado nos muestra escuetamente las ideas de
Varréon acerca de la caida de la republica. Aunque las guerras civiles
de los afos 40 puedan retrotraerse a la alianza del 61 entre Pompeyo,
César y Craso (recordemos la mencion al Tricdaranos), la raiz del
problema se sitia mucho mas atras. Ese punto de la historia romana
no sera otro que la ley gracana, donde el autor adapta la concepcion
griega de stasis a una realidad romana, utilizando para ello el término
discordiae'™. Salustio se asemeja a Varron en este sentido, puesto que
el de Amiterno colocd como punto de partida de la discordia la guerra
de Yugurta, desde el cual comenzd a crecer la tension: contentio —
ciuilia studia — bellum'®'. La diferencia entre ambos reside en que
Salustio sitia el origen de la discordia civil en la soberbia de la
nobilitas, mientras que Varrén lo achaca a la ley de Cayo y la division
que ¢ésta produce en aquellos que gobiernan.

Por lo tanto, Varrén nos presenta una ciudad donde el
enfrentamiento entre el orden ecuestre y el senatorial divide a aquellos
que la gobiernan. El origen de esta critica que se centra
exclusivamente en Cayo y que resulta casi unica en la fuentes, es

1058 [ a critica al lujo del presente, mediante el contraste con la frugalidad del pasado, aparece
en toda la obra, como puede verse en Non. p.239,14, del libro I, en el que menciona las
estatuas de Jupiter que se hacen “ahora” en marfil, oro o bien marmol.

1959 Calendario: fr. 297-300 Salvadore (=18, 22, 19 y 21 Riposati).

190 E] mencionado punto es calificado por Cicerén como una crisis abierta, en funcién de la
intensidad y amplitud de la stasis: “Son ellos los que son fuente de odio, de conflictos, de
sedicion y de guerra”; ex cupiditatibus odia, discidia, discordiae, seditiones, bella
nascuuntur; Cic. Fin. 1.44; cfr. Moatti (2018), 227, n. 2.

1061 Sall. Jug. 5.1-2.

264



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco
incierto'*, Mebane lo relaciona con la famosa escena de Catilina, que
en julio del afio 63, proclamo ante el senado lo siguiente: “dos cuerpos
hay en la res publica, uno fragil y con la cabeza débil, y el otro fuerte,
pero sin cabeza; a este ultimo, si lo consideraban merecedor de ello,
no habia de faltarle cabeza mientras él viviese”'’®. Las palabras de
Catilina reflejan la tradicional division romana entre el pueblo, fuerte
pero sin cabeza, y el senado, dirigido por los consules. Sin embargo, la
lectura de Mebane no es acertada, puesto que Varrén se refiere a los
comitia, y no a los iudicia, aludiendo especificamente a un conflicto
nuevo, que surge ahora, entre el senado y los equites.

El origen de la reflexion de Varréon debemos encontrarlo en la
filosofia, concretamente en el platonismo, que Agustin de Hipona le
adscribe a Varron:

1962 Wiseman sefiala que solo otro autor culpa a Cayo Graco por haber destruido la
constitucion, pero tomando la inspiracion del propio Varron: D.H. 2.11.2-3. Esto no es del
todo cierto, pues Diodoro Siculo (Posidonio) mantiene una linea parecida, como veremos
mas adelante. Igualmente es dificil de aceptar la interpretacion que hace Wiseman segiin
la cual Varrén inculparia a la aristocracia, a su arrogancia y avaricia, por la destruccion de
la republica, en la misma linea de Salustio o Lucrecio. No cabe duda, en el fragmento
citado y en el pasaje de Dionisio de Halicarnaso, de que la responsabilidad recae sobre “el
injusto”, es decir, sobre el menor de los Graco. Véase Wiseman (2010), 25-44. Lucio
Ampelio divide en cuatro las sediciones sufridas, la primera sera la producida por Tiberio
y la segunda por su hermano Cayo: “Hubo cuatro sediciones en Roma: la primera sedicion
fue la de Tiberio Graco que Escipion Nasica, habiendo reunido una tropa, aplasté en el
Capitolio y sacudio el equilibrio de la ciudad sobre el orden judicial y la agricultura; el
segundo fue el de [Cayo] Graco, el hermano de Tiberio, quien provocd una sedicion
similar con nuevos problemas, y el consul Opimio lo aplasté en el Monte Aventino,
después de que los esclavos fueran llamados a la libertad, y con la ayuda de su suegro
Décimo Bruto Galaico”; Seditiones in urbe quattuor: prima seditio Tiberi Gracchi quem
de iudiciariis et agraris legibus statum ciuitatis mouentem Scipio Nasica facta manu in
Capitolio oppressit; secunda seditio [C.] Gracchi fratris eius quem ob similes largitiones
nouos motus excitantem Opimius consul cum Decimo Bruto Callaecio socero eius
conuocatis ad pilleum seruis in Aventino monte oppressit; Amp. 26; Salvadore (2004),
128.

193 Tum enim dixit duo corpora esse rei publicae, unum debile infirmo capite, alterum
firmum sine capite; huic si ita de se meritum esset, caput se uiuo non defuturum; Cic.
Mur. 51. Plutarco reproduce también estas supuestas palabras de Catilina explicando que
con ellas se referia al senado y al pueblo; Plu. Cic. 14.7; Mebane (2016), 198, n. 29.

265



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

“Que estas eran las doctrinas y ensefianzas de la
Academia antigua lo atestiguara Varron, apoyandose en
Antioco, maestro de Cicerén y suyo también, si bien
Ciceron quiere hacer que parezca en muchas cosas un
estoico mas que un miembro de la Academia antigua™'**.

Se encuentra también un interesante paralelismo en la
comparacion entre cabeza y gobierno, cabeza que Platon situaba como
residencia del alma racional del hombre, que es inmortal'®”. Los
estoicos discrepaban de Platon en este punto, y creian que la parte
deliberativa del alma residia no en la cabeza, sino en el corazon'®. En
caso de que Varron hubiera seguido a los estoicos, la metafora hubiera
resultado similar a aquélla del poeta Ennio, que decia tener tres
corazones por ser capaz de hablar tres lenguas, el griego, el osco y el
latin'*’. A la ciudad gracana, por el contrario, le sobraban cabezas, no
corazones.

También encontramos otro paralelismo entre el fragmento
varroniano y el mito de los metales de Platon. El ateniense explica en
su Kallipolis que el origen de la ciudad se debe a la necesidad que
tiene el hombre de ayuda para subsistir'®®. Este, en su estado mas

1064 Hrhec sensisse atque docuisse Academicos ueteres Varro adserit, auctore Antiocho,
magistro Ciceronis et suo, quem sane Cicero in pluribus fuisse Stoicum quam ueterem
Academicum uult uideri; August. CD 19.3. La traduccion de Santos Santamarta y Miguel
Fuertes (1988) es incorrecta en un punto esencial: ““...seglin escribe Antioco, maestro de
Cicerén y suyo, aunque de Cicerdn se opina haber sido estoico en mas ocasiones que viejo
académico”. Lo que dice en realidad Agustin es que Cicerdn consideraba a Antioco mas
un estoico que un miembro de la Academia Vieja. Cfr. también Agust. CD 19.5: ueteres
Academici, quorum sectam Varro defendit...

1965 1. Ti. 69¢ y ss.

1% Galen. De Foet. 4.698.2-9 (= SVF 2.761, part. = L&S 53D) y Gal. De Hipp. et Plat. Plac.
2.5.9-13 (= SVF 3 Diogenes 29, part. = L&S 53U, sobre Didgenes de Babilonia).

197 Gell. 17.17: Quintus Ennius tria corda habere sese dicebat, quod loqui Graece, Osce et
Latine sciret. En general, véase Onaians (1988; 1% ed. 1951), 40-41, 62, 124-125.

1% Garcia Quintela trata en un articulo las influencias que Platén tuvo de otros filosofos
contemporaneos que habian participado en el gobierno de ciudades; Garcia Quintela

266



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

primitivo, descubre que su Unico trabajo no basta para poder saciar sus
necesidades, que cada vez resultan mas complejas, por lo que decide
recurrir a otros individuos. Comienza de esta forma la cooperacion
entre distintas gentes que se retinen en un solo lugar'®®. Cada grupo
contribuye de distinta forma segin sus caracteristicas especiales,
agrupandose €stos en tres clases, los productores, los auxiliares y los
guardianes'’”. Los primeros responden a la necesidad de union del ser
humano y tras su inién se formara la llamada ciudad primitiva.

No obstante, surgirdn nuevas necesidades a medida que la ciudad
crece en tamafo, como aquella de defenderse o por el contrario, la de
atacar. De este modo nace la clase de los auxiliares. Estos seran
seleccionados segin sus cualidades naturales'””, y deben poseer una
naturaleza filoséfica, puesto que de los auxiliares procederan los
guardianes, la siguiente y Wltima clase'”. Unos magistrados se
dedicaran a observar el comportamiento de estos individuos, y
aquellos auxiliares que destaquen por su sabiduria, seran elegidos para
gobernar la ciudad'’”.

Estos grupos no permanecen cerrados entre si, sino que es posible
la interaccion entre ellos, siempre y cuando se respeten sus cualidades
naturales. Esta interaccion es explicada por Platon mediante la fabula

(2010), 173-189.

1% P1. R. 369b-c.

197 Durante la obra los distintos grupos cambian de nombre, dando al lector la sensacién de
que verdaderamente se encuentra ante una charla espontidnea y no una construccion
politica meticulosamente creada. Tras 414b el término utilizado hasta ahora para los
guardianes, émucovpoug, sera utilizado inicamente para designar a los auxiliares. Para no
dificultar la lectura denominaremos a la clase que se encarga de la produccion de los
bienes como productores, a la clase que se encarga del aspecto militar de la ciudad como
auxiliares, y por ultimo a la clase que se encarga del gobierno de la ciudad como
guardianes.

1971 p1. R. 374e-ss.

2 p]. R 375e-376a. Aunque la naturaleza filosofica no debe ser la tnica cualidad del
guardian, la retérica también es importante; Long (2013), 30-31.

"3 P R. 412b-e.

267



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

de los metales'”™. En dicha fabula, los dioses depositaron ciertos

metales en el interior de los hombres: oro en los guardianes, plata en
los auxiliares, y bronce o hierro en los productores. La interaccion
surge cuando los padres, que habitualmente engendren hijos
semejantes, pueden a veces engendrar hijos diferentes a ellos, por lo
que un hijo de un hombre de hierro puede resultar ser de plata o
viceversa, aplicando esta regla a todas las combinaciones posibles'®”.
El deber de los magistrados es detectar a esos individuos y asignarlos
a sus correspondientes grupos, sin importar quienes sean, € incluso
deberan cumplir su deber si ellos mismos o sus hijos son los
afectados.

(Como podemos enlazar esta fabula platonica con el texto que
nos interesa? La respuesta estd en una pequenia frase ubicada al final
de la fabula: “Segun un oraculo, la ciudad perecera cuando la guarde
el guardian de hierro o el de bronce”'"’. Cayo introduce con su lex
iudiciaria el desacuerdo entre equites y senatores, lo que
inevitablemente conlleva la caida de la Kallipolis, en este caso Roma,
debido a la lucha interna entre los hombres de plata'®”’. Resulta vital
para la supervivencia de la ciudad que ésta se mantenga unida:

“-;Concebimos entonces algiin mal mayor para la
ciudad que aquél que separa y hace muchos de uno solo?
(O algun bien mayor que el que une y hace unidad?
-NO”1078-

1974 PL. R. 415a-c.

"9 P R. 415b-c.

76 Q¢ ypnopod dvrog tétE TV TOMY StapBapiivan, Gtav adTiv 6 c1dnpodg OAAE fi O
yorkodg uAGEN; P R. 415c.

1977 Lintott cree que su intencién era la de eliminar el monopolio del poder del senado en vez
de destruir la institucion; Lintott (1994b), 81.

1078 w; Tenemos, pues, mal mayor para una ciudad que aquello que la disgregue y haga de ella
muchas en vez de una sola? ;O bien mayor que aquello que la agrupe y aune?"; "Exopev
oDV T1 Ueiov KkoxdV mOAEL fj £keivo & BvadThV Sl0emdl Kot o] TOAAAC dvrt padc; f peilov
AyaBovtod O v cuvdi] te kot motf] piav; Odk Eyopev; Pl R. 462a-b.

268



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

Platon repite la misma idea en Las leyes cuando el peregrino
ateniense expone:

“Porque, en primer lugar, es dificil conocer que la
verdadera y sana politica deba tener en cuenta el bien
publico y no el bien particular, puesto que el interés
comun liga y une las partes del Estado, mientras que el
interés privado las desune; y consiguientemente, el
publico y los particulares encuentran su provecho mas en
la buena administracion del bien comun que en la del bien
particular”'"”,

Platoén es consciente de las discrepancias que puede generar la
desunion de los ciudadanos. Para ello sus auxiliares apenas deben
disponer de posesiones:

“Ante todo nadie poseera casa propia excepto en
caso de absoluta necesidad. En segundo lugar nadie
tendra tampoco una habitacién ni despensa donde no
pueda entrar todo el que quiera. En cuanto a viveres,
recibiran de los demas ciudadanos (...). Viviran en
comun, asistiendo regularmente a las comidas colectivas
como si estuviesen en campaia. Por lo que toca al oro y a
la plata, se les dird que ya han puesto los dioses en sus
almas™'%%,

Ningun auxiliar puede desear los bienes de otro si éste carece de
ellos, por lo que de este modo se evitan las disputas y los

197 Ty@var pgv yap mpdrov yokemdv Et moMTiky] kot dAnOel téxvn 0b O 1310V dAAd T0 KooV
avaykn pérewv -0 HEV yOp KOOV GUVOEL, TO o0& 10lov daomd Tag moAels — kol OTL
GUUEEPEL TG KOV TE Kol 1di®, Tolv apeolv, fiv 10 Kowov Tt KaAdg PaAAOV 1| TO
idwov; PL. Lg. 875a-b.

'%0PL. R. 416d-e, 417a-b.

269



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

enfrentamientos internos, y en consecuencia, la desunion. Incluso las
esposas dejaran de ser motivo de disputa, pues las mujeres son
comunes'®'. Los hijos perteneceran a la comunidad, padres e hijos
seran desconocidos entre si'®*. Puede, no obstante, darse la situacion
en la que los auxiliares deseen algo mas, por ello la educacion se
convertird en un pilar fundamental. Los auxiliares deben ser educados
para que no actiien despoticamente hacia los demas ciudadanos, no
como lo haria un lobo con un rebafio de ovejas, sino mas bien como lo
haria un perro guardian'®. De igual forma deben obrar las ciudades,
ni muy ricas ni muy pobres, tienen que mantener un lugar intermedio,
puesto que la riqueza amansa a los ciudadanos y crea enemigos'®*.

El andlisis de la ciudad estoica se ha realizado anteriormente (en
el punto 1.1.4.1), junto con las diferentes formas de gobierno y la
participacion politica en ellos (punto 2.2.1.1), por lo que resulta
infructuoso volver a ello. No obstante, resulta interesante comparar
estas dos formas de ciudad.

Existen mas argumentos que sefialan la inspiracion platonica de
Varron'®, y Platon deja muy claro que el cambio constitucional se
debe exclusivamente al enfrentamiento de aquellos que gobiernan la
ciudad, y no de los diversos grupos sociales que la componen:

“;,0 no es facil de entender que todo sistema politico
se transforma a partir de los propios individuos que
ostentan los cargos, cuando entre ellos mismos se
produce una sedicion, mientras que, cuando hay acuerdo,
aunque sean muy pocos, es imposible que haya

'%1PL. R. 456a.

'%2 PL. R. 457c-d.

"% PL. R. 416a-c.

1%84 P1. R. 422a-423b.

1985 por ejemplo, Cayo responde a la idea del filésofo-gobernante platénico, pues el filosofo-
gobernante solo gobierna por necesidad de hacerlo, no por placer; Pl. R. 540a-b. Segun

Plutarco, Cayo rechaza el acceder a la politica hasta que le surge el imperativo de hacerlo;
Plu. CG 1.

270



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

cambios?”1%¢,

Dicho de otro modo: no es el enfrentamiento entre el pueblo,
apartado del poder, y la “parte que gobierna” lo que derroca un
régimen (esta seria la vision de Catilina mencionada anteriormente)
sino la escision en el seno de esta ultima, que puede expresarse de
modo muy potente mediante la metafora de la bicefalia. Platon
equipara las partes de la ciudad con las partes del alma, por lo que
existe una correspondencia entre la psicologia y la teoria politica, es
decir, que ambas coinciden en el ideario platonico. Platon se apartod de
la psicologia socratica, aunque aun perdurase en su Protdgoras, donde
la virtud es propiedad de la razon, y la desarrolld, especialmente en La
republica, de forma que el alma ahora era tripartita, existiendo una
parte “racional”, otra de deseos “enérgicos” y wuna ultima
“apetitiva”'®’. En el hombre justo la parte racional y la enérgica
gobiernan sobre la apetitiva, y lo mismo debe pasar en la pdlis'™®. Este
argumento es utilizado frecuentemente por los escritores que
pertenecieron a la Academia. Asi, Cicerén, en Sobre la Republica, en
un contexto de discusion con Escipion Emiliano sobre como la realeza
es la mejor forma de gobierno, y haciendo referencia a Arquitas de
Tarento, el pitagorico, expone lo siguiente:

“Si las almas de los hombres se someten al mando
de un rey, el gobierno debe ser de uno solo, es decir de la
razon (pues es la parte principal del alma) y, gobernando
la razoén, no tendria lugar la concupiscencia deshonesta,

1986 i 168 pév amhodv, 611 miica molteio petaPddder £ avtod 10D Exoviog Tag apybc, tav

dv avt® TOOT® OTAGIC &yyévnTaw Opovoodvtog 8%, kdv mavy Oiiyov 1, addvatov
kwnbfjvay; Pl. R. 545¢-d.

19871 a cuestion de la psicologia platonica es extraordinariamente compleja y no podemos
hacer aqui un analisis en detalle, innecesario por otra parte. Véase sucintamente Cooper
(1999), 186-206; Klosko (1986), 64-80; Reeve (1988), 118-169.

1% P1. R. 435b.

271



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

ni la ira, ni la temeridad”'%%.

Acto seguido, Escipion, responde a Lelio, su interlocutor, y
remata el argumento aplicandolo al gobierno de la reptblica:

“Entonces, (por qué dudas acerca de lo que debes
pensar sobre la republica? En ella, si el gobierno se deja
a varias personas, ya puede entenderse que no habra
poder supremo que gobierne, pues ciertamente no puede
haber poder si no es tinico™'.

Cicerdn, que aqui representa a la Academia platdnica y esgrime
sus argumentos, aduce que el régimen preferible es la monarquia y
para justificarlo lo compara con el alma: el mejor régimen es el
gobierno de uno solo, al igual que el alma es gobernada por la razon.
Como hemos visto, el cambio constitucional es para Platon la
disension entre en el seno de la clase gobernante. Lo mismo sucede
con Varron, el cambio constitucional (las discordiae ciuilium), tuvo su
origen en la ley judiciaria de Cayo, que provoca este enfrentamiento,
entre quienes ejercen archai (Apyot) en Roma. La idea es platonica,
pero la metafora utilizada, la bicefalia, es claramente romana y no
griega'®".

Por lo tanto, Platon defendia una psicologia tripartita, y la vision

1989 Si in animis hominum regale imperium sit, unius fore dominatum, consili scilicet (ea est
animi pars optima), consilio autem dominante, nullum esse libidinibus, nullum irae,
nullum temeritate locum; Cic. Rep. 1.38.60. La traduccion es de D’Ors (1984) salvo para
consilium que ¢l traduce por “prudencia” mientras que aqui se ha preferido “razon” para
mantener la correspondencia con las partes del alma.

190 Cur igitur dubitas quid de re publica sentias? In qua si in plures translata res sit, intellegi
iam licet nullum fore quod praesit imperium, quod quidem, nisi unum sit, esse nullum
potest; Cic. Rep. 1.38.60.

1091 No se trata, por lo tanto, de una cita directa, como si ocurre con Varro Antiquitates Rerum
Diuinarum fr. 12 (Aug. CD 6.4) donde hay una referencia implicita a la Carta V de Platon
(322a-b4), considerada actualmente falsa, pero tenida por auténtica en la Roma
tardorrepublicana. Esta es la propuesta de Volk (2016), 429-433.

272



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

estoica, la de Crisipo concretamente, diferia mucho de la suya. Crisipo
defendia un alma unitaria, donde las pasiones eran juicios desviados y
podian ser eliminados mediante el correcto uso de la razon'®? En
palabras de Long y Sedley:

“The soul or self is not fragmented into a plurality of
psychic entities, as in the Platonic model. The subject of
impression, impulse, etc. is one and the same
commanding faculty. This unitary view of the soul was
Chrysippus’ doctrine... firmly rejected by Posidonius,
who reverted to Platonic tripartition™'*”,

Para Pohlenz esta interpretacion de Crisipo resulta una adicion del
propio filosofo, alejandose de la vision original de Zenon'™. Sobre
esta idea han surgido ciertas criticas, aunque no han sido lo
suficientemente fuertes como para imponerse. Inwood sefala ciertos
pasajes que coinciden entre Zenén y Crisipo en este punto'™”, e indica
que los estoicos reconocian diferentes partes en el alma, aunque
ninguna era capaz de oponerse a la razon'".

No esta muy claro si los estoicos extrajeron alguna idea politica
de todo ello, de nuevo por culpa del fragmentado estado de la filosofia
helenistica, aunque debido al igualitarismo de la antigua stoa podemos
pensar que si que lo hicieron'™. Tal como lo indica Erskine, la

1992 Atacando explicitamente a Platon (por haber distorsionado la doctrina socratica en este
punto), Crisipo defendia un monismo psicologico y localizaba lo hegemonikon (que se
tradujo en latin como principatus o principale, cfr. Sen. Ep. 113,23) en el corazon, no en
la cabeza; en Alesse (2000), 227, apoyandose en Galen. De Hipp. Et Plat. Plac. 3.1 = SVF
2.885.

19931 &S (1988a), 321; cfr. L&S 65K = Posid. fr. 34 = Gal. De Hipp. et Plat. Plac. 4.3.2-5;
L&S 65M = Posid. fr. 169 = Gal. De Hipp. et Plat. Plac. 5.5.8-26; L&S 65P = Posid. fr.
165 = Gal. De Hipp. et Plat. Plac. 4.7.24-41.

109 pohlenz (2005), 289-309.

1% Cic. Acad. 1.39.

199 Cfr. Inwood (1985), 33.

197 Arena recoge varios textos que indican este igualitarismo defendido por la stoa antigua:

273



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

concepcion crisipea del alma conllevaba una orientacion democrética,
al desaparecer la diferencia entre la parte que gobierna y la
gobernada'®®. Apenas sabemos nada sobre la teoria politica de la stoa
antigua, salvo algunas referencias aisladas. Al parecer, preferian la
constitucion mixta de entre todas, lo que no resulta favorable en
cuanto a un pensamiento democratico'®. Ahora bien, asi como hubo
un acercamiento desde la Academia hacia el estoicismo encarnado en
Antioco, lo mismo ocurrid con el estoicismo con Posidonio''”. Este
filésofo aceptaba la teoria platonica de las diferentes pasiones del
alma, es decir, la division tripartita del alma que hace Platon''".

Esto nos lleva a plantear el problema de las fuentes en mayor
profundidad, centrandonos en las fuentes utilizadas por Varron y la
adscripcion filoséfica de éste. La bicefalia y el cambio constitucional
no tiene porqué ser ser una referencia directa del autor, sino mas bien
una tendencia de la escuela platonica del momento''®. En cuanto a la
adscripcion de Varrén, en la segunda edicion de sus Academica,
Ciceron lo sitia como el portavoz de la Academia Vieja, es decir, en la
Academia de Antioco, mientras que Ciceron resulta mas cercano a la
Academia de Filon de Larisa''®. En esta obra, el personaje de Varron,

nadie es por naturaleza inferior a otro (SVF 3.253-254) y las unicas diferencias entre
personas derivan de diferentes grados de disposicion a razonar, pero todos tenemos la
facultad de hacerlo (SVF 1.262, 3.349, 3.350, 3.354); Arena (2012), 158, n. 379. Como
mostrd Griffin, la stoa antigua afirmaba que nadie era esclavo por naturaleza; Griffin
(1976), 459-460.

198 Erskine cita diversos pasajes, pero todos se refieren al alma y ninguno a la forma
constitucional de la pdlis; Erskine (1990), 71, n. 20.

199D L. 7.131 = SVF 3.700 = L&S 67U. El texto es vago y no se refiere a ningin pensador
en concreto sino a la sfoa en general, cuando es probable que hubiera profundas
diferencias entre ellos sobre este punto.

119 Dillon ve a Antioco y Posidonio en casi total acuerdo; Dillon (1996), 108.

"0V E&K F157; cft. Gal. De Hipp. et Plat. Plac. 4.3.2-5 (= E&K F34 = L&S 65K) y 5.5.8-26
(=E&K F169 = L&S 65M); cft. Sedley (2003), 7-32.

1192 Este es un problema comiin a otros pensadores helenisticos. Asi, algunas ideas que se
atribuyen a Posidonio, no sabemos en realidad si fueron tomadas de ¢l o de Platon, cft.
Nock (1959), 1-15 (que se centra sobre todo en el problema del misticismo posidoniano).

193 Cic. Fam. 9.8.1. Cfr. Cic. Att. 13.12 (SB 320), 3 y Att. 13.16 (SB 323), 2.

274



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

siguiendo las ideas de Antioco, afirma que académicos y peripatéticos
son similares debido a su origen comun, Platon''". También nos
informa Cicerén de que Varréon habia estudiado con Antioco en
Atenas''”. En este contexto debemos recordar la cita de Agustin de
Hipona, con clara alusion a la pertenencia de Varron a la Academia''®.

Agustin asocia aqui a Varron con Antioco, que como hemos visto
en el punto 1.1.2, era partidario de un platonismo renovado que tratd
de acercarse en ciertos aspectos al estoicismo. Por ello tuvo una gran
confrontacidon con su antiguo maestro, Filon, escolarca de la Academia
y defensor de la linea de Carnéades. Agustin coloca practicamente a
Ciceroén en este mismo plano, aunque Cicerdn resultara mas cercano al
escepticismo académico, por lo que esto plantea ciertas dudas sobre su
testimonio en cuanto a Varron: que Antioco fuera su maestro no lo
convierte a ¢l sin més en un fiel seguidor de todas sus doctrinas. En
conclusion, aunque no hay duda de que Varron fue un seguidor de
Antioco, resulta mucho mas dificil determinar exactamente en qué
aspectos o temas o en qué pasajes podemos ver su influencia''”’.

A pesar de todo lo mencionado, no hay razén alguna para no
pensar en otras posibles influencias de Varron. Su obra de uita populi
Romani tuvo que inspirarse en el Bios Hellados de Dicearco, un

1104 «Sjguiendo el complejo y elocuente liderazgo de Platén, un solo sistema filoséfico se
desarrolld bajo dos nombres: la filosofia de los Académicos y la de los Peripatéticos. A
pesar de la diferencia de sus nombres, coincidian en la doctrina”; Platonis autem
auctoritate, qui uarius et multiplex et copiosus fuit, una et consentiens duobus uocabulis
philosophiae forma instituta est Academicorum et Peripateticorum, qui rebus congruentes
nominibus differebant; Cic. Acad.. 1.17. Tsouni ha insistido en el importante papel de
Antioco como sintetizador de la doctrina de una Academia Vieja unificada (Platon y
Aristoteles), asociandolo al hecho de que en aquellos afos pudieron leerse en Roma por
primera vez los escritos esotéricos de Aristoteles, traidos por Sila (Strab. 13.1.54); Tsouni
(2018), 139-149.

"% Cic. Acad. 1.12.

1106 August. CD 19.3.

197 y¢ase Tarver (1997), 130-164 (centrado sobre todo en el misterioso de Philosophia de
Varrén) y para lo que puede haber de Antioco en la teologia y las etimologias varronianas,
cfr. Blank (2012), 250-289.

275



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

conocido peripatético, nacido en Mesana, Sicilia, en 376, de cuya obra
nos han llegado muy pocos fragmentos'®. El titulo de la obra
coincide, no asi el numero de libros, pues Dicearco escribi6 tres frente
a los cuatro de Varron. Es probable que Varron tomara de Dicearco la
idea de realizar una obra dedicada al estudio de la civilizacion, aunque
el romano cambiara la cultura griega por la romana. Temas muy
variados formarian parte del elenco a tratar en la obra, desde diversos
rituales sobre la declaracion de la guerra o la firma de la paz, hasta
asuntos de la vida cotiadiana, como la comida, la bebida o la moneda
de los antiguos romanos. Varrén no solamente se inspird en Dicearco,
y su obra también fue compuesta con los trabajos de analistas antiguos
como Calpurnio Pison o Valerio Anciate. La orientacion de su obra era
muy diferente a la de Dicearco: mientras que el interés de este ultimo
era el mero conocimiento del pasado helénico, en Varrén puede
intuirse una cierta nostalgia, porque su ambicion es la de buscar en las
costumbres de los antiguos romanos el punto de partida para una
auténtica regeneracion de Roma''®. Por lo demas, también se ha
apuntado el rastro de otras influencias como la Chronica de Nepote
(del afio 54) o el liber annalis de Atico (del afio 47) sin olvidar el Bios
Hellados escrito por Jason de Nysa, de orientacion posidoniana''’.
Para el fragmento que nos ocupa, no cabe duda, por pura cronologia,
de que Varrén no pudo inspirarse en Dicearco (que es muy anterior a
Cayo Graco), pero no podemos descartar la presencia de Posidonio, un
autor clave para nuestro argumento, como veremos a continuacion.
Nos encontramos, por lo tanto, frente a una dura critica realizada
a Cayo por parte de Varron desde un punto de vista platonico: al abrir
al orden ecuestre el acceso a los cargos (en este caso, el acceso al
poder de juzgar), Cayo Graco hizo surgir una divisidon, una stasis,
entre aquellos que gobiernan en Roma. Existe otra critica con un

108 118 en Wehrli.
19 Dahlmann (1935), 1243—1246.
110" Ax (2000), 337-361.

276



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

trasfondo similar en Diodoro Siculo, quien escribié su Biblioteca
historica mas o menos en las mismas fechas que Varron el de uita
populi Romani:

“Quitandoles a los senadores la facultad de juzgar y
elegidos los caballeros como jueces, lo inferior de la
constitucion domina sobre lo superior. Rompiendo el
acuerdo existente entre los caballeros y senadores volvid
a la plebe temible a ambos™'"'".

Las semejanzas entre ambos pasajes resultan claras, las dos
transmiten la idea de una escision derivada de la ley gracana. En las
dos se censura la ley de Cayo por la misma razon, aunque la imagen
sea distinta: Diodoro menciona la ruptura del ‘“acuerdo” entre
senadores y caballeros, mientras que Varrén habla de bicefalia. Es
probable que aqui Diodoro haya utilizado a Posidonio, lo cual no
necesariamente significa que tengamos que aceptar las tesis radicales
de Busolt, que han dominado la historiografia durante mas de un siglo.
A su juicio, desde el momento en que termina Polibio, Diodoro utilizo
como fuente unica (salvando algunas referencias marginales al
suicidio que cree tomadas de una fuente menor) a Posidonio, tanto
para la historia interna itdlica como para las guerras exteriores.
Diodoro no es el tnico en utilizar al sirio, claro estd, Apiano y Plutarco
también lo hicieron, aunque en estos ultimos la influencia de Livio
diluy6 la posidoniana. Los argumentos de Busolt, en cambio, carecen
de wuna base fuerte debido a que se apoyan en topicos
tardorrepublicanos, como la decadencia de las costumbres, y en el
supuesto trato favorable que Diodoro otorga a quienes Busolt
considera informadores de Posidonio, es decir, Rutilio Rufo, Metelo

M TGy pév yop ovykntikdv o dikdlev dpeldpevog kai amodeifag tobg inmeig kpitdg, o
¥€lpov Tiig moMrtelog tod Kpeittovog kOpov €moince, Kol TV mpovmhpyovcav Td
oLVEDdPIY TPOG TOVG 1mmelg cvpmvolay daotioag Papdv TOv Sylov Kot AUEOTEP®V
koteokevaoe; D.S. 35 f1.10.1 Goukowski = 34/35.25.1 Walton.

277



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Numidico y el democrata C. Norbano'''?. La hostilidad antiecuestre de
Posidonio es bien conocida, y puede tener su origen en la amistad que
le unia a P. Rutilio Rufo, discipulo también de Panecio, y condenado
de repetundis al exilio por un jurado ecuestre en uno de los escandalos
mas sonados de la tardia republica. Rufo se exili6 en la misma
provincia a la que supuestamente habia saqueado siendo gobernador,
lo cual se consider6 la prueba definitiva de que en realidad lo habian
condenado precisamente porque habia protegido a los provinciales de
la rapacidad de los equites''".

Busolt llevo a cabo un andlisis muy minucioso del texto diodoreo,
descartando otras posibles influencias, como Calpurnio Pison, porque
sus annales fueron considerados por Ciceron como aridos (exiliter
scripti) y sin adornos'"*, y ademas no esta claro que cubrieran la época
de los Graco pues probablemente comenzaron algo mas tarde, a partir
de la censura del propio Pison en el 120''"°, Sin entrar en profundidad
en esta “cuestion posidoniana”, ya que se ha realizado en el punto 1.2,
si debemos indicar que incluso Goukowski, quien considera la
supuesta dependencia de Posidonio nada mas que “un mito
germanico”, la admite para este pasaje, al menos como probable,

112 Busolt (1890), 321-349, 405-437. Un resumen de las conclusiones figura al final, en las
p-436-7. Considera atin valida la hipotesis de Busolt; Desideri (2001), 129-144. Sacks
mantiene, en cambio, una posicion intermedia; Sacks (1994), 213-232. Diodoro no es un
mero copista, pero desde el libro 32 y hasta el final de la obra (libro 40) sigui6 de cerca,
primero a Polibio y luego a Posidonio; Sacks (1994), 221.

“The most famous example of equestrian class-justice was the condemnation of P.
Rupilius Rufus”; Gelzer (1975), 72. Strasburger se detiene en otro aspecto del texto de
Diodoro para poder situarlo en el mismo plano que otros de un Posidonio que, en su
reconstruccion, se preocupa sobre todo por un equilibrado y moderado gobierno de las
provincias por parte de Roma: “he charges C. Gracchus with having delivered up the
provinces to the ruthless greed of the Roman tax-farmers”; Strasburger (1965), 47, con
cita en n.66 a D.S. 34/35.25. En la primera parte, Diodoro se centra, exclusivamente en el
problema, puramente interno, de la relacion entre el senado, los equites, y el pueblo, pero
un poco mas adelante, incide en la cuestién de los abusos de los recaudadores. Son dos
aspectos diferentes y no necesariamente ambos tienen su origen en Posidonio.

1% Cic. Leg. 1.2.6; Cic. Brut. 106; Cic. de Orat. 2.12.51.

15 Bysolt (1890), cit. 321-322. Sobre Pison véase Cornell (2013a), 332.

1113

278



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

debido a la presencia del término sumpnoia (coumvola), que no vuelve
a aparecer jamas en toda la Biblioteca historica''®. Busolt sefiala que
la vision de Diodoro es de orientacion optimate''’, que es critica con
Cayo Graco, a quien acusa de aspirar a la tirania, y por lo tanto,
posidoniana''*®,

Centrémonos en un tercer pasaje un tanto similar a los dos
anteriores. Dionisio de Halicarnaso, en su Historia antigua de Roma,
afirma que desde los remotos tiempos de Romulo los romanos fueron
capaces de preservar la armonia entre los patricios y la plebe hasta que
lleg6 un momento en que ésta quedo rota para siempre:

“Pero en la época en que Cayo Graco tenia el poder
tribunicio se destruyd la armonia de gobierno y ya no
han cesado de matarse unos a otros, expulsarse de la
ciudad como desterrados y entregarse a cualquier acto
irreparable para lograr la victoria™''".

M6 Sumpnéia pertenece al vocabulario estoico (Crisipo hablaba de la sumpndia entre las
cosas celestes y terrestres SVF 2.172). Goukowski hace un rapido repaso historiografico
de la “cuestion posidoniana” desde Busolt en adelante (Goukowski (2014), X-XX), para
concluir que: “de verité dogmatique qu'elle était, la présence sous-jacent de Posidonios est
devenue au fils des années une “chose pensable”, bref une hypothése quelque peuen 1'air”
(Goukowski (2014), XX). Con todo, para este pasaje en concreto admite que puede
subyacer la presencia de Posidonio o tal vez de Rutilio Rufo (Goukowski (2014), 336. Si
bien, afiadiriamos por nuestra parte, la presencia de Rutilio Rufo es aun mas fantasmal
que la de Posidonio). En un intento por eliminar a Posidonio, Goukowski sugiere que
sumpnoia podria traducir un latin conspiratio, lo cual, dejando a un lado la afinidad
etimoldgica entre ambas palabras, no resulta verosimil, desde el momento en que ninguna
fuente latina podria hablar de una conspiratio entre el senado y el orden ecuestre.
En palabras de Sacks no por ello critica al orden ecuestre, sino mas bien concreta el rango
de éstos, que sera inferior; Sacks (1990), 211. Diodoro elogia a Publio, un caballero, por
las labores que realizé en Sicilia, pero no por ello quiere elogiar a los caballeros, mas bien
a un particular; D.S. 37.8.1-3.
118 Bysolt (1890), cit, 337.
M9 e o 8¢ Tduog Tpbicyog mi Tiig dnpapyuciic éEovoiag yevopevog diépBepe TV Tod
TOMTEVHATOG GPLOVIOY, ODKETL TEXOVVTOL GOATTOVTEG GAANAOVG Kol PLYAS0G ELADVOVTEG
€K Th|g TOAE®S KOl 0VOEVOG TOV AvNKESTOV AmeXOpeVoL Topd TO vikav; D.H. 2.11.3.

1117

279



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

El autor escribia en la década del 10, en plena paz augustea, por lo
que no resulta tan agresivo hacia Cayo como los anteriores autores.
Sitia, no obstante, el comienzo de la stasis en el tribunado de Cayo y
no en el de Tiberio. A diferencia de Diodoro, Dionisio no menciona la
ley judiciaria de Cayo, pero puede intuirse su presencia pues el autor
describe este periodo como el final de una prolongada concordia
existente''?", No utiliza el término sumpnaia, como lo hace el siciliano,
término tan llamativo y tan relacionado con el estoicismo, y en su
lugar, utiliza un término mas neutro: armonia. Donde Posidonio
hablaba de la muerte de la sumpndia entre senadores y caballeros,
ahora nos encontramos con la destruccion de la armonia de la parte
que gobierna, pues eso es precisamente politeuma (moAitevpa),
equivalente a la parte que ejercen las arkhai en el texto de Platon que
veiamos antes''*!.

En definitiva, nos encontramos ante tres textos similares en
cuanto al juicio que realizan sobre la figura de Cayo: Varron, Diodoro
y Dionisio. El pasaje de Diodoro Siculo-Dionisio de Halicarnaso es
incompatible con el monismo psicologico de Crisipo, pero encaja
perfectamente con la teoria platonica del alma que asume Posidonio,
en donde debe haber una “armonia” o “un acuerdo” entre las diversas
partes del alma —dado que la razon no gobierna a las demas, como
pensaba Crisipo- , pero como ese dominio no es absoluto, puede darse
que la parte inferior acabe imponiéndose sobre la superior. ;Podria
Posidonio ser una fuente comun para estos tres textos? Se ha podido
rastrear la presencia de Posidonio en el de gente populi Romani y en
el de uita populi Romani, en concreto por el interés que demuestra
Varrén por la literatura griega, en especial la peripatética. La idea
posidoniana de que lo caracteristico de los romanos no era el haber

120 Homonoia (opévowr); D.H. 2.11.2.

121 «“Una constitucién es el ordenamiento de la ciudad, de las diversas magistraturas y sobre
todo de la autoridad suprema, pues en todas partes del gobierno de la ciudad (politeuma)
es la autoridad suprema y ese gobierno es la constitucion”; Kbopiov pev yop movtoyod
TOmoAiTEL A TTiG TOAEMS, TOAITEL LA &' €0TiV 1 TOALTELDL; Arist. Pol. 3.1278b.

280



Capitulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

inventado muchas cosas sino el haber adaptado las invenciones
extranjeras a sus necesidades parece haber sido del agrado de
Varron''??. Existen otras posibles fuentes compartidas, como los
Annales de Calpurnio Pison, enemigo de los Graco, y obra citada en
repetidas ocasiones por Varron''?,

INIQUUS EQUESTRI
ORDINI IUDICIA Y
A\ TRADIDIT AC BICIPITEM /

CIUITATEM FECIT,
DISCORDIARUM \
CIUILIUM FONTEM

Lam. X. La ciudad bicéfala''*

1122 Wendling (1893), 335-353.

"2 Fraccaro recoge las oportunas referencias. La opinién de Fraccaro es muy negativa
respecto de Varron, quien, a pesar de sus ingentes lecturas, no habria sido capaz de formar
con ellas una doctrina propia; Fraccaro (1966), 243.

1124 Representacion de la ciudad bicéfala creada por la ley judicial de Cayo, con Jano ubicado
en la mitad de la imagen, mirando con cada una de sus caras a los equites y a los
senatores, que se observan de forma recelosa entre si. Creado por Alejandro Merlan Casal.

281






Capitulo I'V: Posidonio
y Diodoro, lectura
estoica de la esclavitud

En este ultimo capitulo trataremos la cuestion de la esclavitud
desde el punto de vista del estoicismo (4.1.1). Para ello nos
limitaremos a la Primera Guerra Servil (4.1), analizando la lectura
realizada por Diodoro sobre este conflicto y la influencia que
Posidonio ejerci6 en su obra (4.1.2). Seguiremos con el concepto de la
dominacion (4.1.3), tanto en su vertiente publica (4.1.3.1), como en la
privada (4.1.3.2). Junto con la influencia de Posidonio trataremos la
realidad siria que se esconde tras el conflicto centrandonos en aspectos
concretos de ella (4.2), como la coronacion de Euno (4.2.1), la
numismatica relacionada a su reinado (4.2.2), el teatro como medio de
propaganda (4.2.3), los dioses (4.2.4), el cabello y su relacion litirgica
en el culto sirio (4.2.5) y la ingesta de los peces sagrados (4.2.6). Por
ultimo analizaremos la embajada expiatoria que se envid a Sicilia
(4.3).

4.1 - ;POR QUE SICILIA?

La conexion existente entre el estoicismo y la Primera Guerra
Servil reside en la fuente mdas importante que existe sobre este
conflicto, Diodoro Siculo, pues utiliz6 como informante principal a
Posidonio de Apamea''®. Sobre Diodoro, poco es lo que se conoce de
¢l. La escasa informacion que conservamos debe tomarse de su obra,

25 Como ejemplo de esa influencia estoica, Diodoro afirma que para la gran mayoria, la
revuelta ocurrié de forma inesperada, pero que para aquéllos que fueran capaces de juzgar
las cosas de forma realista, no dirian éstos que las cosas no ocurrieron sin razon; D.S.
34/35.2.25-26. Ciertamente Diodoro (Posidonio) podria referirse aqui a los estoicos, es
decir, a aquellos que pudieran ver, como lo hacia el propio autor, la auténtica causa de la
revuelta, que consistiria en el maltrato ejercido a los esclavos. Diodoro sigue con que la
intensa explotacion de la isla trajo el bienestar econdmico, lo que trajo el lujo y afectd a su
forma de vida, trayendo consigo la arrogancia y la insolencia, lo que podria enlazarse con
la tipica austeridad estoica; D.S. 34/35.2.34-37 = Const. Exc. 2 (1).304, Const. Exc. 4.384.
En este capitulo profundizaremos mas en la conexion entre la revuelta y el estoicismo.



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

lo que dificulta la labor de conocer al escritor. Segin el propio
Diodoro nace en la localidad de Agirio y domina a la perfeccion la
lengua latina, sin embargo su obra esta escrita en griego''*®. En Agirio
se le supone poseedor de algunos lotes de tierra debido a la
disponibilidad de efectivo del que disponia'®’. La obra de Diodoro,
una historia universal, trata de ser moralizante. Es probable que esta
idea provenga de la propia concepcion de la historia que imperaba en
su tiempo, es decir, que la historia vale para aleccionar a quien la
conoce y, por ende, adquiere ese valor moral. Como Camacho sefiala,
para Diodoro la historia no constituye una simple experiencia pasiva,
la historia tiene una finalidad didactica''®®. Su obra se compone de 40
libros que divide segun periodos: los libros 1-6 cubren el periodo
anterior a la Guerra de Troya, del 7-17 tratan desde la Guerra de Troya
hasta la muerte de Alejandro Magno, y del 18-40 Diodoro narra el
periodo posterior a Alejandro, hasta el arcontado ateniense de
Herodes, sobre los afios 60-59'"'%. Segtin el propio autor, dedicd 30
afios de su vida a su obra, y realizd numerosos viajes para recabar
informacion'*’. Sin embargo comete varios errores que incitan a
pensar que no debi6 de realizar todos los viajes que aseguro, a
excepcion de una visita a Alejandria sobre el afio 56 y una larga
estancia en Roma'"".

DS 1.4.4.

1271 ens Tuero (1994a), 33, n. 1.

1128 Es muy probable que esta concepcion moralizante de la historia provenga de la influencia
que el estoicismo ejercio sobre él; Camacho (1996), 69.

11291 ens Tuero (1994a), 33.

DS 1.4.1.

1131 Respecto a la estancia de Diodoro en Alejandria, no es de extrafiar que alguien interesado
en el conocimiento realizara tal viaje. La fecha aproximada de su estancia, en el pais del
Nilo, nos es conocida porque Diodoro comparte con nosotros un suceso bastante curioso
que asegura vio en persona en su estancia en Egipto (D.S.1.83.8). Resulta que, un romano,
fue ejecutado por matar accidentalmente un gato, animal sagrado, en época de Ptolomeo
XII Néog Awdvucog (80-58/55-51). Es probable que este incidente sucediera en la ciudad
de Bubastis, donde el gato era especialmente adorado, por lo que podemos afirmar que
Diodoro viajo por el Delta del Nilo; Lens Tuero (1994a), 34-35.

284



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

En cuanto al conflicto, la Primera Guerra Servil resulta
desconocida para el publico no académico, principalmente debido a la
popularidad de la revuelta de Espartaco. No obstante, este conflicto ha
sido motivo de multiples estudios de la comunidad cientifica, pese a
las escasas fuentes de las que se disponen. El interés que despierta el
tema se ha incrementado tal y como demuestra la reciente publicacion
de obras tanto como para un publico no especializado'**, como para
especialistas en la materia''*. La guerra estalld en Sicilia en la
segunda mitad del s. 1T (139-132), y fue liderada por un esclavo
llamado Euno. Oriundo de Siria, Euno era adorador de la Dea Syria o
Atargatis, culto extendido entre la poblacién esclava de la isla, de
origen sirio en su mayoria. Estos esclavos sirios llegaban a la isla
debido a los interminables conflictos militares que ocurrian en Siria,
principalmente contra Antioco III Méyag'*. Roma se convertirad en
eje central del mediterraneo'®, y los esclavos generados por las
distintas campanas entre ptolomeos y seléucidas en Siria, acabaran
por insertarse en la orbita romana''*®.

El caudillo de los esclavos sublevados, autoproclamado rey
Antioco, logr6 establecer un reino independiente del poder romano.
Un reino creado por esclavos, aunque no solamente para ellos, ya que
el levantamiento gozaba del apoyo de los campesinos libres de la isla.

1132 i Marco (2013).

U3 Ta reciente tesis doctoral de Peter Morton (2012), accesible en
https://www.era.lib.ed.ac.uk/bitstream/handle/1842/9937/Morton2012.pdf?
sequence=2&isAllowed=y, (fecha de consulta: 30/05/2016).

1134 Cumont (1987), 94.

'35 «E] hundimiento de la monarquia macedonia en la batalla de Pidna (168) fue el principio
del fin de los Estados helenisticos. Ciertamente el reino seléucida, reducido finalmente a
Siria, y el reino de los Tolomeos figuraron ain por mas de un siglo en los mapas politicos
del Este, pero el hecho de su existencia no puede hacer olvidar que, al menos desde el
final del siglo II, han desempefiado solo el papel de comparsas. El centro de gravedad del
mundo se habia trasladado desde Alejandria y Antioquia al Oeste, a Roma"; Bengtson
(2008), 459.

136 1 a Sexta Guerra Siria, 170-168, puede ser el marco ideal para el origen de la venida de
gentes sirias a Sicilia.

285


https://www.era.lib.ed.ac.uk/bitstream/handle/1842/9937/Morton2012.pdf?sequence=2&isAllowed=y
https://www.era.lib.ed.ac.uk/bitstream/handle/1842/9937/Morton2012.pdf?sequence=2&isAllowed=y

ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Diodoro de Sicilia es la fuente que con mayor detalle describe la
guerra, y demuestra una hostilidad abierta hacia el rey Euno/Antioco,
lo que dificulta el andlisis objetivo de este conflicto. Resulta evidente
que cualquier reino se sustenta en una base ideoldgica especifica, y si
bien la escasez de fuentes ya mencionada dificulta la deteccion de los
remanentes ideologicos, no la imposibilita. Existen varios pasajes
dentro de la narraciéon de la guerra, donde la ideologia del reino
resulta mas visible. Pasajes como la coronacion de Euno/Antioco, la
acufacion de moneda, la utilizacion del teatro para crear un nexo de
union entre los sublevados, las deidades involucradas o la importancia
del cabello y los peces en el culto a la Diosa Siria, seran analizados
detenidamente.

200M

. 500M
- 1000M (@) sites taken during the first war
Lam. XI. Mapa de la Primera Guerra Servil"'¥

Aunque no fueran algo habitual, las fuentes nos transmiten varias

1137 Morton (2014), 27. Morton introduce Siracusa dentro del 4rea abarcada por la contienda,
no obstante refutaremos esta idea en el punto 4.2.6.

286



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

revueltas de esclavos. Livio informa con mayor detalle la conjura de
los esclavos en la colonia romana de Setia (Lacio), que acabara con la
captura de dos de sus cabecillas. Tras haber sido descubierta, cerca de
500 de sus participantes fueron ajusticiados en el 198'**. Otra conjura
de esclavos, esta vez mas numerosa, fue descubierta en el 196 en
Etruria, donde adquiri6 caracteristicas de revuelta. Para reprimirla los
romanos enviaron una legion entera del ejército regular''*. También,
en el 185, se rebeld un grupo de esclavos-pastores en Apulia. La
sublevacion fue aplastada por el pretor Postumio, el cual condend a
muerte a 7.000 personas, pero no pudieron juzgar a todas ellas debido
a las fugas'*’. Toda esta agitacion que se multiplicaba y que ain tenia
un caracter “local” se vio sobrepasada cuando estall6 la gigantesca
“guerra de los esclavos”, que se extendié por toda Sicilia'*.
Comparando con el resto de guerras de la historia antigua, e incluso de
la historia de la esclavitud, la Primera Guerra Servil fue mucho mas
sangrienta, se movilizd a una mayor cantidad de gente y mas ciudades
se vieron sumergidas en ella. Pero las fuentes que tenemos para este
importante conflicto son escasas''*’, y en general hostiles'*.

Una guerra causada por el trato desmedido sufrido por los
esclavos que acaban rebelandose contra sus amos es muy atractiva
para la vision marxista. El materialismo historico encuentra un buen
exponente de la lucha de clases en estos ejemplos historicos. Esta
lucha de clases que gobierna la historia se refleja pues en las guerras
serviles y no presentara diferencias insalvables frente a la revolucion
de 1917 si tenemos en cuenta la consciencia de una clase oprimida y

138 T iv. 32.26.

139 Liv. 33.36.

"0 Liv. 39.29.

141 Utcenko (1986), 148.

42 App. B.C. 1.9; Cic. Ver 4.112; D.S. 34/35.2.1-24, 2.25-3.11; Str. 6.2.6-7; Flor. 2.7.1-8;
Obs. Prodig. 27.27b; Liv. Per., 56.58-59; Posidon Historias: E&K F59 = FGrHist. F7 =
Ath. 12.542b; Oros. 5.6.1-6; 5.9.4-8 y Val. Max. 2.7.3; 2.7.9; 4.3.10; 6.9.8; 9.12.1, todas
ellas pueden consultarse en la obra de Shaw (2001).

143 Morton (2013), 237-252.

287



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

la homogeneidad que encontramos en los levantamientos de esclavos
del Mediterraneo. Esta simultaneidad entre todas las revueltas parece
demostrar un didlogo organizado entre los diferentes movimientos''*.
Vogt asegura que no hay tal union de clase entre los esclavos y los
motivos seran otros como el la identidad cultural o la religiosidad''*.
El sistema esclavista estaba muy arraigado en Sicilia, y por ello
muchos autores difieren en cuanto al origen de la revuelta. El rechazo
a este sistema y el ansia de cambio es defendido por Bomer, quien
cree que los esclavos luchan para defender sus intereses''*’. Dumont
sigue esta linea y apoya la teoria de que la Guerra Servil fue una
iniciativa propia y que no estuvo determinada por ningun factor
religioso o nacionalista, sino por la necesidad de libertad que sentian
esos individuos al utilizar la desobediencia como arma'*’. Sin
embargo, la religiéon tuvo una gran importancia como causa de la
guerra. Es evidente la relacion que tiene el lider de la revuelta, Euno,
con la Diosa Siria y su culto. Vogt percibird que la religion es un
agente politico muy valioso que constituye un emblema para la
libertad de las culturas orientales. Llegard a la conclusion de que el
judaismo, en especial con el movimiento macabeo, influyd en el
movimiento en gran medida''*. Siguiendo esta linea, Green intuye una
influencia directa del judaismo y se remontard a la expulsién de los
judios de Roma en el afio 139, los cuales viajarian a Sicilia influyendo
en la ideologia suyacente de la revuelta"®. Por el contrario Bomer
matizara lo dificil que es que una religion arraigue en los esclavos,
pues las antiguas formas religiosas cambian por el contexto
revolucionario 'y giraran ahora alrededor del lider, de

144 Dumont (1987a), 253.
1145 Vogt (1974), 40, 83 ss.
1146 Bsmer (1957), 3.
47 Dumont (1987a), 298.
148 Vogt (1974), 40, 83 ss.
149 Green (1961), 23.

288



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

Euno/Antioco'. Gallini coincidird en este punto llegando a la

conclusion de que la revolucidon antigua es una revolucion religiosa,
lejos de su concepcion actual, y que gira en torno a un personaje que
es el emisario del dios o los dioses en la tierra'"".

En cuanto a la idea del nacionalismo o, mas bien, de la identidad
cultural, para no utilizar un término un tanto anacronico, se pueden
ver reflejadas dos vertientes principales: el de la cultura nativa/griega
y el de la cultura siria. Una frase en concreto, donde se describe a los
seguidores de Euno como XiOpovg, resulta la responsable de este
debate'**. Vogt opina que esa identidad cultural siria existe, pues en la
isla se encuentra un gran colectivo sirio, Euno responde a la necesidad
identitaria que surge en ese colectivo'®’. Verbrugghe, por su parte,
afirma que la gran mezcla de pueblos que habia en tiempos de la
guerra en Sicilia imposibilitaba la creacion de una identidad cultural
siria exclusivamente, y que para ver el verdadero origen debemos
fijarnos en la poblacion local. Segin este autor la poblacion local
buscaria impulsar el conflicto para poder independizarse del poder
romano utilizando como medio a los esclavos'**. Segiin Dumont''>’,
esta identidad cultural no fue siria sino siciliana, y fue explotada por
los terratenientes sicilianos y no por los esclavos, pues los elementos
serviles y emigrados, que serian los mayoritarios, un pasado poco
homogéneo y las diversas poblaciones de la isla harian de la identidad
cultural siria una imposibilidad. Manganaro sigue esta idea
atribuyendo la invencidn del reino sirio a Posidonio'*®. Se remite a la
numismatica, pues en ella encontramos una moneda cuyo anverso es

130 Bomer (1957), 3.

131 Gallini (1970).

1152 “Eyno rey de los rebeldes, llamado a si mismo Antioco y su horda de rebeldes Sirios™;
‘Ot 6 1@V drnootatdv Paoihedg Ebvoug Eavtov pev Avtioyov, Z0povg 8¢ 1@V Anootot®dv
10 mAf|00g émovopacev; D.S. 34/35.2.24.

1153 Vogt (1974), 40, 83 ss.

113 Verbrugghe (1972), 541.

1155 Dumont (1987a), 267, 299.

1156 Manganaro (1990b), 181-183.

289



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

adornado con la diosa Deméter, divinidad con gran presencia en Enna,
y cuyo reverso lo adorna una espiga de trigo con la leyenda ANTIO
(izquierda) y BAXI (derecha)"”".

La influencia siria se hacia notar en la isla. Para los romanos los
orientales eran mas propensos a poseer un don especial, el don de la
adivinacién y el de la conexion con lo divino. Euno/Antioco gozaba
de ese don para sus allegados. Su culto representaba para los romanos
lo exdtico, lo extrafio, algo que resultaba atrayente pero también
repulsivo. Como hemos visto en todo el punto 2.1 sobre la embajada
del 155, los romanos se caracterizaban por esa dicotomia frente a lo
extranjero, por la dualidad entre el aprecio y el odio. Estos cultos
resultaban un peligro para aquellos que veian en ellos la posibilidad de
influir en las costumbres civicas y publicas'*®. Segiin Santiago
Montero, estas religiones representaban un peligro para el orden
establecido, ya que animaban en su contra a los grupos sociales
inferiores''”®. Las nuevas ceremonias llenaban de color y musicalidad
la monotonia romana, despertando la curiosidad de muchos
individuos. Cierto es que algunas de las brutales précticas, como la
castracion, repugnaban a diversos sectores''®, pero la violencia
siempre era del gusto del publico romano y éste asimild sin ningun
tipo de sobresalto los cultos y las divinidades orientales''. Las
técnicas adivinatorias y cultuales traidas por los comerciantes,
sacerdotes o esclavos orientales eran extraias para la poblacion

157 T as emisiones monetales realizadas por Euno/Antioco se trataran mas adelante.

1158 Como resultado, durante el s. II, se prohibieron muchas de las practicas religiosas que se
percibian como peligrosas para las tradiciones romanas. Por ejemplo, en 186 se
prohibieron las Bacanales en toda Italia; Véase Pailler (1988). En 136, Valerio Maximo
nos cuenta que el pretor Cn. Cornelio Hispalo expulso a los astrologos orientales que se
encontraban en Roma, puesto que obtenian ganancias econdémicas explotando a los mas
crédulos; Val. Max. 1.3.3.

159 Montero (1995), 146.

180 En opinién de Alvar la renuncia a la integridad fisica conlleva a la renuncia de la
integracion social; Alvar (2001), 193.

16! Turcan (2001), 31-32.

290



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

romana. En este contexto resulta mas facil comprender la fama que
Euno/Antioco obtuvo entre la poblacion nativa de Sicilia.

Y, (cudl era el papel que la poblacion siria desempeiaba en su
tierra natal? Recordemos que Siria se hallaba bajo dominio seléucida,
una monarquia de origen macedonia. Segun una reciente
interpretacion, en la antigua Siria e incluso en el Oriente Media
antiguo existe el llamado “tercer espacio”, lugar donde la cultura
autdctona se mezcla con la cultura grecorromana, creando asi una
especie de cultura hibrida. Segin defiende esta teoria, la lengua griega
desplaz6 a la aramea como lengua culta, quedando esta ultima
relegada a las élites mas locales, con lo que se favorecid su
disgregacion, al tiempo que surgian nuevos dialectos del arameo,
como los dialectos de Palmira, Hatra o Siria. Estas élites sufrieron las
vicisitudes institucionales de las poleis manteniendo los antiguos
vinculos con la realeza, por un lado, y ciertos aspectos némadas, por
otro, lo que da lugar a una élite hibrida entre el mundo griego y el
oriental''®?. La organizacion de la polis griega diferencia de un modo
evidente a quien alcanza la condicion de ciudadano de quien no lo
hace, creando asi realidades paralelas dentro de un mismo espacio. El
imperio seléucida estaba formado por esas ciudades greco-macedonias
(katoikoi). Estos asentamientos trajeron consigo una nueva forma de
explotacion econdmica que en ocasiones colisionaba con la
concepcion que los nativos tenian, aunque las costumbres y formas de
vida locales permanecieron, dado el escaso interés de una
colonizacion cultural''®. El imperio seléucida, salvo escasas
excepciones, segregaba a su poblacion otorgando la ciudadania solo a
personas de origen griego-macedonio'®. En cuanto a la estructura
politica de Siria y Mesopotamia, nos encontramos con un peculiar
marco politico, caracterizado por componerse de dinastias locales de

1162 Andrade (2013), 12-13.
1163 Andrade (2013), 16.
1164 Andrade (2013), 38.

291



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

diversos origenes sociales y étnicos''®. En general, los seléucidas, a
excepcion de Antioco IV Emwpavng que tratd de unir a todos los
pueblos bajo una misma cultura, la griega, trataron de no mezclarse
con los diferentes pueblos que componian el legado de Alejandro,
apartandolos del marco politico oficial''®. Los romanos, en cambio,
incorporaron a las etnias sirias, arabes o fenicias dentro del marco
griego, integrando estos grupos dentro del marco politico de la
region''"’. En el periodo seléucida, la intencion de la monarquia era la
de perpetuar el legado del modelo ateniense''*®. El colectivo sirio no
dispuso de un peso politico importante mas alld de posibles
influencias ejercidas en personajes publicos griegos. En Sicilia, dado
que la revuelta la encabezaba el colectivo sirio, no fue dificil entablar
unas relaciones amigables con las poblaciones locales, con el objetivo
de ganarse su favor.

4.1.1 - Estoicismo y esclavitud

Para los primeros estoicos la sociedad tenia tal nivel de
jerarquizacion debido a la mala moral de los miembros que la
componian. La relacion de subordinacion que habia en esa sociedad se
describia mediante la institucion de la esclavitud, que representaba la
hostilidad y falta de armonia provocadas por los individuos malvados
y resultaban absolutamente incompatibles con la Oudvow
(concordia)''®. Este concepto chocaba frontalmente con las
principales ideas de Platon y Aristoteles, quienes concebian la
esclavitud como parte fundamental de dicha armonia. Aristoteles creia
que la esclavitud es inherente a algunas personas y que resulta

1165 Andrade (2013), 64.

119 Mace. 1.1.41-42.

167 Andrade (2013), 65.

188 £ mismo Antioco IV erigié un templo en honor a Zeus Olimpico en Atenas; Andrade
(2013), 65.

11 Erskine (1990), 58-59.

292



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

beneficiosa para ellas''. Los estoicos se basaron en una creencia
anterior, ya atestiguada en Aristoteles''”!, segan la cual la esclavitud es
contraria a la naturaleza, pues consiste en una distincion artificial
entre los hombres basada en la fuerza. Una frase transmitida por Filon,
aunque probablemente pertenezca a Crisipo, ahonda en esta idea:
“ningin hombre es un esclavo por naturaleza”''’?. Aristoteles
contradecia esta idea afirmando que existen esclavos por naturaleza,
no diferenciandose éstos de los animales'”. Esta idea no es
compartida por los estoicos. Erskine, que se muestra favorable a la
utilizacion de Panecio por parte de Cicerén en De officiis, afirma que
Panecio (Cicerén), que no tenia objeciones sobre la propiedad privada,
veia ésta como contraria a la naturaleza, y sefiala una contradiccion en
esta idea de Panecio: si la propiedad es contraria a la naturaleza, la
esclavitud también lo es, pues implica la posesion de algo'’*. Que un
hombre use a otro en su beneficio, uno de los atributos que tenian los
amos (deomdtNG), era para los estoicos injusto. Para la stoa media, sin
embargo, el debate de la esclavitud carecia de un interés practico,
puesto que, sin importar la condicion social, un individuo es
moralmente igual a otro cuando nace''”. El estatus que se tenga es
moralmente indiferente, de la misma manera que la esclavitud en si;
por lo tanto no es necesario que un esclavo trate de cambiar su
condicion social, dado que hacerlo no le aportard nada en lo que
concierne a alcanzar la virtud moral. La diferencia entre la stoa
antigua y la media es clara en este aspecto. Ninguna de las dos
apoyaba la esclavitud, pero la primera, basandose fundamentalmente

"7 Arist. Pol. 1.1255a.

71 Arist. Pol. 1.1254a.

172 AvBpwmog yop éx pooemg doihog ovdeic; Philo. De septen. et fest. Dieb. 2.283M. = SVF
352.

"7 Arist. Pol. 1.1254b.

174 Cic. Offic. 1.21; Erskine (1990), 47.

U D L. 7.106.

293



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

en Zendn''’®, criticaba el sistema en cuanto a que quienes lo controlan

son los seres humanos. La stoa media se preocupa esencialmente en el
trato que estos esclavos sufren''”’, y en cuanto la justicia entra en la
ecuacion achacan la falta de esta, no al ser humano como hacian los
primeros estoicos, sino mds bien a la fortuna, que es ajena al hombre y
por lo tanto queda fuera de su control. Para Panecio, Posidonio y
Séneca, los hombres se convertian en esclavos como resultado de la
fortuna''”®, por lo que para la escuela media se puede ser un esclavo y
ser virtuoso; la condicién social no tiene relacion con la condicion
moral''”,

Los primeros estoicos, en particular Crisipo, pensaban que la
subordinacion (hupotaxis; vmoéToE1C) era otra forma de esclavitud, y
esta subordinacion se componia también de la relacion entre esclavo y
amo, donde una persona subordinada proveia algun tipo de beneficio a
otra, conocida por los estoicos como despotes. La dominacion
(deomotein) no esta limitada a la relacion esclavo-amo, mas bien es
una caracteristica del hombre malo'*. Todos los hombres malos son
esclavos morales, no conocen lo que es el bien y por ello no actuan en
consecuencia, sin que la moralidad no tenga una gran relevancia en
sus vidas. Segun Zenon y Crisipo, la esclavitud moral infecta la
sociedad contemporanea, pasando esa esclavitud a la sociedad. Los
hombres malos seguirdn siendo esclavos morales y esos esclavos
morales infectaran las esferas politicas produciendo una jerarquia
social de subordinacién que afectara a toda la sociedad'®'. Segun
Didgenes Laercio existen diferentes tipos de dovAieio (esclavitud).

176 Quien no llegd a tener esclavos; Sen. Helv. 12.4; Cic. Fin. 3.9.31 = SVF 15.

77 Sen. Ep. 47; véase también Diodoro sobre las guerras serviles, basado en Posidonio; D.S.
34/35.2.1-2.48; 8.1-11.1.

178 panecio: Cic. Offic. 1.13.41; Posidonio: FGH 87F108c, D.S. 34/35.2.33; Séneca: Sen.
Cons. Marc. 20.1; Erskine (1990), 198, n. 37.

179 Erskine (1990), 43-48.

1180 Stob. Ec. 2.7.103 = Wachsmuth, p. 59 = SVF 677.

181 Erskine (1990), 51-55.

294



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

Solamente los hombres sabios son libres mientras que los malos son
esclavos. Para la libertad (éAevOepia) se necesita el poder de una
accion independiente (autopragia; ovtompayic), en cuanto que la
esclavitud, como el primer tipo descrito por Didgenes, se caracteriza
por lo contrario, es decir, la carencia de la autopragia. Como segundo
tipo tenemos el que se basa en la subordinacién (hupotaxis) y la
tercera y ultima consistia en una mezcla de las dos, la posesion
(ktfioig) y la subordinacion'™®?. Los estoicos produjeron una
clasificacion para discernir entre los diferentes tipos de esclavitud: el
de la falta de independencia, el de la subordinacion y el de la
posesion. Hay diferencias entre estos tipos, principalmente entre la
primera y el resto. La de falta de independencia se resumiria en una
esclavitud moral, que puede existir de forma aislada, mientras que las
otras dos implican en esencia la interaccion de las personas''®.

4.1.2 — El (esclavo) bueno, el (esclavo) malo y el estoicismo

Diodoro de Sicilia realiza un curioso analisis del conflicto que nos
atafe. El autor ya ha sido tratado, por lo que no nos detendremos en su
biografia. Diodoro utiliza una gran cantidad de fuentes, pero durante
su narracion de la Primera Guerra Servil, su fuente principal sera
Posidonio, como ya hemos mencionado.

En cuanto a la guerra servil, existe una gran disparidad de ideas si
partimos de una vision estoica del conflicto. Por un lado nos
encontramos con la maxima estoica sobre la esclavitud, “ningin
hombre es un esclavo por naturaleza'®. Como ya se ha explicado
anteriormente, la existencia de dos lineas de pensamiento dentro del
estoicismo también afecta al concepto de esclavitud. La primera
consiste en el estoicismo radical o clasico (reflejado en Didgenes y
Blosio), que mantendria un mayor rechazo hacia la mera existencia de

182 p L. 7.121 = SVF 355; Erskine (1990), 43-44.
1183 Erskine (1990), 48-50.

184 AvBpwmog yap €k pvoeme 8obhog ovdeic; Philo. De septen. et fest. Dieb. 2.283M. = SVF
352.

295



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

este sistema, mientras que el estoicismo mas moderado (reflejado en
Antipatro, Panecio y también Posidonio) ve la esclavitud como un
sistema que no entra en conflicto con la virtud. La lectura hecha por
Diodoro sobre la guerra servil refleja el pensamiento de Posidonio, y
se hace un especial hincapié en el maltrato que los esclavos
sufrieron''™®, dando a entender que la culpa no reside en ellos, sino en
la nula capacidad de justo trato demostrado por los amos, corrompidos
por el exceso de lujo''™. Sin embargo, un levantamiento contra la
dominacion romana no puede justificarse, por lo que aqui nos
encontramos con la confrontacion de Posidonio. ;Como solucionar
este problema? La respuesta es muy sencilla, con la creaciéon de un
esclavo bueno y otro malo.

Lo malo se personificard en Euno, mientras que lo bueno se
represntara mediante dos de sus lugartenientes, ambos hermanos:
Cle6n y Comano. Diodoro nos muestra a Euno como un charlatan que
decia ser adivino, acertando algunas de sus predicciones por pura
suerte'. Cledn, en cambio, se subordina a Euno, en un gesto que
puede interpretarse como el poco deseo de Cledn de ostentar el poder
y, por lo tanto, a su capacidad natural de sumision'®. Sin embargo, a
Euno este poder le afecta sobremanera, convirtiéndose en el propio
Damoéfilo, puesto que se rodea de sirvientes y parasitos maleducados

" D.S. 34/35.2.13-14.

118 posidonio habla sobre el lujo desmedido de Daméfilo, quien representa a los
terratenientes sicilianos: “El (Damoéfilo) llevaba por el campo caros caballos, carros de
cuatro ruedas y un grupos de guardaespaldas compuestos por esclavos, y se enorgullecia,
ademas, de su gran grupo de apuestos sirvientes y parasitos sin educacion”; ‘Exti puév yap
TG YOPpoG ImTovg T€ TOAVTEAEIS KOl TETPAKVKAOVG GTVOG HET OIKETOV OTPOTIOTIKDV
nepuyeto. [Ipog 8¢ tovtolg evmpendv maidwv mAf0og, £ti 8¢ Koldkwv Aviywyov
mapodpopnyv €xewv €photiueito; Posidon Historias: E&K F59 = FGrHist. F7 = Ath.
12.542b. El trato que los esclavos dan a la hija de Damofilo sirve de ejemplo para aquél
que no ejerza violencia contra un esclavo, pues el tratamiento serd reciproco, reforzando
la idea de Diodoro sobre el trato justo; sobre la hija D.S. 34/35.2.39 = Const. Exc. 2
(1).305; sobre el trato justo hacia los esclavos D.S. 34/35.2.40 = Const. Exc. 4.384.

"$7D.S. 34/35.2.5-6.

"8 DS, 34/35.2.17.

296



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud
como lo hizo Damoéfilo'®’, o también como lo hizo Sila''*. De hecho,
la idea del tirano en Euno y en Sila coinciden en algunos puntos que
convendria analizar.

Sobre Sila, Keaveney sefiala que en el crepusculo de su vida, 79-
78, se mud6é a Puteoli y participd en la politica de forma mas
mesurada. Parecia gozar de buena salud, a excepcion de algin brote
de sarna que sufria hacia ya tiempo. El parasito que provoca dicha
afeccion, el sarcoptes scabiei, penetra en la piel de la victima
escarbando tuneles y depositando sus huevos en ellos. Este parasito
provoca una intensa sensacion de picor en las zonas afectadas, y
debido a este picor, Sila tenia la cara desfigurada a causa de rascarse
incesantemente. Keaveney achaca la afeccion a la falta de higiene de
los campamentos militares en los que el general estuvo'™. En la
antigliedad, la figura de Sila y la sarna fueron vinculados casi en la
totalidad de las ocasiones. Plinio, por ejemplo, analiza el crecimiento
de algunos gusanos en distintos entornos, como la tierra, la madera, y
en el caso de la sarna, la carne. El mismo autor menciona a otro
personaje mas, junto a Sila, que padecio esta enfermedad: el poeta
griego Alcman, y mas adelante nos muestra cémo combatir la
enfermedad'”>. También encontramos una breve mencion en el De
uiris illustribus atribuido al escritor del s. IV d.C. Victor Aurelio'*.
Plutarco dice en dos ocasiones que la enfermedad es debida a una vida
dedicada a las malas compaiiias y a los vicios, y nos transmite un
listado de personajes afectados por el parasito durante la
antigiiedad'"*. De igual modo el dictador romano se mezcla con

"8 FGrHist. no. 87, fr. 7. En el momento de su captura Euno estd acompafiado de una
compaiiia similar; D.S. 34/35.2.34.

"0 Plu. Sull. 36.1.

191 Keaveney (1982), 210.

"2 Plin. Nat. 11.39.114, 26.86.138.

1193 pseudo-Aurelio Victor de Vir: Ilust. 75.12.

194 Plu. Sull. 2.1-4; 36.1-3. En la mitologia Plutarco se refiere a Acasto, hijo de Pelias, que
fue devorado por gusanos. En época historica nos encontramos con el poeta lirico
Alcman, el tedlogo Ferécides, Calistines de Olinto, que fue prisionero y Mucio el jurista,

297



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

compaifiias poco deseables, como un comediante llamado Roscio, un
bufon llamado Sorex y Metrobio, un actor especializado en interpretar
a mujeres y con quien Sila tendria una relacion carifiosa y no trataba
de esconderlo en publico'”. En una sociedad que no se preocupaba
especialmente por su higiene y donde la procedencia de esta
enfermedad era desconocida, no es de extraiar que se buscaran otro
tipo de explicaciones a su origen, como las malas compaiiias y los
malos habitos.

Apiano nos muestra una Roma afectada por las politicas de Sila 'y
que muestra una clara escision entre su poblacion'*®. Sila murié de
forma repentina. Al descubrir que un magistrado de una colonia,
llamado Granio, eternizaba la entrega por parte de los decuriones del
dinero que éstos habian prometido utilizar en la reparacion del
Capitolio, lo llam¢ Sila ante si y lo mandé colgar. En el momento de
pronunciar la orden, un borboteo de sangre salid6 por su boca,
probablemente derivado de una insuficiencia hepatica causada por el
exceso de alcohol que consumia habitualmente el dictador. El 6rgano
afectado, es decir, el higado, provoca alucinaciones en el paciente,
hasta que tras unas 24 horas, la victima fallece'"’. Valerio Maximo ve
la explicacion de esta enfermedad en la pesadumbre que provocaban
los males que sufria la republica en el dictador, junto con el disgusto
provocado por Granio''*®. La muerte, o mejor dicho, su interpretacion,
no resultaba aleatoria en la antigiiedad, en especial en las figuras mas
relevantes del momento'”,

junto con Euno, el esclavo rebelde; Plu. Sull. 36.3-4.

"9 Plu. Sull. 36.1.

19 “Inmediatamente después de su retiro, los romanos, aunque liberados de la matanza y la
tirania, comenzaron gradualmente a alimentar las llamas de las nuevas sediciones”; Aptt
&’ dmootdvtog avtod, Popoior dévov kol tupavvidog amaridlayévieg Novyfi mhAw ml
othoeig vreppurilovto £tépag; App. BC 1.105.

197 App. BC 1.105-106; Plu. Sull. 37.1-4 (sobre su muerte); Val. Max. 9.3.8; Keaveney
(1982), 210-211.

"% Val. Max. 9.3.8.

119 Sobre 1a muerte y su concepcion por parte de los antiguos; Gnoli, Vernant (1982); Hinard

298



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

Volvamos ahora a la comparacion entre Euno y Cleon y Comano.
La mayor diferencia entre estas figuras se dard en la batalla final, la
toma de Enna, y sus respectivas muertes. Durante el asedio romano a
la ciudad, Euno consigue escapar de la ciudad, junto con su guardia
personal de mil hombres. La guardia personal, viendo que los hombres
de Rupilio los perseguian muy de cerca, se anticipan a su destino y
acaban con sus vidas"®”. Euno, decidiendo que su hora ain no ha
llegado, evita suicidarse junto con el resto'™', y logra esconderse en
diferentes cuevas. Finalmente, resulta capturado en una de las cuevas
acompanado de cuatro individuos mas: un cocinero, un pastelero, un
hombre que lo masajeaba durante sus bafios y un individuo cuya
funcion principal consistia en entretenerlo en las fiestas'?”. Tras ser
capturado, Euno muere en la carcel de Morgantina a causa del morbus
pedicularis, probablemente sarna, lo que le otorga una muerte en
coherencia con sus actos:

(1987), Von Hoff (1990) y Hope, Huskinson (2011).

2D S. 34/35.2.22.

1201 No acepta su destino de forma racional como lo hacen los estoicos, eulogos; Von Hoff
(1990), 184-185. El dolor fisico puede ser un motivo para el suicidio y fue considerado
como un tema de debate recurrente entre los filosofos; Véase Von Hoff (1990), 184-185.
Los estoicos pensaban que el sabio debia afrontar el suicidio de forma racional (eulogos;
gbAoyog) y que era una opciodn totalmente valida en caso de enfermedad, mutilacién o
invalidez. El propio fundador de la Stoa lo hizo asi, y Séneca pens6 durante su juventud
en acabar con su vida debido a una infeccion cronica de pecho; D.L. 7.31; 7,130, 10.119;
Sen. Ep. 4.4, 30.12, 24.24-26; Sen. Trang. 2.14-15; Sen. Ira 2.36.5-6; Griffin (1976), 196.
“Los egocéntricos estoicos y cinicos se centran en su vida interior, en si mismos, tal y
como los novelistas antiguos hacian con sus personajes prinicpales”; Von Hoff (1990),
120. Para los estoicos existen razones que son consideradas vélidas para el suicidio y
existen otras razones que no lo son (friuolae causae). Resulta estipido para un estoico el
suicidarse por miedo, como lo haria un esclavo fugado al ser capturado, o por desamor
(ambos denominados como nimia fornido); Von Hoff (1990), 184-185. Sobre el esclavo
criminal condenado a muerte; Dumont (1987b) , 177.

1221 S. 34/35.2.22-23. La figura del tirano y del mal gobernante acompafiado por todo tipo
de indeseables es comin en la antigiiedad, como por ejemplo, ocurre con Sila; Plu. Sull.
36.1.

299



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

“Trasladado a la prision, donde su carne se
desintegro a causa de los gusanos, se encontré con un
final tal como correspondia a sus actos, y murié en
Morgantina”'*®,

La forma en la que Euno huye del conflicto perdida toda
esperanza, el descartar el suicidio como via honorable, el ser
capturado en compafiia de unos indeseables y su humillante muerte
por sarna durante su cautiverio personifica la imagen del mal esclavo,
aquél que recolecta lo sembrado. El reflejo que Diodoro/Posidonio
quieren transmitirnos no es mas que un esperpento, con el fin de
tornar al lector en su contra'>*.

Por otro lado, nos encontramos con otros dos esclavos rebeldes:
Cleén y Comano. Durante el asedio a Enna, Cledn decide atravesar las
murallas para combatir al ejército romano en campo abierto, y tras una
lucha heroica, muere cubierto de heridas'?”. La muerte de Comano,
hermano de Cledn, resulta diferente. Diodoro nos ofrece muy poca
informacion sobre €l. Comano habia sido capturado por los romanos
antes del asedio a Enna, durante el asedio a la ciudad de Tauromenio.
La tactica del consul fue la misma que después usaria en Enna, la de
tomar la ciudad por hambre. En este contexto, Comano, trata de huir

1203 Kai mopadoBeic eic puiakiy kai tod codpotog adtod Stahvdéviog sic pBeipdv mhijbog
oikelmg TG mepl avTOv Padlovpyiog katéotpeye tov Piov év tf] Mopyavtivy; D.S.
34/35.2.23. Sobre el morbus pedicularis Dsc. 4.152, 5.105; Gal. 12.463; Porph. VP 55.
Los antiguos no diferenciaban entre la sarna y otro tipo de enfermedades relacionadas con
ciertos parasitos o gusanos, por lo que es dificil asegurar que esta enfermedad fuera la
causa de su muerte. Resulta, no obstante, bastante probable, debido a la falta de higiene
que habria en su celda. También afecta a Herodes, devorado por gusanos; Luc.
Pseudomantis 59; D.S. 34/35.2.22-23.

1204 Morton (2013), 251.

1205 8. 34/35.2.21. Diodoro alaba aqui a Cledn, pero resulta hostil en un breve fragmento,
donde lo tacha de asesino acostumbrado al bandidaje; D.S. 34/35.2.43 = Const. Exc. 2
(1).305. Pero el propio Diodoro nos muestra que la culpa del creciente bandidaje de la isla
proviene de los amos, que no proveian a los esclavos de alimentos obligandolos a una
vida semejante, por lo que podemos interpretar que Cleon no es del todo culpable de su
situacion; D.S. 34/35.2.27-28.

300



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

de la ciudad pero es capturado'®. Diodoro muestra a Comano

huyendo de la ciudad, pero el autor no especifica si tratd6 de huir en
solitario o con un grupo reducido o, por el contrario, traté de escapar
del cerco junto con el resto de ocupantes. La mencion en Diodoro es
muy escueta, aunque su imagen no me parece negativa, debido a que
no utiliza ningun calificativo como si lo hace con Euno. Tenemos que
cambiar de fuente para poder conocer de forma mas precisa el final de
Comano.

En un pasaje de Valerio Maximo, éste afirma que cuando las
fuerzas romanas recuperaron Enna, Comano fue llevado ante el consul
Rupilio, y alli, durante su interrogatorio, se armo de valor y aguant6 la
respiracion hasta morir delante del consul'?”. Valerio reflexiona sobre
el hecho y dice que en lo que algunos necesitan una gran preparacion
para tener una asociacion entre alma y cuerpo, Comano acabo por
hacerlo sin preparacion alguna:

“Hay también muertes entre los extranjeros que
merecen ser comentadas. Por ejemplo, la de Coma, de
quien cuentan que era hermano de Cleén, el mayor
cabecilla de ladrones. Cuando la ciudad de Henna, que
habia sido ocupada por los piratas, cayd en nuestro
poder, llevaron a Coma a presencia del consul Publio
Rupilio. Al ser preguntado por los efectivos y las
intenciones de los fugitivos, se tomd su tiempo para
concentrarse, se cubri6 la cabeza, se puso de rodillas y,
aguantando la respiracion, encontrd la ansiada paz de la
muerte, delante mismo de sus guardianes y en presencia
del mas alto magistrado. Angustiense los infelices, para
quienes resulta mas provechoso morir que seguir vivos, y
afanense en buscar, con sus miedos ¢ inquietudes, la

126D 8. 34/35.2.20.

1207 El nombre difiere entre Diodoro y Valerio, el primero lo llama Comano, nombre que
usaremos, mientras que el segundo lo llama Coma. También en Valerio la ciudad en la que
ocurre la accion es diferente.

301



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

mejor manera de abandonar la vida: que afilen sus
espadas, que preparen venenos, que ajusten la soga, que
busqeun sitios extensos y elevados, como si hicieran
falta grandes aprestos y rebuscadas complicaciones para
cortar el fragil vinculo que mantiene unidos el cuerpo y
el alma. Ninguna de estas cosas necesitd Coma: aguantd
el aliento en su pecho y asi hall¢ su final. Por lo tanto, no
hay que esmerarse demasiado en preservar un bien, ya
que su efimero disfrute puede desvanecerse, vencido por
el mas leve soplo de la violencia™'?*,

El llamativo suicidio de Comano recuerda a la del propio Zenon:

“Murid de este modo. Al salir de su escuela cay6 de
un tropezon y se rompi6 un dedo. Golpeando la tierra con
la mano, exclam¢ el verso de la Niobe: “Ya voy. ;/Por qué
me apremias?” Y al momento murio, ahogandose™'*".

Resulta interesante para nosotros que Comano, uno de los
personajes mas influyentes dentro del ejército rebelde, muriera de

1298 Sunt et externae mortes dignae adnotatu. qualis in primis Comae, quem ferunt maximi
latronum ducis Cleonis fratrem fuisse: is enim ad Rupilium consulem Hennam, quam
praedones tenuerant, in potestatem nostram redactam perductus, cum de uiribus et
conatibus fugitiuvorum interrogaretur, sumpto tempore ad se colligendum caput operuit
innixusque genibus conpresso spiritu inter ipsas custodum manus inque conspectu summi
imperii exoptata securitate adquieuit. torqueant se miseri, quibus extingui quam
superesse utilius est, in trepido et anxio consilio quanam ratione uita exeant quaerentes:
ferrum  acuant, uenena temperent, laqueos adprehendant, wuastas altitudines
circumspiciant, tamquam magno apparatu aut exquisita molitione opus sit, ut corporis
atque animi infirmo uinculo cohaerens societas dirimatur. nihil horum Coma, sed intra
pectus inclusa anima finem sui repperit: enimuero non nimio studio retinendum bonum,
cuius caduca possessio tam leui adflatu uiolentiae concussa dilabi potuit; Val. Max.
9.12.ext.1.

1209 Eredetta 81 obtog. 'Ex Tiig oYoAfig Gmibv Tpocintaics Kai tov SAKTLAOV TEpEppNEE.
Hoicog 8¢ v yijv T} xewpi, onoi 10 €k Tiig Niofng, “Epyopor. Ti p’ odes”; woi
mapayptipo EtelevTnosy, anonvitog Eavtdv; D.L. 7.28. Didgenes sostiene que esta es una
de las dos versiones existentes, en la otra no se menciona nada sobre la auto-asfixia; D.L.
7.31.

302



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

semejante modo. Es fisicamente imposible morir por aguantar la
respiracion, debido a que la respiracion es una accidon nerviosa
efectuada por el bulbo raquideo, y por lo tanto, estd mas alld de
nuestro control. A ello se le suma que la pérdida de oxigeno produce el
desmayo, y en este estado el cerebro detecta la falta de oxigeno y
produce un impulso para que involuntariamente el sistema respiratorio
vuelva a funcionar. Esta muerte, aunque fisicamente imposible, tiene
una carga simbolica muy importante, puesto que es la muerte perfecta
para el sabio'*"’. En el caso de Zendn, éste estaba tan resuelto a morir
que tenia total y absoluto control sobre ello. Solamente alguien tan
preparado podria realizar un acto semejante. El propio Valerio se
sorprende por la accion de Comano, que aln sin tener la preparacion
necesaria, fue capaz de realizar semejante proeza. Desde un punto de
vista estoico, Comano sirve como reflejo para uno de los principales
dogmas del estoicismo, la nula importancia de la condicion social para
poder alcanzar la virtud:

“Resulta relativamente claro por qué los estoicos
sostienen con tanto énfasis que lo justo lo es por
naturaleza y que las distinciones convencionales entre
libres y esclavos no tienen la menor relevancia: si todos
los humanos tenemos la misma naturaleza racional, no
hay nada que nos distinga de un modo radical en cuanto a
nuestra condicion natural, de modo que nuestra verdadera
humanidad no se define por ser esclavo en el sentido
convencional de estar sujeto a otra persona, Sino por ser
capaz de actualizar y desarrollar adecuadamente la propia
naturaleza, es decir, la propia racionalidad™'?"".

1210 También aparece mencionada por Catén el joven, quien dice: “Para matarme no tengo
necesidad de espada si, conteniendo la respiracion por poco tiempo o golpedndome la
cabeza una sola vez contra la pared, puedo morir”; o0 yap €n’ €navtdv ye d€opan Eipovg,
mov kol t0 Tvedpa Ppaydv xpdvov Emcyovta Kol TV KePaAny dmaé matdéavto Tpdg TOv
Toiyov anobavelv Eveot; Plu. Car. Mi. 68.8.

211 Boeri (2014), 22.

303



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Por lo tanto tenemos al esclavo Euno, figura totalmente
demonizada por Diodoro, y a los hermanos Cleén y Comano, quienes
desempefian su papel de esclavo fiel y virtuoso respectivamente. El
conflicto comienza con la propia presentacion de ambos esclavos,
Euno resulta una especie de buféon, mientras que Cledén era un
domador de caballos (se desconoce la funcion de Comano, pero es
probable que ¢l también fuera un domador de caballos junto con su
hermano). Euno se convierte en el ejemplo del rey tirano, mostrando
signos de crueldad excesiva'?", y acompafiado de un deplorable
séquito'?". Comparable a Sila tanto en la compaiia'*"*, como en el
castigo por sarna'*"’. Su huida, el rechazo al suicidio, y la muerte que
sufre Euno por una terrible enfermedad y ademas encerrado en una
prision acaban por pincelar el retrato de Diodoro.

4.1.3 — Dominacién

Para entender la dominacidon ejercida por Roma, primero
debemos tratar la falta de consenso que habia en la antigiiedad sobre
las diferentes formas de dominacion. Platon y Aristoteles diferian en
esos conceptos'?'®. El andlisis sobre las distintas formas de gobierno
ejercido por Polibio sera de ayuda en este punto'?'’. La dominacion se
puede ejercer en dos ambitos diversos, el publico y el privado. La

1212 Masacra a todos los ciudadanos de Enna; D.S. 34/35.2.15, 24b, 41. Manda amputar las
manos de los cautivos; D.S. 34/35.8.1. Entrega a Megallis a sus sirvientas para que la
torturen; D.S. 34/35.2.15. Atormenta en un asedio a aquellos que residian en la ciudad;
D.S. 34/35.2.46.

1213 Tal vez Diodoro realice una lectura tiranica de Euno, acorde a su lectura sobre las tiranias
en Sicilia: “The first-century Diodorus may be responsible for our view of Sicily as home
of endemic tyranny; he notoriously described Sicily as ‘particularly prone to one-man
rule’ (19.1, prefacing his account of Agathocles)”; Lewis (2006), 5.

1214 D.S. 34/35.2.22-23; Plu. Sull. 36.1.

25D.S. 34/35.2.22-23; Plu. Sull. 2.1-4, 36.1-3.

1216 p1. PIt. 258¢-260d; Arist. Pol. 1.1256a.

217 plb. 6.3-10.

304



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

diferencia entre los dos reside en el numero de gente que se ve
afectada por dicha dominacion, la publica valdra para las relaciones
de dominaciéon entre diferentes organizaciones socio/politicas,
mientras que la privada se limita a la relaciéon de dominacion entre
individuos o pequefios grupos, principalmente la derivada de la
institucion de la esclavitud. Para los estoicos, con principio en Platon,
la dominacion es igual en todos sus dmbitos, tanto privados como
publicos, mientras que para Aristoteles la dominacion no puede
ejercerse de igual manera, puesto que no es lo mismo gobernar sobre
uno que sobre muchos'*'®, La dominacion en Aristoteles es distinta, ya
que ésta, no podria ser la misma entre seres de la misma condiciéon o
entre quienes son desiguales entre si, como los esclavos; para Platon,
en cambio, no resulta importante puesto que todos esos gobernantes
tienen un mismo conocimiento, la emtakTikn T€yvn, una misma base:

“Puesto que no solo ejerciendo los poderes de la
politica son los politicos elevados en relacion con los
humildes, sino también en la vida privada, los sensatos
tratan a los esclavos domésticos de manera justa. Pues el
caracter arrogante y desagradable desemboca en
conflictos entre compatriotas, y una parte de los esclavos
aterrorizan a los duefios con designios crueles y la
amenaza de revueltas. La transformacion de la justa
dominacion en crueldad e ilegalidad, hace que
progresivamente las cosas cambien de su estado natural
hacia la demencia. Algunos de los esclavos se elevan
sobresaliendo de forma honrosa, si reciben amor de los

1218 «No es lo mismo la autoridad del amo y la autoridad politica, y que no todas las formas de
autoridad son idénticas entre si, como dicen algunos. Pues una se ejerce sobre los hombres
libres por naturaleza y otra sobre los esclavos; y el gobierno doméstico es una monarquia
(pues toda casa es gobernada por uno solo), mientras que el gobierno de la ciudad se
ejerce sobre libres e iguales”; ®avepdv 0¢ Kol £k TOOT®V §TL 00 TODTOV £0TL deGTOTELD KOl
TOMTIKY], 003& mAcol GAAANG ol dpyai, domep Tvég pacty. 'H pev yap éhevbépmv pioet
1N 8¢ SovAwv gotiv, Kol 1) pev oikovopiky povapyio (povapysiton yop mdg oikog), 1 68
molTikT| EAeV0EpOV Kol iowv apyn; Arist. Pol. 1.1256a.

305



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

hombres, si no el enemigo adquiere un nuevo estado de
salvajismo”'?",

En este texto Diodoro menciona las dos clases de dominacion y
como éstas pueden relacionarse entre si en casos extremos. Las dos
clases de dominacidon estdn unidas de forma que la privada puede
afectar a la publica, una mala gestion del trato hacia los esclavos
puede provocar un descontento, que a su vez podria desencadenar una
rebelion, afectando de este modo al ambito publico. Las revueltas
esclavas no eran algo desconocido para los pueblos antiguos, y por
ello Diodoro insiste en esa idea. Por la propia naturaleza del sistema
esclavista, no es de extrafiar que ciertos individuos creyeran que el
poder que ejercian sobre otros era licito. Este punto de vista puede
resultar extrafio hoy en dia, pero era plenamente aceptado en la
antigiiedad, dado que el esclavo no era mas que un instrumento
animado'*®’. Al ser el colectivo esclavo un colectivo sometido, sin

290m ov pévov kotd Tog mohTikdc duvacTteiog Todg &v Vmepoyii vtog EmElkdg xpn
TpocPEpechol  TOIC TOMEWOTEMOS, OAAG Kol KoTO TOVG IOWTIKOLS Pilovg mTpams
TPOGEVEKTEOV TOIC OikETOUG TOVG €D ppovodviac. H yap dmepnoavia kol Papdg &v pév
Taig TOreoV dmepydletar oThoElg EUPLAIOVS TAV EAELOEP@Y, &V OE TOTG KOTO UEPOG TAV
BTV oikolg 600 @V €MPBOVANG TOIG dEOTOTUIG KoL GMOGTACES POPEPUG KOWT TOig
moheol kataokevdlel. ‘Ocw 6'av ta T efovoiog €l podtTo Kol Topavouiov
kTpémnrol, TocoOT® UAAAOV Kol TO TAV VmoteToypévev H0n mpog  dmdvolav
amoBeprovtor. Iag yop O Tf) TOyN TomeEWoOg 10D pEV Kohod kal Tig d0ENG EKoVo1mG EKYWTET
101G VmepEyovat, TG 6¢ kabnkovong EavOPOTing oTEPIOKOUEVOG TOAELIOG YivETOL TMV
avepépag deomolovimv; D.S. 34/35.2.33; traduccidn propia.

“Ahora bien, la propiedad es una parte de la casa, y el arte de adquirir, una parte de la
administracion doméstica (pues sin las cosas necesarias es imposible tanto vivir como
vivir bien). Y lo mismo que en las artes determinadas es necesario disponer de los
instrumentos apropiados si ha de llevarse a cabo la obra, asi también en la administracion
doméstica. De los instrumentos, unos son inanimados y otros animados; por ejemplo, para
un piloto, el timén es inanimado, y animado el vigia (pues en las artes el subordinado hace
las veces de un instrumento). Asi también, las posesiones son un instrumento para la vida
y la propiedad es una multitud de instrumentos; también el esclavo es una posesion
animada, y todo subordinado es como un instrumento previo a los otros instrumentos”;
émel odv 1) KTijolg uépoc g oikiag £oti kai 1 KTtk pépog Tiic oikovopiag (Bvev yop
WV avaykaiov addvatov kol (v xai ed (fv) , domep 88 Toic dpopdvals TExvalg

1220

306



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

ningun derecho ni sobre el gobierno ni sobre si mismos, era comin
que parte de los amos se excediera con ellos'?'. En algunos puntos de
la historia antigua este grupo respondera ante sus agresores de forma
violenta, y en menor medida, de una forma muy bien organizada
capaz de hacer frente al propio gobierno, aunque estos casos eran muy
poco frecuentes, resultando escasas las grandes rebeliones. Las
tensiones debian de ser mas comunes en la rutina, en el dia a dia, pero
coincido con Finley en que los esclavos aceptaban, en general, su
nueva condicion social'*?, Pero esta “facil” asimilacion de su nuevo
estatus social no significa que el esclavo no sonara con la libertad. La
mayoria de esclavos veian la libertad como su meta principal, y dada
la dificultad que conllevaba en alcanzar dicha meta, era habitual que
se plantearan afrontar los riesgos de unirse a una revuelta. Los amos
en cambio, no tratarian de utilizar la manumisién como el mejor de
los premios, sino que se basarian en un sistema de castigos y
recompensas para ejercer su dominacién sobre los esclavos de un
modo efectivo'?”. La dominacion es, en definitiva, ejercida en estos
dos ambitos, que analizaremos ahora por separado, primero el publico
y después el privado.

4.1.3.1 - Dominacién publica
Como ya hemos visto en el punto 2.2.1.1 sobre las diferentes
constituciones, Polibio consideraba la constitucion de Roma como una

avaykoiov av €in vEdpye T oikelo dpyava, el pEAAEL dnotelectnoesbon TO Epyov, obtm
Kol T® oikovoukd. THV & dpydvav to pev dyvya o 88 Epyoyo  (olov T kuBepvien 6
pev ofag dyoyov 0 8¢ TpEPeLS Epyuyov: O yap VINPETNG &V OpYAvoL €idel TOig TEXVOILG
gotiv) : obto Kai 10 Krijpa Spyavov mpog Lony €ott, kol 1 Ktijolg mAijfog dpydvev Sorti,
kol 0 d0Dhog KTijud Tt Epyoyov, Koi domep dpyavov mpd Opyavmv g VINPETNG; Arist.
Pol. 1.1253b.

1221 D.S. 34/35.2.10-16.

1222 “Gran mayoria de los esclavos de la Antigiiedad se acomodaban en cierto modo a su
situacion, bien pasiva y resentidamente, bien de buen talante, o quizas en mayor medida,
con una mezcla de ambas actitudes”; Finley (1982), 150.

122 Véase Lopez Barja (2012).

307



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

constitucion mixta. Roma triunfard sobre las demas naciones, no
solamente por la superioridad de los romanos'**, sino gracias también
a su constitucion mixta y a su cohesion interna, cohesion que Cayo
tratd de romper como hemos tratado ampliamente a partir del punto
3.2.3. Diodoro no comparte del todo esta idea de Polibio, y afirmara
que esa superioridad romana no se debe unicamente a este rasgo que
su constitucion tenia, sino a la actitud con la que Roma se enfrent6 a
sus rivales. Polibio compara a Filipo Il y a Alejandro Magno y su
imperio, con el poder que ejerci6 Roma'’”. En esta comparativa,
Filipo instauraria el poder macedonio tanto en su reino como en la
mayor parte de Grecia mediante la fuerza, pero con un trato moderado
sobre los vencidos. El tiempo cambi6 el temperamento de Filipo e
hizo que el uso del miedo fuera muy frecuente, usando como ejemplo
la destruccion de Olinto. Alejandro en cambio evolucionaria de forma
contraria a su padre, instaurando un reinado de terror con la
destruccion de Tebas y después, en Asia, mostrando una gran
clemencia hacia los prisioneros de sus campafas y hacia sus subditos
en general. La diferencia respecto a los romanos es que ellos tratan a
los enemigos como si fueran benefactores y amigos'**. Diodoro ve el
sistema de Polibio en funcionamiento también en Roma. El autor
critica la desmesura romana en el trato a los vencidos haciendo
referencia a las destrucciones de Cartago, Corinto y Numancia como
actos deplorables y desmedidos'??’. Autores modernos como Badian

1224 <L a obediencia del débil hacia el fuerte es para la aristocracia romana nada méas que una
eterna ley moral”’; Badian (1968), 15.

3 D.S.32.2-5.

1226 “Hasta el momento, de hecho, se abstuvieron de la crueldad y la venganza sobre quienes
sometian, parecian tratarlos no como enemigos, sino como si fueran benefactores y
amigos”; Tocodtov yap AmESYOV THiG KOTA TOV VIOTENTOKOTOV GUOTNTOG KOl TIH®Piog
Mote dOKEV N Og ToAepiolg GAL’ g evepyETarg Kol epikog tpoceépecdar; D.S. 32.4.4.

1227 «Arrasaron Corinto, desarraigaron a los macedonios (a Perseo, por ejemplo), arrasaron
Cartago y la ciudad celtibera de Numancia, y hubo muchos a quienes intimid6 el terror”;
Képwbov yép kotéokayay koi Todg kotd v Makedoviav £ppllotéouncoy, oiov Tov
Iepoéa, kol Kapyndova katéoxoyav kol v Keltpnpio v Nopovtiov, kol morAodg
koateméovro; D.S. 32.4.5.

308



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

apoyan estas ideas asegurando que la plebe y la seccién mas poderosa
de los caballeros esperaban con ansia los beneficios de la expansion
del imperio'?*®. Diodoro transmite la sensacion de que la rapacidad de
los romanos aumentd en desmesura, aunque Badian apunta que los
hermanos Graco fueron los causantes'*®. Incluso el propio imperio
llegd a ser un problema, pues el lujo y el deterioro de las tradiciones,
forma de vida romana, y por ende la uirtus, estan relacionadas con el
imperio. Las riquezas que acumulan las conquistas hechas por los
romanos crean esa decadencia y ese trato hacia los vencidos, esa
imposibilidad de gobernar adecuadamente a sus stibditos, esa carencia
de ejercer correctamente la dominacion.

Esa carencia sobre la dominacion se refleja en el caso que nos
atafie en este capitulo, Sicilia. Dos de las mayores guerras de esclavos
que sufrio la republica romana ocurrieron en la isla, pero ;por qué?,
[era mayor la determinacion de los esclavos de esta isla que la de los
esclavos de otros lugares?, ;tenian una mayor ansia de libertad? La
singularidad del caso siciliano proviene de su contexto
historico/social, que evoluciona de manera exponencial durante el s.
II. Roma elimina en 146 al Gnico rival que podria hacerle sombra,
aunque tras la Segunda Guerra Plnica Cartago vio su poder cada vez
mas mermado. Tras destruir a los cartagineses, los romanos
comenzaran a expandir su influencia por la zona oriental del
Mediterraneo. Los conflictos surgidos generan una gran cantidad de
esclavos, esclavos provenientes de los conflictos en Asia Menor y
Siria, de los cuales muchos gozaban de una buena educacion y
procedian de clases sociales elevadas'*.

Sicilia sera el lugar ideal para que grandes latifundistas se instalen
alli pues se convirtid en el granero de Roma tras los conflictos que
asolaron la isla en la Segunda Guerra Punica. La isla goz6 de unos 70

1228 Badian (1968), 50-51.
1229 Badian (1968), 50-51.
1250 Finley (1982), 149-150.

309



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

afios de paz, y en este periodo el sistema latifundista se asentd de
manera firme en la isla creando un entorno idéoneo para la venida de
esclavos. La cantidad de esclavos por ciudadano libre alcanzaba la
proporcion de 1 por cada 3, mucho mayor que en cualquier otro
lugar'®'. Entre los grupos gobernantes de la isla se generaran
tensiones, principalmente entre el orden senatorial y el orden ecuestre.
Dada esta situacion, las acciones que se toman contra los esclavos
sublevados no resultan del todo eficaces, ayudando a estos ultimos en
el éxito inicial de la revuelta. El campesinado goza de un papel
fundamental en la revuelta, aunque Orosio describa la situacion de
este colectivo de otro modo. Segun lo dicho por él, parece que el
descontento fue generalizado entre este grupo de la poblacion que
apoy0 la causa de los esclavos'*2. Por ultimo las diversas campafias
militares en las que esta involucrada la republica y la crisis interna que
sufre por las reformas de los hermanos Graco hacen ain mas dificil
luchar contra la sublevacion. Por ello, cuatro seran las principales
razones del levantamiento'*: el gran numero de esclavos, la division
entre los gobernantes, la ayuda del campesinado libre y las diversas
campafas militares y crisis internas que sufre la republica, como las
reformas gracanas y la situacion anterior que llevo a ellas.

La revuelta comenz6 con la toma de Enna por unos 400 esclavos
descontentos por el maltrato que sufrian'**. Algunos autores sefialan
que existen varias razones detras de la revuelta aun por explorar, como
puede ser la identidad cultural. Estas seran de dos clases, la identidad
siciliana/griega, y la identidad siria. Pero esta afirmacion nos hace

1231 “Que en torno a un tercio de la poblacion de la isla fueran esclavos es algo ciertamente

extraordinario y alarmante, pero no imposible”; Lopez Barja (2011a), 18.

12 Oros. 5.6.1-6. Piantanida defiende la idea de grupos de “bandidos sociales” durante la
guerra servil, cuyo foco de atencion estaria lejos de los libres pauperizados, al contrario
que ocurria en el periodo previo al conflicto, donde el bandidaje es organizado por los
amos para evitar, de este modo, los costes de la manutencion de los esclavos; Piantanida
(2012), 15-16.

1233 1 6pez Barja (2011), 20.

124 D.S. 34/35.2.27-28; 34/35.2.29-30.

310



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

plantear una serie de dudas, ;jera mayor el numero de terratenientes
sicilianos que el de los italicos? En caso de que los sicilianos fueran
mayoria, ;por qué se sublevarian contra la dominacion romana?, ;por
qué utilizar a los esclavos?, ;la creacion del reino esclavo fue
intencionada?, ;el grupo de esclavos era de mayoria siria? Algunos
autores afirman que los propios sicilianos favorecieron la creacion de
estos eventos y que los apoyaron'?®’. Otros sefialan el auge de la
identidad siria'*®. Gentes itdlicas llegaron a Sicilia tras el ataque del
general cartaginés Barca en 246 y se asentaron alli dedicandose al
cultivo de la tierra segun nos informa Diodoro'*’. Sin embargo Livio
asegura que son los romanos, que no italicos, quienes utilizan a los
sicilianos para activar la economia siciliana'***. Esto nos lleva a creer
que la mayoria de los terratenientes eran sicilianos, pues Escipion
devolvio las tierras expropiadas, que habian sido convertidas en ager
publicus por los romanos, a los siracusanos, sus duefios originales, o
dicho de otra forma, a los terratenientes sicilianos'**°. Kenneth Sacks
afirma que en la época del alzamiento de Aristonico en Asia (133-129)
no habia grandes latinfundistas italicos en Asia'**’. Posidonio utiliza
como ejemplo el levantamiento de Aristonico para analizar la
situacion en Sicilia, que debia de ser parecida'>"'. Por lo tanto la crisis
en la isla tuvo que iniciarse por los propios sicilianos dada la escasez
de propietarios italicos.

1235 Verbrugghe (1972), Manganaro (1990a).

1236 Vogt (1974).

'»7D.S. 24.6.1.

1238 Verbrugghe (1972), 542. Liv. 26.40.15-16; 27.5.4-6; 27.8.18; 27.35.3-4.

1239 <] os griegos reclamaban propiedades a algunos italicos que las retenian”; Graeci res a
quibusdam Italici generis eadem ui qua per bellum ceperant retinentibus; Liv. 29.1.16.

1240 Sacks (1990), 146-147.

1241 Athen. 12.542b = E&K F59; Str. 6.2.7 = E&K F250. Edelstein y Kidd enlazan este
fragmento de Estrabén con Posidonio y a las guerras serviles debido a que el geografo
menciona a Siracusa, Erice y Enna como fortificaciones. Como defenderemos mas
adelante, en el punto 4.2.6, Siracusa no se vio fuera de la Primera Guerra Servil, pero no
asi del segundo conflicto, zona donde las fuerzas Salvio fueron derrotadas.

311



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Diodoro afirma que son mayoritariamente los italicos quienes
poseen las tierras sicilianas, resulta entonces, 16gico pensar que éstos
tuvieron que tener un gran protagonismo en la revuelta'**. Pero si
comparamos las menciones a italicos que se hacen en las fuentes,
¢éstos solamente aparecen en dos ocasiones: 1 — En el anacronismo de
la lex iudiciaria donde Diodoro afirma que los pretores romanos
reaccionaron tan mal por el temor a los propietarios que pertenecian a
la clase ecuestre'™” pues, segun Diodoro ellos controlaban los
tribunales de jurados, aunque la reforma efectuada por Cayo Graco
respecto a los tribunales ocurriria una década mas tarde, se analizara
con un mayor detenimiento mas adelante. 2 — En las referencias a
Damofilo, terrateniente siciliano, donde se indica que su decadencia
procede de la emulacion a los terratenientes italicos'**,
generalizandose por lo tanto a todos los sicilianos'***. Diodoro trata de
excusar a los sicilianos de esta forma.

(Por qué habria pocos terratenientes italicos en Sicilia? Las
fuentes no se sostienen entre ellas y se aprecia la dicotomia entre el
grupo de Livio/Ciceron y Diodoro, donde los primeros afirman que
los terratenientes sicilianos de origen griego controlan la produccion
de grano y donde el segundo asegura que los itdlicos controlan la
ganaderia y el pastoreo. Aunque la presencia de Verres en la isla
transcurriera 60 afios después de la Guerra Servil, parece que poco
habria cambiado la situaciéon en ese aspecto. Segun el andlisis de
Tenney Frank, que aunque desfasado es de utilidad, pocos son los
nombres latinos que aparecen en las fuentes'**. Frank y Verbrugghe

2 D.S. 34/35.2.3; 2.31.

¥ D.S.25.1.

"% D.S.2.34.

¥ D.S.2.27.

1246 «“Entre aquellos que poseen tierras en Sicilia, Ciceron menciona a dos individuos que
pertenecen al orden senatorial, Cayo Antonio Broco (Cic. Ver. 3.93) y la mujer de Casio,
consul en el 73 (Cic. Ver: 3.97). También se mencionan a seis caballeros que poseen tierras
en Sicilia (P. Clonio, D.S. 36.4; Marco Cositio, Cic. Ver. 3.55, 3.185; Quinto Lolio, Cic.
Ver. 3.61-63; Cayo. Matrinio, Cic. Ver. 3.60, 5.15; Q. Septicio; Cic. Ver. 3.36; Publio

312



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

opinan que ello se debe a que las subastas de los impuestos
provinciales se realizaban en territorio siciliano, siendo una desventaja
para las compafiias romanas'?*’. Los nombres que Diodoro menciona
en referencia a los terratenientes son, por otro lado, griegos'**. Pero el
autor siciliano asegurard que la mayoria de terratenientes eran
romanos y del orden ecuestre'** y que los sicilianos que emulaban a
los italicos también déspotas'*, fueron los responsables del maltrato
de los esclavos, siendo causa de la revuelta'”'. Vemos pues una
contradiccion en Diodoro que por un lado nos ofrece nombres de
propietarios griegos, y por otro habla de terratenientes griegos que
emulan a los italicos, que seran mayoria. Creo que la mayoria la
encontraremos en los terratenientes griegos y que la presencia italica,

Trebonio, Cic. Ver. 1.123); cuatro estan definitivamente realizando negocios (Cn. Calidio,
Cic. Ver. 4.42; Quinto Minucio Rufo, Cic. Ver. 2.69, 3.148, 4.62; Lucio Raecio, Cic. Ver.
5.161, 5.168; Cn. Octacilio Naso, Cic. Fam. 13.33) y muchos otros poseen alguna
propiedad en la isla (Marco Caelio, Cic. Ver. 4.37; Lucio Papinio, Cic. Ver. 4.46; Marco
Petilio, Cic. Ver. 2.71; Lucio Suetio, Cic. Ver. 2.31, 5.147). Parece que muchos caballeros
que fueron testigos contra Verres eran residentes (Marco Anio, Cic. Ver: 5.73, 5.156; Cn.
Fanio, Cic. Ver. 1.128; Marco Modio, Cic. Ver. 2.119; Cayo Numitorio, Cic. Ver. 5.163;
Cn. Sertio, Cic. Ver: 2.119). La procedencia de los publicanos que operaban en Sicilia
durante el mandato de Verres no esta clara por lo general. Los directivos de las compaiiias
aduaneras, como Carpinatio (Cic. Ver. 3.166) y Canuleyo (Cic. Ver. 2.171), serian romanos
enviados temporalmente para el proposito. En los contratos por los diezmos de trigo las
sociedades romanas no podian participar, pero los romanos si como individuos. Ademas
de los muchos sicilianos (...) que se dedicaban a este negocio, tenemos unos diez hombres
de nombre latino que presentaron ofertas (P. Apronio, Cic. Ver 3.22-24; Atidio, Cic. Ver.
3.75; M. Caesio, Cic. Ver 3.89; Q. Minucio, Cic. Ver. 3.148; Naevio Turpio, Cic. Ver:
5.108, L. Rubrio, Cic. Ver: 3.132, P. Escandilio, Cic. Ver: 3.135;. Cn Sergio, Cic. Ver
3.102, 3.161; Venuleyo, Cic. Ver. 3.99; L. Vibio, Cic. Ver. 2.182). Algunos de ellos eran
probablemente de Roma y otros residirian en Sicilia”; Frank (1935), 61.

1247 Valerio Maximo sefiala que Publio Rupilio, quien acabd con la guerra como consul en
132, trabajaba para compaiiias privadas de impuestos, aunque no en suelo siciliano; Val.
Max. 6.9.8. Frank (1935), 64; Verbrugghe (1972), 543.

1248 Damofilo y Megalis (D.S. 34/35.2.10), los duefios de Euno Antigenes y Pitho (D.S.
34/35.2.15) y Gorgo de Morgantina también llamado Cambalo (D.S. 34/35.9.11).

DS, 34/35.2.31.

DS 2.32.

''DS.2.27.

313



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

que fue aumentando desde el final de la Primera Guerra Punica, sera
una presencia bastante reducida en comparacion.

En cuanto a la economia, Sicilia era y es una tierra fértil y muchos
pueblos de la antigiiedad lucharon para obtener la supremacia de estas
tierras'*2. Incluso hoy dia Sicilia mantiene en su escudo dos espigas
de grano encima de la cabeza de Medusa. Existe una confrontacion
sobre la la forma de explotacién econdmica de la isla en la antigiiedad.
Cicerdn nos sefiala que hay cuatro ocupaciones principales en Sicilia
divididas en dos grupos'**, y la referencia que aparece en Diodoro
respecto a los bienes de Damofilo muestra que ¢l tuvo grandes
propiedades en ambos sectores y que probablemente ése fuera el
panorama general de los terratenientes de la isla'**. Las fuentes
clasicas nos muestran dos Sicilias en cambio, la Sicilia de los grandes
terratenientes y del cultivo de la tierra mencionada por Ciceron y
Livio y la Sicilia del pastoreo y la ganaderia que nos transmite
Diodoro'**. En la obra de Ciceron se critica a Cayo Licinio Verres,
pretor de Sicilia que ejercid sus poderes de forma corrupta aceptando
sobornos y realizando chantajes. Para explicar las deleznables
acciones realizadas por Verres, Cicerdn nos ofrece, en su tercer libro,
un punto de vista de la economia siciliana muy interesante, donde
asegura que la produccion agraria es la principal actividad econdmica
de la isla, mencionando detalles como donde crece el grano, cudntos
granjeros se encuentran en cada zona y cuanta cantidad de cereal debe
pagar cada area'”®. En definitiva Ciceron describe una Sicilia en la
que se cultiva grano por toda la isla y que se hacia de una manera

1252 «Ya en la Primera Guerra Punica sicanos, elimos, siculos, griegos, ptinicos, mamertinos,
romanos, celtas, ligures e iberos habitaban la isla. Su posicion central en el Mediterraneo
y su riqueza la hicieron favorable para convertirse en destino de tan cantidad de diversos
pueblos”; Verbrugghe (1972), 541.

1253 “Comerciante o mercader o agricultor o pastor”; Mercator an negotiator an arator an
pecuarius; Cic., Ver. 2.188.

14 D.S. 34/35.2.34.

1253 Verbrugghe (1972), 535.

1% Cic. Ver. 3.

314



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud
rentable'”’. Diodoro en cambio afirma que la principal forma de
explotacion es el pastoreo y que gracias a las riquezas obtenidas por
dicha tarea muchos esclavos fueron comprados, de los cuales los mas
jovenes fueron usados para tal labor, mientras que el resto era
utilizado segun la necesidad'*®. Diodoro sefiala en la narracion de la
revuelta la participacion activa de ganaderos y pastores'*”, incluyendo
al mas importante lugarteniente, Cledn el cilicio, que era ganadero de
caballos'*®. Sefiala Verbrugghe que la tierra del suroeste siciliano era
bastante inhdspita, perfecta para la ganaderia y mala para el cultivo'**.
A diferencia de Diodoro, Ciceron dice que la mayoria de la tierra era
cultivada por hombres libres y que cultivaban las parcelas de tierra
que €l y su familia pudieran trabajar'*®®. Por lo tanto las pequefias
granjas eran numerosas, aunque las grandes eran madas ricas y
poderosas'*®, de todas formas creo que los grandes terratenientes
acababan absorbiendo de alguna forma a las pequefias granjas. La idea
que nos da Diodoro es mas acertada en mi opinion puesto que el
analisis de Ciceron transcurre tras las guerras serviles de Sicilia y
probablemente se tomaron medidas para la no-masificacion de
esclavos.

Diodoro nos muestra una Sicilia llena de esclavos y de grandes
terratenientes, una Sicilia en la que los rebeldes retinen un elevado
numero de individuos, 200.000. En cuanto al cambio producido entre
la Primera Guerra Servil y el mandato de Verres, o mejor dicho, entre
el relato de Diodoro y el de Ciceron, Toynbee sefiala que pudo haberse
producido un cambio entre las dos formas econdmicas, es decir, que la
explotacion del cultivo del cereal pudo haberse transformado en la

1257 Verbrugghe (1972), 539.

128D S. 34/35.2.1-2.

129D S. 2.36. También en Str. 6.2.6-7.
1200 D S. 34/35.2.43.

1261 Verbrugghe (1972), 539-540.

1262 Cic. Ver. 3.27.

1263 Verbrugghe (1972), 547.

315



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

explotacion ganadera y pastoril'®®. Verbrugghe al contrario expone
que ese cambio fue imposible, pues tras la Segunda Guerra Punica
tendria lugar una serie de circunstancias por las cuales se demuestra
esta imposibilidad: El grano siciliano empuja fuera del mercado al
grano italico por su mayor capacidad de produccion, el ager publicus
se verd enormemente incrementado, la guerra en suelo itdlico hace que
se perdieran grandes cosechas por la quema o el saqueo por parte de
las tropas punicas y por la ausencia de manos que la puedan trabajar, y
por ultimo el botin de guerra crea una gran cantidad de dinero
disponible para poder expandir el mercado'*®. Pero parece que
Verbrugghe olvida que la Segunda Guerra Punica también tuvo lugar
en Sicilia y esos mismos efectos pudieron haber ocurrido en la isla. En
definitiva, creo que la economia siciliana, como sefiala Cicerdn'?*,
convivia de las dos formas de explotacion aunque la explotacion de la
tierra tendria una mayor relevancia general'**’. La mano de obra libre
y la mano de obra esclava trabajaban en muchos sectores codo con
codo, y por ello no es de extrafar la cercania que tienen ambos grupos
una vez estallada la revuelta.

1264 Toynbee (1965) non vidi; Verbrugghe (1972).

1265 Verbrugghe (1972), 551.

12 D.S. 34/35.2.34.

1267 Apiano nos sefiala, aunque muy superficialmente, que la causa principal de la guerra fue
el aumento del numero de siervos por exigencias de la agricultura: “Mostro su
descontento con la horda de esclavos por estimarla inttil para la milicia y jamas digna de
fiar para sus dueos, y adujo el reciente descalabro sufrido en Sicilia por éstos a manos de
sus esclavos al haber aumentado el nimero de siervos por exigencias de la agricultura, y
adujo también la guerra sostenida por los romanos contra ellos, que no era facil ni corta,
sino muy prolongada en su duracion y envuelta en muy diverso tipo de peligros”; 'Emnt ¢
7@ S0VAMK® SVoYEPAVOG MG AGTPUTELT® Kol OVNOTE £G 0E0MOTAG MIGTY, TO EVayYOG
Emveykev v XikelMg deomot®dv mébog V7o Oepandvimv yevopevov, NOENUEVeV KAKEivov
Ao yewpyiag, Kol Tov €n’ avtovg Popaiov nolepov ov padiov ovde Ppaydv, dAAa & e
UiKog xpdvov Kol Tpomtag Kvdhvav moikidag Ektpanévta; App. BC 1.9.

316



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

4.1.3.2 - Dominacién privada

Muchas son las clases de dominio privado: dominio patriarcal,
sexual, dominio clientelar, etc. Sin embargo la clase de dominio que
nos preocupa es aquel que se ejerce sobre los esclavos. La esclavitud
es inherente a las sociedades antiguas'*®®. Pocas fueron las que no
mantuvieron contacto con ella y casi todas tuvieron, en algin grado,
presencia trabajadora esclava, principalmente como sirvientes
particulares, trabajadores diversos y madas raramente desempefiando
alguna funcion militar o religiosa especifica?®. A diferencia de la
esclavitud moderna occidental, la esclavitud antigua no distinguia
entre razas ni etnias y una de sus caracteristicas era la existencia de la
posibilidad de esclavizar a los conciudadanos, principalmente a los
ciudadanos deudores'*, y aunque fueran esclavos eran, juridicamente,
totalmente diferentes al resto, puesto que los libres se convertian en
esclavos en base a la ley'””'. Segun los pensadores antiguos estas
gentes no cambiarian su mentalidad pues nacieron libres y si han
llegado a ser esclavos, lo han sido por causa del destino y no por causa
natural'?”2. El niumero de esclavos por deudas crecia y crecia y ello
trajo grandes disputas. La abolicion de la esclavitud por deudas (que
en Roma se implantaria sobre el s. IV) hizo que se creara una
conciencia diferente de la sociedad, donde ahora existirdn aquellos
que son completamente libres y aquellos que son completamente
esclavos. Ese cambio conllevd que la esclavitud se convirtiera en la
unica forma de mano de obra explotable para aquellos que tenian que

1268 <1 a necesidad de movilizar fuerza de trabajo para llevar a cabo empresas que superan la
capacidad del individuo o la familia se remonta a la prehistoria. Tal necesidad estuvo
presente siempre que una sociedad alcanzaba una etapa de acumulacion suficiente de
recursos y poder en unas cuantas manos (...). Y la fuerza de trabajo necesaria se obtenia
por la fuerza — por la fuerza de las armas o por la fuerza de la ley y la costumbre”; Finley
(1982), 85.

1269 Dal Lago, Katsari (2008), 3.

1270 Staerman (1986), 165.

1271 Staerman (1986), 170.

1272 Staerman (1986), 185.

317



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

emplear sistematicamente a otros para el trabajo. El campesinado, tras
luchar para obtener sus derechos civicos y tras separar la linea entre la
aristocracia y ellos afianzara la sociedad esclava'*”.

Los antiguos acostumbraban a tomar sus esclavos en las guerras
que libraban y los soldados se preocupaban de capturar a cuantos
pudieran'?™. El general, tras vencer en la batalla disponia de tres
opciones para con los capturados: 1- Enviarlos a Roma. 2-
Entregarselo a la soldadesca. 3- Venderlo en el mismo sitio donde ha
sido capturado'?”. La primera opcion se daba en la celebracion de
triunfos'*®, la segunda como recompensa a las tropas'*’’ y la tercera y
mas habitual se realizaba bajo la supervision del cuestor'?”®. Los
esclavos que llegaban a Roma eran muchos, a pesar de los largos
caminos y las grandes travesias por mar que resultaban agotadoras, ya
que los esclavos eran encadenados, sufrian de malnutricion y muchas
enfermedades, junto con todo tipo de malos tratos y vejaciones.
Psicolégicamente esta experiencia marcaria a los esclavos de por vida,
haciéndolos recelosos'?”. ;Qué tipo de gente era el objetivo
primordial para los esclavistas?, ;prevalecia algin modelo sobre otro?
Los hombres no eran las tinicas personas esclavizadas, las mujeres y
los nifios capturados también se esclavizaban, y en los casos mas
excepcionales alguna mujer es mencionada en las fuentes literarias,

1273 Finley (1982), 157-158.

1274 Staerman (1986), 179.

1275 Bradley (1987), 45.

1276 Escipién Emiliano envio 50 esclavos desde Numancia para celebrar su triunfo en el afio
133; App. Hisp. 98.

1277 César entregd un prisionero a cada uno de sus hombres tras la batalla de Alesia en 52;
Caes. B.G. 7.89.

1278 Bn 184 tras el asedio de Corbio en Hispania (Liv. 39.42.1, 41.11.7-8). En 177, 5.632
prisioneros de dos pueblos Istrios (Str. 7.7.3; Plb. 30.15) o en 167, en 150.000 epirotas
(Liv. 45.34.5; Plu. Aem. 45.34.5) fueron vendidos en el mismo sitio.

1279 Catén sefiala que los willici o esclavos que se encargaban del cuidado de las villas en
ausencia de sus amos, utilizaban para excusarse por el incumplimiento del trabajo el
caracter picaresco propio de los esclavos; Cato Agr: 2.1-3.

318



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud
pues omitian en general estas referencias por falta de interés'**.

Tras la llegada a la ciudad el “producto” era vendido. Existiria
una gran variedad de precio entre esclavos, dado al amplio abanico
disponible: esclavos letrados, fuertes, dociles, bellos etc. Se pagaba un
precio equivalente segun la experiencia o los conocimientos. Como
senala Rihll, nadie hoy dia dejaria que le atendiera un cirujano
incompetente para que le operaran, o que una enfermera con alguna
amonestacion por su conducta le cuidara a uno cuando se encontrara
incapacitado, y de la misma manera que se cuida la educacion y
cualificacion de los trabajadores se cuidaba en la antigiiedad la de los
esclavos cualificados (y por ello caros)®®'. Es dificil calcular la
enorme variedad de precio que se establecia en el mercado, todo
depende a la época y al esclavo. Sin embargo algunos autores se
atreven a ello, como Staerman, quien calcula que el precio medio del
esclavo oscilaria entre los 500 denarios para la mano de obra'*
Scheidel afirma que los esclavos romanos serian mas caros que los
esclavos vendidos en Atenas entre los ss. V-IV'**, Muchos trabajaban
como sirvientes siendo esta una actividad propia de esclavos'**. Creo
logico que los esclavos desempefiaran la mayor parte de las tareas
duras y/o peligrosas pero Scheidel sefiala que asi como los esclavos
ocupan mayoritariamente los trabajos de servicio, podemos encontrar
a muchos hombres libres empleados tanto en Grecia como en Italia de
remeros o como mineros en la Hispania, Dacia o Egipto romanas'*,
Rihll en cambio opina que en la antigiiedad no habia un trabajo
prefijado para los esclavos'**®. Pienso que si Rihll se refiere a que los
trabajadores libres podrian trabajar con los esclavos codo con codo

1280 Vease Bradley (1987), 50-51.
1281 Rihll (2008), 129.

1282 Staerman (1986), 188.

128 Scheidel (2008), 107.

128 Staerman (1986), 165.

1285 Scheidel (2008), 111.

1286 Rihll (2008), 135.

319



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

estd en lo cierto’, pero en mi opinion los esclavos tendrian unos

trabajos caracteristicos de su condicion, debido principalmente a lo
mal conceptuadas que estuvieran en la sociedad de la época.

En el contexto de la Primera Guerra Servil la dominacion privada
se ve bien reflejada. La guerra comenzara por el maltrato sufrido por
parte de los esclavos'®. Los ejemplos del trato que reciben los
esclavos por parte de sus amos Damofilo y Megalis son
espeluznantes'™. Los esclavos son vejados constantemente y se les
obliga a realizar actos criminales, como por ejemplo robar a los
transeuntes. Se les niegan las ropas a no ser que las consigan de forma
que no intercedan con su amo, quien ademas no duda en castigar a
aquellos pobres que intentan pedirselas'*”. En el caso de Euno la
dominacion ejercida sobre €l por Antigenes es bastante clara, el sirio
debe satisfacer a su amo en los banquetes que celebra cumpliendo su
funcidn, la de entretener a sus invitados'*'. Dentro del relato de
Diodoro, Euno/Antioco, una vez coronado como rey, respeta la vida
de aquellos que le respetaron cuando el era un esclavo. La influencia
estoica de Posidonio en el relato de Diodoro es palpable en este
fragmento. Siguiendo esta linea, las fechorias cometidas a los esclavos
son retribuidas de una forma brutal. Damofilo es asesinado en publico,
en una asamblea organizada por los esclavos. Una espada y un hacha
acaban con su vida, que termina a manos de dos de sus antiguos
esclavos'?”?. Megalis no tiene tanta suerte y es entregada a las esclavas
para que la torturen, arrojandola por un precipio una vez acabado su
tormento'**. Antigenes y Pitho, duefios de Euno, son asesinados por el

1287« a coexistencia de mano de obra libre y esclava (...), fue algo méds que una coincidencia

de tiempo y lugar; fue a menudo una simbiosis”; Finley (1982), 97.
128D S. 34/35.2.4.
1289 D S. 34/35.2.34-36 = Const. Exc. 2 (1).304; 4.384.
120D S. 34/35.2.36 = Const. Exc. 4.384.
121D S. 34/35.2.8-9.
122D S. 34/35.2.14.
23D S. 34/35.2.15.

320



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

nuevo monarca Antioco. Los esclavos saquean la ciudad, liberan a los
esclavos que se hallan en ella, y deciden salvar solamente a tres
grupos de entre la poblacién libre: 1 — La hija de Damofilo y
Megalis'**, 2 — Aquéllos que no se mofaron de Euno en los banquetes
de Antigenes'?”, 3 — Gente capaz de trabajar el metal y producir
armas'?*®. El tercer grupo perdonado, el de los individuos capaces de
trabajar el metal, lo fue por una cuestion practica, la de fabricar nuevo
armamento para aquellos esclavos que se sumaron a la causa. En el
primer y segundo grupo podemos apreciar una influencia estoica,
impulsada por Posidonio. La hija de Damofilo y Megalis, junto con
las personas que no se burlaron de Euno, no han cometido ningtn acto
contra los esclavos, y los esclavos, como individuos, son capaces de
ejercer justicia mas alld de su condicion social'®. Pero no hay que
olvidar que estamos ante una rebelion de esclavos, un acto deleznable
tanto para Posidonio como para Diodoro, y aunque éstos comprendan
las causas, no las defenderan. En ese contexto se entiende la matanza
perpetrada en Enna, para concebir a la rebelion un aspecto malévolo.
En definitiva se vuelven las tornas, los esclavos, sometidos asesinan a
sus duefios por no haber ejercido correctamente la dominacion.

4.2 - LA INFLUENCIA SIRIA EN SICILIA

La presencia de un contingente de esclavos de origen sirio, resulta
muy relevante para la mejor comprension del conflicto que tratamos.
La principal fuente sobre ésta, Diodoro Siculo, utiliza como fuente a
Posidonio, como ya ha sido sefialado en varias ocasiones. El origen de
Posidonio debemos rastrearlo en Siria, concretamente en Apamea.
Posidonio era de la misma ciudad que el rey sublevado Euno, por lo
que el elemento sirio adquiere, si cabe ain, una mayor relevancia
dentro de la narracion de la guerra. Por ello, resulta importante aclarar

124D S. 34/35.2.39 = Const. Exc. 2 (1).305.
1295 DS, 34/35.2.41 = Const. Exc. 2 (1).305.
1261 S. 34/35.2.15.

1297 Strasburger (1965), 42.

321



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

algunos apartados sobre el conflicto que nos ayuden a rastrear mejor y
llegar a comprender la verdadera importancia que el elemento cultural
sirio tenia.

4.2.1 - Coronacion

La coronacion de Euno resulta muy interesante para rastrear
posibles influencias de su lugar de origen. Para ello trataremos dos
rasgos de la coronacidn, la primera la propia corona, simbolo de
origen oriental, y la segunda el nombre de Antioco, nombre
claramente inspirado en las monarquias seléucidas. Tras su coronacion
Euno se deshace de su nombre de esclavo y pasa a ser llamado
Bacthevg bajo el nombre de Antioco, al igual que hace su
“compafiera” sentimental que también es coronada y nombrada
Bacitern'?*”®. El afianzamiento de un régimen se demuestra en este
gesto, donde el soberano se establece como lider y crea una nueva
dinastia.

El acto llega hasta nosotros gracias a dos autores, Floro y
Diodoro. Cuenta Floro que Euno logré enardecer a los esclavos con
sus promesas de libertad, que eran profetizadas mediante la
inspiracion divina. De esta forma logré reunir a 2.000 esclavos que se
unieron a la causa y, tras liberar al resto de esclavos que permanecian
presos en los barracones de Enna, Euno/Antioco llegd a reunir a
60.000 esclavos mas, sumando un total de 62.000 esclavos'?”. El texto
continda con la coronacion de Euno, mencionando unicamente la toma
de las insignias reales, para acto seguido mencionar que muchas
plazas, fortificaciones y hasta los campamentos de los pretores
romanos fueron tomados por los rebeldes™. El relato de Diodoro

"% D.S. 34/35.2.16-24.

1299 «A] principio, este prodigio le proporcioné dos mil hombres de los que encontrd en su
camino, luego, tras romper los cerrojos de las prisiones por derecho de guerra, formé un
ejérecito de mas de sesenta mil hombres™; Hoc miraculum primo duo milia ex obuiis, mox
iure belli refractis ergastulis sexaginta amplius milium fecit exercitum; Flor. 2.7.6.

1300 «Adornandose con las insignias reales y sin que falte maldad alguna, destruye pueblos,

322



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

ofrece una mayor variedad de detalles, aunque no nos ha llegado por
transmision directa sino a través de los resimenes que de ella hicieron
Focio y el emperador bizantino Constantino Porfirogéneta. La version
de Focio recoge que los esclavos, en una reunién clandestina,
decidieron actuar y atacar Enna. Antes del inicio del ataque los
esclavos acudieron a Euno para que éste consultara a la divinidad.
Esta vaticind que el ataque seria propicio pero solo si no se demoraban
y se mantenian unidos. Los esclavos reunieron aproximadamente a
400 companeros y, tras armarse con utensilios y herramientas,
atacaron la ciudad, y tras su toma masacraron a sus habitantes.
Mientras que los antiguos amos fueron asesinados, los rebeldes
descubrieron el paradero de Damofilo y Megalis capturandolos. Tras
haberlos aprisionado Euno/Antioco, ya coronado rey, trasladé a ambos
al lugar donde se encontraban los esclavos reunidos y alli fueron
asesinados por éstos’”. La informacion que Constantino ofrece se
asemeja a los anteriores aunque es mas rico en detalles: Euno se cifie
la corona, se viste con los atuendos de la realeza y proclama reina a su
compafiera'>®.

Durante los ss. IIl y II se crearon varios reinos entre Sicilia y
Bactria que adquirieron el simbolo de la diadema como insignia real.
Ya fueran personajes sustentados por estructuras de poder solidas*® o
individuos que trataron de crear nuevos reinos o dinastias’*", todos

fortines y aldeas de la manera mas miserable”; regisque, ne quid mali deesset, decoratus
insignibus castella, uicos, oppida miserabili direptione uastauit; Flor. 2.7.6-7. Para
acceder a una lista completa de todos los magistrados sicilianos véase Prag (2007), 298-
300.

3D S. 34/35.2.10-15. “Euno, después de proclamarse rey, los condend a muerte”; ‘Ot 6
Ebvoug petd avayopevbijvar Pactiedg mavtag averdv; D.S. 34/35.2.41 = Const. Exc.
4.384.

1302 “Habiéndose puesto una diadema en su cabeza y vestido al estilo real, proclamé a su
mujer reina, que era siria y de la misma ciudad”; mepiBépevog 6¢ drbdnpo kol Thvta T
GAlo 0 mepl avTOV POCIMK®DG Staukoouncog TV T€ cvpflodoay avTd, Zvpav Kol
cvpmolity oboav; D.S. 34/35.2.16.

1393 Como Cleomenes III o Hierén II.

1394 Como Arsaces I o Diodoto L.

323



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

utilizaron este simbolo con el objetivo de legitimar su poder. Por lo
tanto, la diadema fue utilizada como medio de representacion en los
actos comunicativos; el factor determinante es el contexto de
interaccion de las partes y su peso simbdlico'*”. Floro no nos informa
sobre ninguna ceremonia mas all4 de la asuncion por parte de Euno de
las insignias reales"®. La version de Focio es igualmente escueta:
Euno fue proclamado rey. No profundiza en la ceremonia o en la
indumentaria”’. No obstante, la version de Constantino aporta varios
detalles sobre la coronacion: Euno se coloco la diadema, se vistid con
los atuendos de la realeza y proclamo reina a su compaiiera de la cual
no conocemos el nombre pero sabemos que procede de la misma
ciudad que el coronado®. Diodoro utiliza el término d14dénuo. Una
diadema es una banda que cifie la tiara, de procedencia persa y
simbolo de la realeza oriental. El primer caso conocido de utilizacion
de este simbolo de realeza en el mundo griego lo encontramos en la
persona de Dionisio I de Siracusa, en los ss. V-IV"*®, Tras la conquista
del imperio persa los monarcas helenisticos adoptaron la indumentaria
de forma oficial. En Roma la representacion que se hace de la realeza
la incluye hacia el s. III y la encontramos plenamente incorporada en
el s. II. Weinstock opina que existe una tradicion siciliana respecto de
la simbologia de la realeza que Euno/Antioco adquiere para si'*'’. Sin
embargo, la utilizacion por parte del monarca de ese simbolo se debe

1395 Haake (2012), 303-304.

1306 «yiestido con las insignias reales, para que no faltara desgracia alguna, destruyo6 fortalezas,

aldeas y ciudades amuralladas con su terrible pillaje”; regisque, ne quid mali deesset,

decoratus insignibus castella, uicos, oppida miserabili direptione uastauit; Flor. 2.7.6-7.

“Euno, después de ser proclamado rey, se vengd de todos los amos™; ‘Ot 6 Edvovug peta

avayopevOnvat Bactiedg tavtog avermv; D.S. 34/35.2.41 = Const. Exc. 4.384.

1398 «“Habiéndose colocado la diadema en su cabeza y después de ataviarse con las insignias
reales, proclamo a su esposa reina, una siria originaria de la misma ciudad”; ITepiBéuevog
5¢ dadnpa kol whvto to AL Td TEPL ADTOV PAGIMKDG S10KOGUNGOS TV T€ GVpUPlovceaV
avTd, Zopav kai copmoity odoav; D.S. 34/35.2.16.

B® Liv. 24.5.4.

310 Weinstock (1971), 334.

1307

324



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

al origen sirio del individuo y a la influencia generalizada del
helenismo mas que a una posible tradicion siciliana. En la obra De
Dea Syria, Luciano ilustra a un publico poco habituado sobre el culto,
la organizacién y las costumbres de los adoradores de la llamada
Diosa Siria o Atargatis, especialmente en su centro espiritual o ciudad-
santuario de Hierapolis, cerca de la actual Membidj, en Siria. Segtn el
autor, el mas alto cargo sacerdotal era elegido una vez al afio y se
adornaba con los simbolos caracteristicos de la realeza: una capa de
purpura y una tiara de oro"!. La semejanza, aunque clara, es
incompleta. El unico autor que habla sobre los detalles de la
coronacion de Euno es Diodoro, y el término utilizado en ambos casos
no se ajusta con la debida precision, pues, como ya hemos dicho, la
diadema es una cinta que generalmente adorna una tiara, y en cuanto a
la capa de purpura nada se menciona. Por lo tanto no hay datos
suficientes para poder establecer la conexion de Euno con Hierapolis
en este sentido, aunque es bastante probable que asumiese el cargo de
sumo sacerdote de Hierdpolis en Sicilia, como veremos mas adelante,
a la vez que el titulo de rey, convirtiéndose asi en rey-sacerdote.

El nuevo monarca trata de encontrar un referente para su nuevo
reino, inspirandose para ello en los reyes de Siria. La realeza de corte
helénica a la que Euno/Antioco imita, necesita de avopeia o coraje y
otpotnyioa o liderazgo, y en palabras de Diodoro, Euno/Antioco
carecia de esos rasgos, por lo que Diodoro llega a afirmar que el
monarca llegd a ser coronado por otras cualidades que derivaban,
principalmente, de su fama®'?. Incluso creé un consejo con sus

B «“Todos los afios un nuevo alto sacerdote era elegido, solamente ¢l era ungido con la capa
purpura y la tiara de oro”; Apytepevg 8¢ GAAOG EkAoTOL ETE0G EmMyiveTal, TOPPLPENV TE
podvog obtog popéet Kai Tidp ¥pLoén dvadéetor; Luc. Syr D. 42.

B12D S, 34/35.2.14. La oposicion que tiene Diodoro respecto a Euno/Antioco es evidente y
aunque tengamos en cuenta todos los logros del rey, Diodoro continua descalificandolo a
lo largo de toda la narracion, tratando de evitar su éxito; Morton (2013), 239-241. El
hombre publico ideal segin Diodoro debe de poseer una inteligencia superior a la del
resto de individuos, y hacer gala de cierta humanidad respecto al trato que ejerce sobre los
demas; Lens Tuero (1996), 61.

325



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

seguidores mas destacados, al modo de los philoi propios de la
monarquia lagida o seléucida'*". Su inspiracion proviene directamente
de la monarquia seléucida, que tuvo, a lo largo de su historia, varios
reyes llamados Antioco™'. Euno se inspird en uno de ellos, ;pero en
cual? Segiin Dumont y Green Antioco III Méyag es el candidato
ideal®"®. Me resulta mas factible que su inspiracion se basase en
Antioco VII Xudnmng, contemporaneo de Euno/Antioco. Euno es
vinculado a Antioco III por su universalismo, por aquella idea de la
liberacion del esclavo ya que Euno/Antioco no pretende una
liberacion de todos los esclavos, no es un abolicionista al estilo del s.
XIX d.C., sino que intenta liberarse del yugo, pero no destruir el
sistema. Tampoco pretende una expansion por toda Sicilia, sino mas
bien asegurar las zonas estratégicas de la isla"'°. Por estas razones veo
la imposibilidad de que la inspiracion de la nomenclatura real
procediera de Antioco III, decantindome por Antioco VII vy
trasladando la fecha del inicio del conflicto al afio 139 o posterior".

4.2.2 - Monedas

Una buena forma para la legitimacién de un nuevo reino es la
acufiacion de monedas. Con ese fin se deben obtener los recursos
necesarios para crearlas, dotarlas de una carga ideoldgica, distribuirlas
y esperar a que la gente confie lo suficiente para utilizarlas. En el caso
del rey Euno/Antioco varias son las series monetales que se le
relacionan y que mencionaremos a continuacion.

Manganaro determind que cuatro eran las diferentes series

1313 Engels (2011), 245.

1314 Antioco es un nombre estrechamente vinculado con la monarquia seléucida; Engels
(2011), 243.

315 Dumont (1987a), 225; Green (1961), 20.

1316 Morton (2014), 27-29.

B17 Verbrugghe (1973), 27-29 realiza un andlisis de todas las posibilidades cronologicas;
Brennan (1993), 175 y Keaveney (1998), 82, afirman que el comienzo del conflicto se
sitiia en el afio 135 basandose principalmente en Orosio; Oros. 5.6.1-3.

326



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud
emitidas por el rey”'®. La primera de ellas fue catalogada por
Robinson en 1920 como moneda propiamente siciliana y no de ambito
seléucida como se creia, recogiéndose asi por primera vez material
monetario relacionado con Euno”". En su anverso encontraremos la
cabeza de la diosa Deméter coronada por espigas y en el reverso una
espiga con la inscripcion ANTIO a izquierda y BAZI a derecha; la
serie a la que pertenece esta moneda tiene un total de tres piezas. Una
segunda serie que consta de nueve unidades refleja en el anverso una
cabeza de hombre que probablemente pertenezca a Heracles, y en el
reverso un carcaj y una leyenda que reza “del rey Antioco”. En la
tercera serie compuesta de dos monedas encontramos como anverso
una cabeza posiblemente atribuible a Zeus y en el reverso un rayo
alado y la misma leyenda de la anterior serie. Por ultimo, la cuarta
serie se compone de dos monedas que en el anverso tienen una cabeza
que presuntamente pertenece al dios Ares y en el reverso una maza
circundada por la leyenda antes mencionada. Por lo tanto, la
amonedacion realizada por Euno se compone de una coleccion de 16
monedas que son divididas en cuatro series. Manganaro atribuye a
Euno otra moneda, similar a las monedas acufiadas en el reino
seléucida'®. En el anverso encontraremos una cabeza sin identificar,
mientras que en el reverso aparece una figura femenina alada,
probablemente Niké, y una inscripcion: ®IAIITHION. El autor cree
que esta moneda pertenece a Euno, que copia el estilo helénico (en
especial el seléucida pues la iconografia es muy similar a las
emisiones monetarias de Antioco VII) tras la llegada de este tipo de
monedas a la isla después de la victoria romana frente a Filipo V'**.
Mas alla de la funcion estrictamente material, como el pago a las
tropas debido al estado de guerra en el que se hallaba el reino, u otros
diversos factores, la funcion ideoldgica que desempefian las monedas

1318 Manganaro (1990a), 418.

1319 Robinson (1920), 175-176.

1320 Manganaro (1990b), 183.

1321 Para ver las monedas consiiltese la seccidén “Anexo”.

327



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

resulta muy reveladora para el establecimiento y legitimacion de la
nueva monarquia. Podemos apreciar lo comin que es encontrar
simbologia referente a la mitolégica griega en las monedas
relacionadas con el rey, inequivoca sefial del intento de acercamiento
del monarca hacia las monarquias helenisticas. Pero la poblacion de
Sicilia se componia en su mayoria de hombres libres, dado que, como
ya hemos mencionado, alrededor de dos tercios de la poblacion de la
isla era libre"*?. Estos se componian a su vez de una poblaciéon de
origen y cultura griegas”®. La iconografia en la amonedacion
responde a la necesidad de satisfacer a la poblacion local, una revuelta
tan larga es solo explicada con el apoyo local, y para atraer a esa
poblacion el monarca genera un nuevo centro de poder del reino, un
centro fisico que serd la primera ciudad tomada por los esclavos,
Enna.

Esta ciudad, que se ubica en el centro de la isla, tiene una posicion
estratégica excelente. Al dominar la ciudad también se controlaba el
centro de la isla®*. Euno hace gala de un verdadero sentido
estratégico al tomar Enna, ciudad enclavada en colinas rocosas y de
dificil conquista, y con la toma de esta ciudad junto con otras como
Tauromenio, crea una facies de ciuilitas en torno al nuevo reino'**. La
ciudad de Enna tenia una larga tradicion religiosa, pues habia un
importante santuario dedicado a Ceres/Deméter'**°. Euno vio la
necesidad de colocar el centro de su poder en la ciudad, y por ello se
apropio de la diosa. Tal y como muestra la moneda catalogada por
Robinson, Deméter aparece asociada a la nueva monarquia y es
utilizada para legitimarla frente a la poblacion local*”. Pero Euno,

3221 5pez Barja (2011a), 18.

133 Verbrugghe (1972), 559; Prag, Crawley Quinn (2013), 79.

1324 Morton (2014), 26.

1323 pinzone (2015), 356.

1326 Cicerén afirma la devocién a la Ceres de Enna y que los romanos la consideraban “la mas
antigua de las Ceres”; Cic. Ver. 4.107-108.

1327 Sanchez Ledn (2004a), 137.

328



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

segun define Diodoro durante todo el relato del conflicto, es devoto de
la Diosa Siria. En palabras de Sanchez Ledn el culto sirio entra en
contacto con el culto griego y se mimetiza, adquiriendo una unica
forma'***. No comparto esta visién, mas bien creo que Euno/Antioco
no unifica los cultos, aunque Deméter y Atargatis tengan cosas en
comun (lo cual facilita una interpretatio syriaca), sino mas bien separa
cada uno para centrarlo en una parte especifica de la poblacion a la
que domina, es decir, Ceres/Deméter para los griegos y la Diosa Siria
para los sirios"**. Lo esencial en el gesto de Euno es su capacidad de
establecer un gobierno, de afianzar su poder mediante la acufiacion de
hasta cuatro series monetarias distintas (halladas hasta la fecha). El
rey asimila la iconografia local y la transforma para la supervivencia
de la monarquia, un objetivo que cumplié durante cerca de diez afios.

4.2.3 - Teatro

Grimal define la comedia como un juego, un desafio a la
realidad"*. Lo cierto es que una comedia, como cualquier otro tipo de
género teatral, necesita de la exageracion de la realidad, pero utiliza la
realidad como base para la creaciéon. Dumont le dedica un amplio
apartado a la situacion de los esclavos en el teatro clasico'*'. Pero la
obra que nosotros analizamos es diferente al resto, puesto que esta
obra es escrita por esclavos y para esclavos. Diodoro nos retrata una
obra de teatro interpretada por esclavos, dice asi:

1328 Sanchez Leon (2004a), 140.

1329 En opinién de Cumont y Turcan el culto a Atargatis se caracteriza, en Occidente, por ser
itinerante y se basa sobre todo en poblaciones rurales demasiado pobres para construir un
lugar de culto, dependiendo asi de los galli o sacerdotes ambulantes. Sin embargo Drijvers
y Ramallo y Ruiz opinan lo contrario, sefialando que la afluencia de mercaderes sirios al
Occidente mediterraneo cred centros de culto estables en las ciudades costeras del sur de
Italia e incluso la peninsula ibérica; Cumont (1987), 95; Turcan (2001), 134-135; y
Drijvers (1981), 245-246; Ramallo, Ruiz (1994), 102. El término galli aparece en
Luciano; Luc. Syr. D. 15; 22; 27; 43; 50-52.

1330 Grimal (1975), 137-152.

131 Dumont (1987a), 309-632.

329



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

“Euno, habiendo estacionado las tropas a una
distancia segura de los proyectiles, provoca a los
romanos declarando que ellos y no los rebeldes son los
fugitivos. El (Euno) también realiza obras de teatro para
la gente de dentro de la ciudad, con la rebelidn como
tematica. Dramas en los que los propios esclavos
actuaban contra sus amos fuera de los acontecimientos de
su rebelion. En estas obras dramaticas, los esclavos
despreciaban la arrogancia que habia llevado a los amos a
la autodestruccion”'**2

De nuevo nos encontramos con la autodestruccion de los amos, el
mal comportamiento y las causas de la guerra, reflejo del influjo del
estoicismo de Posidonio. Centrandonos unicamente en el pasaje,
vemos que los esclavos asedian una ciudad (sin que se mencione su
nombre) y que con la finalidad de desmoralizar al enemigo aseguran
que ellos son los fugitivos, tras lo cual realizan una actuacion. La
tematica es la rebelion, y los protagonistas los esclavos. Las tornas
han cambiado, y ahora los romanos eran los perseguidos y los
esclavos los vencedores. Estas ideas se reflejan en la obra, que tiene
una clara ideologia e intencionalidad plasmadas, transmitir esa
ideologia tanto a los romanos como a los rebeldes, otra muestra mas
que revela el caracter ideoldgico de la revuelta.

4.2.4 - Dioses

Como ya se ha mencionado, con la emisién monetaria la nueva
monarquia utiliza una iconografia especifica para acercarse a la
poblacion local. Gracias a la afluencia de esclavos sirios, la Diosa

320 6 Ebvoug éktdg Pélovg émotfcog v ddvopwy EPraceriuel todg Popaiov,
amo@atvopevog ody £0nToVC GAL’ ékeivoug etvar dpamétag TV KvdHvev. pipovg 88 &€
amootdoeng Toic Evdov &medeikvuto, 81 @V oi SoDhol Ta¢ Gmd TAV idiov Kupiov
amootaciog £&ebedtpilov, dvedilovteg avt®v TV vdrepnEoviay Kol TV VIEPPOATV TG
€ig Tov dAebpov mpoayovong OPpewc; D.S. 34/35.2.46.

330



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

Siria deja de ser una desconocida para los lugarefios. Un epigrafe ya
perdido recoge la presencia de los adoradores de la isla en Sicilia. El
epigrafe fue hallado por el historiador siciliano Octavio Cayetano en
el s. XVI d.C. en Siracusa, quien lo tradujo al latin, el texto griego se
ha perdido, lo que se ofrece aqui es la (re)traduccion de /G a partir del
latin:

Dum esset Sacerdos SYRIAE Deae/Tyberius Tyberii
FE/Pontifex Fil. Dapsili,/Amphilobi vero Paeadia, qui
fuit  Theodori, qui  fuit/Morrecini, qui  iusta
fecere./Praesides SYRIAE Deae singulis annis/P. Plonus
P. Filius/M. Pomponius Di [...)/L. Lucinius./L. Octavius
[ [...)VT. Phaecius/Attale [...]/Eytych [...].

émi iepgowv (vel iepatevovimv) Bedc Zvpiog/ Tifepiov
t0d TiPepiov [...J/Apyiapov 10D Aayilov/duemdrov o€
Mot [...] Tov Bgodmpov/Tod Mopuyidov [...] TpooTdTon
Bedic Zvpiog kateviavotor*?,

Consciente de la dependencia que su nuevo reino tenia del apoyo
del campesinado libre, Euno/Antioco enlaza su monarquia con la
deidad local, Ceres/Deméter. Las primeras menciones a Euno que
aparecen en las fuentes, son su etapa de esclavo'**. Nada se sabe de su
origen ni de su profesion, aunque a juzgar por el caracter sacralizado
de su figura lo mas probable es que fuera un sacerdote de Atargatis y
que por tanto no naciera siendo esclavo. Segin Engels, Euno fue un
soldado u oficial en Apamea, centro neuralgico del ejército seléucida,
lo cual explicaria la rapida aceptacion de su jefatura por parte de los
sublevados™. De todas formas no hay datos que faciliten la

1333 G XIV 9. La version en griego se le debe a Kaibel, cfr. Sfameni (1973), 162-163, n. 3; la
transcripcion al latin se encuentra en Caietanus (1657), p. 3, 19-20. Se recopilan en un
listado diversos nombres y magistraturas religiosas.

13341 05 autores clasicos que mencionan a Euno son: D.S. 34/35.2.1-24, 2.25-3.11; Str. 6.2.6-
7; Flor. 2.7.1-8; Liv. Per., 56.58-59.

1335 Engels (2011), 238.

331



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

investigacion sobre su vida antes de la esclavitud. Euno es presentado
en las fuentes como un mago, pero, y jen qué consiste ser un mago?
Existen muchos términos en la antigiiedad que hacen referencia a este
ambito, udyog (mago), yong (hechicero) o papuoxevs (envenenador) y
todos ellos son vistos para la mentalidad romana como sindénimos de
las practicas y cultos traidos de Oriente. Como ya se ha senalado, para
griegos y romanos, los pueblos asidticos representaban lo magico, se
trataba de individuos con capacidad de realizar profecias y de ver el
futuro'**®. Euno/Antioco serd parte de este colectivo. Euno era
propiedad de Antigenes y Fito, y parece que su funcion principal era la
de entretener a los comensales de su amo en los banquetes que éste
celebraba'’. Diodoro representa estas veladas negativamente para
Euno, pues es constantemente objeto de burlas y asi lo corroboran
Green, Dumont, Bradley o Urbainczyk'***. Morton en cambio ve una
posicién privilegiada en las labores de Euno aunque sin especificar el
porqué™*. Creo que la posicion de Euno podria ser engafiosamente
privilegiada, puesto que su funcion como esclavo lo colocaba cerca de
su duefio, aunque su duefio no desaprovechaba ninguna oportunidad
para ridiculizarle. Por lo tanto resulta mas acertado definir la funcion
de Euno de bufon para los banquetes de su amo que de mago, profeta
o sacerdote.

Es mas que probable que Euno no solo se limitara al
entretenimiento de sus amos y los amigos de éstos, también utilizaria
sus conocimientos (tal vez de una posible experiencia como sacerdote
mendicante) con la poblacién local, lo que le ayudo a granjearse cierta
popularidad entre el campesinado local. Solo en este contexto se
entiende que Euno sea consultado para la toma de Enna y que ¢l sea
nombrado rey. Euno impresionaria a los granjeros sirios por compartir
sus mismas creencias, y a los campesinos locales por lo impresionante

1336 Morton (2013) 247-248.

37D S. 34/35.2.59.

1338 Green (1961), 12; Dumont (1987a), 224; Bradley (1989), 114; Urbainczyk (2008), 55.
1339 Morton (2013), 250.

332



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

que resultaban las practicas adivinatorias orientales. Montero advierte
que tanto Diodoro como Floro mencionan la existencia de un truco
realizado por Euno**’. No se conoce con exactitud la forma en la que
Euno realizaba su truco, pero las fuentes describen el proceso de la
siguiente manera, Euno introducia una nuez rellena con algin
producto inflamable en la boca y le prendia fuego, escupiendo
pequefias llamaradas al hablar®*'. Esta practicas o superstitii
resultaban ser practicas religiosas fuera del marco oficial de la
sociedad, y no eran muy bien vistas por las autoridades romanas, a
quienes a menudo les producia horror o repulsion, como se ha
mencionado con anterioridad**. Los esclavos profesaban respeto y
admiracion a Euno, y era alguien a quien podian acudir en caso de
emergencia o necesidad. Diodoro nos cuenta que éstos, hartos de las
injusticias sufridas, acuden a Euno para ser aconsejados sobre el motin
que tratan de realizar**. En la version de Constantino incluso se
mencionan algunos sacrificios y pactos realizados por los rebeldes tras
consultar a Euno sobre la posibilidad del éxito del levantamiento, lo
que reafirma su posicion como intermediario de los dioses entre la
poblacion esclava'**. Existe una gran separacion entre amos y
esclavos dentro del relato. Los amos, en general, rechazan las
practicas de Euno e incluso se mofan de ellas, los esclavos en cambio
depositan su fe en Euno y confian en ¢l como la voz de la Diosa. La
admiracién que Euno inspiraba entre la poblacion esclava se refleja en
la decision de éstos de coronar a Euno como su rey, puesto que, como
se ha sefialado anteriormente, los esclavos no eligieron a Euno por su

1340 Montero (1995), 146.

341D .S, 34/35.2.7; Flor. 2.7.5-6.

1342 Tyrcan (2001), 23.

B8 DS, 34/35.2.10-11.

%1 S. 34/35.2.24b = Const. Exc. 3.206-207. Tras analizar la liturgia utilizada para dichos
sacrificios con el fin de indagar sobre la presencia siria, llegamos a la conclusién de que

entre Luciano y Diodoro no se encuentran paralelismos; Luc. Syr. D. 44; D.S. 34/35.2.24b
= Const. Exc. 3.206-207.

333



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

capacidad de mando o dotes de liderazgo sino por las maravillas que
realizaba y la fama de su nombre"”. Euno es, en definitiva, un
personaje popular entre los esclavos y campesinos, y aunque este
segundo grupo no sea mencionado expresamente por las fuentes,
podemos intuir la influencia que podria ejercer en la comunidad rural
de los alrededores de Enna.

En esa conexion de Euno con lo divino, ;qué papel juega la
divinidad local de Enna Ceres/Deméter? Como ya se ha dicho con
anterioridad, la Ceres de Enna era la Ceres mas antigua para los
romanos y la embajada enviada a Sicilia demuestra la importancia que
tenia este culto'**. La diosa goza de una larga tradicion en la ciudad,
pues la tradicion mitologica ubica alli el rapto de su hija Coré"*’. Los
esclavos necesitaban del apoyo local, y por ello la deidad es respetada.
Lo hemos visto en la iconografia que contiene la numismatica, y se
aprecia también en un pasaje de Cicerén, donde intentando
descalificar a Verres, menciona a los esclavos. El gobernador romano
Verres, contemporaneo de Cicerdn, saqued el templo de Ceres en
Enna. Cicerén (que a diferencia de Diodoro no muestra ninguna
simpatia con la revuelta) utiliza a los esclavos para atacar a su rival.
Asegura que los esclavos, malvados por naturaleza, respetaron el
santuario al tomar la ciudad, rebajando a Verres a algo peor de lo que
los esclavos fueron*. El gesto tiene una gran importancia, pues
revela la importancia del culto local para los esclavos. Cierto es que
Cicerdn trata de descalificar a Verres, pero no parece que en esta
ocasion modifique los hechos, pues no es factible que, en caso de que
los esclavos hubiesen destruido el santuario de Enna, Ciceron tratara
de ocultarlo.

La importancia de la religion en la revuelta es innegable, pues

345D S, 34/35.2.14. Ambos grupos, esclavos y campesinos libres, se congregan en la
coronacion; Piantanida (2012), 13.

13 Cic. Ver: 4.107-108.

1347 Cic. Ver. 2.4.106; Core es llamada por Cicerén Libera.

% Cic. Ver. 2.4.112.

334



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

crea una ideologia y una iconografia sobre la legitimidad del reino.
Como sefiala Pailler, la lucha contra la opresion romana surge de una
ideologia y una identidad lingiiistica/religiosa que la respalden que de
la marginacion social sufrida por los sublevados™® y por ello la
importancia de la religién en la revuelta es innegable, pues cred una
ideologia y una iconografia sobre la legitimidad del reino.

4.2.5 — Cabello

La estrecha vinculacion del ser humano con su cabello es palpable
en todas las culturas del planeta. En la antigiiedad este vinculo
también tenia su importancia social, a los esclavos se les rapaba la
cabeza al ser comprados y también cuando eran liberados, dedicando
el cabello perdido a la deidad que deseaban, para acto seguido cubrirse
la cabeza con un pilleus (un tipo de sombrero de origen griego de
forma coénica). En Grecia los esclavos algunas veces llevaban Ia
cabeza rasurada para poder diferenciarse de las personas libres, ya que
se les permitia vestir de la misma forma'*®. Existia una fuerte union
entre el individuo y su cuerpo en el plano religioso-magico, un vinculo
que permanecia una vez perdido el cabello o también las ufas. La
necesidad de aseo hace que el ser humano deba cortarse el cabello o
las ufas, y aunque algunas sociedades hayan evitado estas practicas
por diversos motivos, resulta algo muy expandido por todo el planeta.
El trato de estar partes del cuerpo ya perdidas también variaban,
puesto que podian ser atacadas con algiin maleficio o conjuro, y por
ello debian de ser protegidas'®'. Existian otros rituales donde el
enfoque y el tratamiento respecto a estos deshechos cambiaba. El
hecho de cortar una parte del cuerpo y que ese proceso fuera indoloro
significaba que estaba muerto, y por ello se debia eliminar para ciertos
momentos concretos en los que se necesitaba que el individuo

139 Pailler (1988), 714.
1350 Marcos Casquero (1995), 131. Arist. Rh. 1367a; Luc. Fug. 27; X. Ath. 1.10.
1351 Marcos Casquero (1995), 149.

335



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

permaneciera puro, como ocurria en algunas fiestas religiosas'**.

En el culto de la Diosa Siria el cabello tenia una gran importancia,
como se refleja en Luciano'*. En el caso siciliano, Floro nos muestra
como Euno, antes de que estallara el conflicto, lanza un mechon de su
pelo a la Diosa Siria'***. Seglin el autor, gracias a este gesto (junto con
otros que no se describen), Euno consigue reunir una considerable
fuerza de esclavos rebeldes. Pero, ;qué significado esconde este
gesto?, ;cudl fue su intencionalidad? Resulta obvio que el gesto tiene
un objetivo especifico. Para poder analizar con mas detalle el hecho,
debemos volver a Luciano. El samosatense explica las distintas
acepciones que el cabello tiene en el credo de la Diosa Siria. En uno
de sus ejemplos, si un devoto hubiera visto un cadaver no podria
entrar al templo ese mismo dia, y tras pasar la jornada deberia
purificarse si su intencidon consistia en volver. Los familiares del
difunto debian esperar un periodo de 30 dias y después afeitarse la
cabeza si deseaban volver a entrar en el templo'*. Mas adelante, el
mismo Luciano nos dice que si un hombre llegaba por primera vez a
la Ciudad Santa, es decir, Hierapolis, debia afeitarse la cabeza y las
cejas*®. La tercera y ultima referencia sefiala que los mas jovenes

1352 Marcos Casquero (1995), 150.

1353 Luc. Syr. D. 53; 55; 60.

133 «Un sirio de nombre Euno-la magnitud de nuestros desastres nos obliga a recordarlo-, que

simulaba una posesion fanatica mientras ofrecia sus cabellos a la Diosa Siria”; Syrus

quidam nomine Eunus — magnitudo cladium facit, ut meminerimus — fanatico furore

simulato, dum Syriae deae comas iactat; Flor. 2.7.4.

“Las costumbres seguidas por ellos son las siguientes: alguien que haya visto un cuerpo

no podra entrar al templo el mismo dia, aunque después de haberse purificado a si mismo

puede hacerlo. Aquellos que sean familiares del difunto deberan esperar por un periodo de

treinta dias, y tras haberse afeitado podran acceder al templo y no antes, pues les esta

prohibido”; Nopoiot 8¢ £g tadta ypéwvtar tovtéotctv. "Hv pév tig avtémv vékuv idnra,

gxeivnv v MUEPNV &¢ 10 1pOV ovK dmikvéeton, T £1épt 0¢ kabpag EvLTOV E0épyETal.

Avtdv 82 1@V oixniov ToD vékvog Ekactol uAGLuVTES APLOUOV NUEPEDY TPIKOVTA Kai

TG keparag Eupapevol Eaépyovtat. [piv 8¢ tade morfioar, ob ooy giciévar dcrov; Luc.

Syr. D. 53.

13% “Tan pronto como un hombre llega a Hierapolis se afeita la cabeza y las cejas™; Aviip edt’
av & v ipnv TOAY TPAOTOV ATTIKvENTOL, KEPAATV PEV Bde kol 0ppvoag £E0parto; Luc. Syr.

1355

336



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

debian ofrendar su primer afeitado a la diosa, colocando la ofrenda en
cestos de plata u oro y clavarlos a la pared con su nombre inscrito en
¢1'*¥". El cabello por lo tanto tuvo un importante significado en el culto
de la Diosa Siria y por consiguiente también para Euno.

Floro interpreta el acto como otra excentricidad que realiza
Euno/Antioco, con el fin de asombrar y reclutar a una mayor cantidad
de personas para su causa, producto de una notable excitacion
religiosa, de donde se deduce que, segun Floro, el gesto tenia un
significado religioso'**®. Sin embargo, Euno era muy consciente del
gesto realizado, y sus compatriotas sirios también. Euno se corto el
pelo antes de que 2.000 personas se le unieran. Como ya se ha
sefialado, tras haber liberado a muchos esclavos de sus barracones el
namero total de ellos pasé a ser de 62.000 individuos, segun cuenta
Floro"*’. Esos 2.000 esclavos liberados podrian pertenecer al nimero
de esclavos que fueron liberados durante la toma de Enna'*®, de tal
modo que el acto de cortar el pelo fue anterior a la toma de Enna, y
como ese acto es realizado con la intencion de enardecer a los
esclavos'®', podemos asegurar que Euno realizo dicho acto antes de la
conquista de la ciudad.

Tras situar el gesto dentro del marco temporal del conflicto,
analicemos la simbologia del pelo en Luciano. Como vemos en los
ejemplos, los devotos se cortaban el pelo en tres casos especificos; el

D. 55.

1357 «Los hombres jovenes dedican el primer vello de la barbilla, después dejan caer los
cabellos de doncella con los que han sido sacralizados desde su nacimiento. Los cabellos
cortados los colocan dentro del templo en un recipiente, algunas de plata y otros de oro,
tras lo cual inscriben su nombre en el recipiente antes de marcharse”; Oi pév venviot t@v
YEVEI®V AThpyOVTOL, TOIOL 8& VEOIGL TAOKAUOVG 1pOVG €K YEVETHG AMACLY, TOVG EMEAV €V
0 pd yévovtal, Tapuvovot te kai £g Gyyea katabévieg ol pev apyvpea, ToAlol O€ xpOoea
£V 1 VNG TPooNAOoAVTES Amiaoty Exypayovtes Ekaototl Td ovvopata; Luc. Syr D. 60.

1358 Fanatico furore; Flor. 2.7.4.

1% Flor. 2.7.6.

B0 D.S. 34/35.2.12.

1361 Flor. 2.7.4-5.

337



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

primero de ellos no puede compararse con lo realizado por Euno; no
asi el segundo, donde los creyentes se afeitan la cabeza para entrar en
la ciudad santa; o el tercero, donde los mas jovenes entregan su primer
rasurado y lo colocan en unos cestos de plata y oro. Teniendo en
cuenta esto, ;cual es el objetivo de Euno? Nuestra hipotesis es que su
objetivo es pretender otorgar un estatus de Ciudad Santa a Enna,
convirtiéndola en su centro de poder puesto que antes de entrar en
Enna, como antes de entrar en Hierdpolis, Euno/Antioco se corta el
pelo y lo ofrenda a la Diosa Siria*®. Su intencion es la de crear una
sede religiosa y cultural para la gran comunidad de esclavos sirios que
se encontraba en Sicilia. Ceres era un arma de doble filo para
Euno/Antioco, debido a que es una deidad con un fuerte caracter
politico y vinculado estrechamente con la fundacién de ciudades pues
tutela directamente el crecimiento de las cosechas®. Ese rasgo de
Ceres es aprovechado por Euno/Antioco para crear su nueva
Hierdpolis. Euno/Antioco busca al mismo tiempo ubicar su nueva
capital en el lugar de un importante centro de culto griego vinculando
asi ambos segmentos de la poblacién, pues ambos se asemejan en
ciertos aspectos'**.

4.2.6 - Peces

Unos peces fueron ingeridos cuando la guerra llegaba a su
término. El Gnico autor que menciona brevemente el episodio que nos
interesa es Diodoro. En ¢l unos individuos desconocidos (no se
especifica ni su edad, sexo o condicién social), comen unos peces
sagrados y por ello sufren el castigo de la divinidad avergonzando al

1362 «Fye consagrado por el destino que Enna, la ciudadela de toda la isla, seria su tierra”; vmd
Yap ¢ mEmpopévNg adtoig kexvpdcbat matpida v "Evvay, ovcav dxpdmoiy SANG TG
vioov; D.S. 34/35.2.24b = Const. Exc. 3.206-207.

1363 1 5pez Barja (2003), 82.

1364 S4nchez Leén opina que las dos deidades tuvieron rasgos comunes pues eran
representaciones de la Gran Madre; Sanchez Ledn (2004a), 140. Ramallo y Ruiz en
cambio creen que la diosa sufri6 alguna mutacion al contactar con otros cultos pero que
mantuvo una identidad propia; Ramallo, Ruiz (1994), 88.

338



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

resto de compaiieros que no han cometido ese sacrilegio:

“Aquellos que comieron los peces sagrados no
encontraron alivio alguno para sus penas. El Poder
Divino, con la intencion de ejemplificar al resto, castigd
de manera horrible a quienes cometieron aquél pecado.
Ademas de recibir una justa retribucion por parte de los
dioses han recibido el abuso en las paginas de la historia,
por lo que han sufrido un pago justo por sus
pecados™ !,

La importancia de esta anécdota radica en que los peces eran
sagrados dentro del culto a la Diosa Siria, y en palabras de Diodoro
quienes los ingirieron sufrieron el castigo divino*. El consumo de
pescado en el mundo antiguo estaba muy extendido dentro de los
limites de conservacion que permitia la tecnologia de la época. El
pescado se comia en las costas, rios o lagos que permitieran su
explotacion y en las zonas mas inmediatas a estos centros de
explotacion, teniendo un promedio de tiempo para su consumo de
entre uno a dos dias'*®’. Para los adoradores de la Diosa Siria, el
consumo de peces (y palomas) estaba prohibido dentro del culto
debido a una razoén mitologica. En el mito en el que esta prohibicion
se basaba, unas palomas incubaron los huevos puestos por unos peces
dando lugar al nacimiento de Atargatis, que mas tarde habria sido
salvada de ahogarse por otros peces”®. La sacralizacion de los peces

1365 Ot 10l kaTapayodot Todg iepopévoug ixdic ovk v madio @V Kakdv. TO yop Saiéviov
domep Emitndeg €15 TOPOSEYUATIGHOV TOIG GAAOIG GmOvIOG TOVG GITOVEVONUEVOLG
nepleidev dBondntovg. Obtot pdv odv dxorovdwg Tij mopd Oedv Kohdoet kol THg S THg
totopiag Pracenuiog teTevydteg améhovoav Tiig dikaiog Emtipnosng; D.S. 34/35.9.1 =
Const. Exc. 4.387.

13%6D.S. 34/35.9.1 = Const. Exc. 4.387.

1367 Aunque depende del tipo de pescado, de su tamafio y del clima de la zona; Mylona
(2015), 155.

¥ DS 24.

339



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

también se debe a que Derceto, importante deidad asiria relacionada
con el culto, tiene la apariencia de un pez. Sin embargo Luciano
expresa su escepticismo respecto al tema indicando que la prohibicion
de comer los peces sagrados pudo provenir de alguna otra creencia
practicada en algunos lugares de Egipto'*®. Para honrar a estos
animales, los seguidores de la diosa tenian como costumbre mantener
estanques con peces, considerados también sagrados. El mayor de
estos estanques estaba ubicado en el centro de culto de Hierapolis-
Bambiké, sede santa para esta religion'*”. Segtin Luciano, el estanque
de esta ciudad contenia muchos tipos diferentes de peces que eran
adornados con oro e incluso respondian si eran llamados por su
nombre"”!. Luciano no consiguié determinar el origen del templo de
Hierapolis, y relacion6 con el templo a muchos personajes y mitos'*”.
Esta caracteristica polifacética rode6 al culto de la Diosa Siria incluso
desde su propio nacimiento, pues revela una herencia recogida de una
larga tradicion del mundo mediterraneo'*”.

En el relato de Diodoro el acto sacrilego fue castigado por los
dioses y debido a ello los sublevados comenzaron a ceder ante el
avance romano. La intencionalidad que el autor tuvo con la colocacion
del fragmento resulta obvia. La ingesta de los peces ocurrio justo antes
de la intervencion del senado y la derrota rebelde*™. Diodoro excuso
a los esclavos de ser la causa de la revuelta, sefalando que los
esclavos no eran malvados por naturaleza (claro reflejo del ideario
estoico de Posidonio). Los esclavos se vieron obligados a rebelarse
por culpa de los abusos que habian cometido los amos sobre ellos'*”.
Sin embargo, a Diodoro, por la condicion social relativamente elevada

139 Luc. Syr. D. 14.

1370 Bradley (1989), 60.

BT Luc. Syr. D. 45.

B72 Luc. Syr. D. 14-27.

137 Van Berg (1972), 96.
1374 Pailler (1988), 708-709.
B73D.S. 34/35.2.4.

340



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

de la que gozaba, no le resultd facil justificar una revuelta servil que
desatd tanto horror entre la poblacion local y los romanos que la
combatieron. Con el fin de crear un culpable present6 a un lider
rebelde causante de todo el mal que la guerra trajo consigo:
Euno/Antioco. El fue el damnificado de la narraciéon de Diodoro
puesto que una vez acabada su aventura, el rey vuelve a ser un
esclavo, vuelve a ser sometido al ser capturado y llevado a una
celda®®”. Cledn, en cambio, muere heroicamente combatiendo hasta el
final, lo que le convierte en un individuo mas virtuoso que su rey
desde el punto de vista estoico de Posidonio*”’. El agravio que sufrio
Euno/Antioco se ve acrecentado con el episodio que nos ocupa.
Euno/Antioco es un rey-sacerdote, un mago que, muy probablemente,
fuera algun tipo de sacerdote de la diosa que consigui6 ser coronado
como rey. Por ello, para los devotos, el hecho de ingerir unos peces
sagrados no solo atacaba a la diosa sino también a su rey y por
extension a la legitimacion de la monarquia. Como hemos visto, antes
del ataque perpetrado en Enna, los esclavos ofrecieron sacrificios y
realizaron pactos”™, asegurandose asi el apoyo de los dioses. Para
lograr ese apoyo recurren a Euno, un mago que gracias a su presencia
consiguio que la diosa favoreciera la causa. Pero en el momento de la
ingesta de los peces, el favor divino del que gozaba Euno desaparecio,
y como consecuencia directa la diosa abandon6 la causa y ésta
fracasd, comenzando asi el retroceso de los esclavos frente a las
legiones romanas'*”.

La cuestion de la ingesta de los peces ha sido en general poco
tratada por los historiadores. Bradley duda de que el lugar del hecho
hubiera sido Siracusa, aunque no puede confirmarlo, pero sefala un
punto importante: los estanques sagrados eran una practica comun en

1376 pinzone (2015), 360.

77D.S. 34/35.2.21.

1378 DS, 34/35.2.24b = Const. Exc. 3.206-207.
137 Pailler (1988), 709.

341



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

el culto a Atargatis®. Horig aduce que los estanques no se

localizaban exclusivamente en Hierapolis, y que siendo una practica
comun en el culto, ésta se extiende hasta lugares distantes, como
Delos 0 Roma™®'. Sin embargo, la escasa historiografia que trata la
ingesta de los peces no duda en ubicar el episodio en Siracusa'**2. En
cuanto a las fuentes antiguas, ;cudles son las ciudades que se
mencionan dentro del conflicto armado? Nos encontramos con las
ciudades de Acragante, Catana, Enna, Mamertio, Mesana, Morgantina
y Tauromenio'**. Orosio explica que de esas ciudades, la Ginica que no
fue sometida por los fugitivos fue Mesana, donde los esclavos de la
ciudad no se sublevaron por el justo trato recibido por sus amos. El
resto de ciudades aparecen con un mayor o menor peso dentro de la
narracion del conflicto, a excepcion de Siracusa. La ciudad mas
importante de Sicilia no aparece mencionada en ninguna fuente, lo
que resulta bastante extrafio. Si los fugitivos hubieran llegado a tomar
esta ciudad la conquista hubiera sido mencionada, mas teniendo en
cuenta su importancia historica. Es extrafio que lo acaecido en
ciudades con tan poca relevancia como Mamertio haya llegado a
nosotros y que la mayor ciudad de la isla no se mencione siquiera.
Siracusa era famosa, no solo por su poderio, sino por una fuente.
Diodoro la describi6 dentro de la particion mitica de la isla entre
Atenea y Artemis, donde la ltima consigui6 para si el territorio de
Siracusa, ciudad que recibio el nombre de Ortigia en su honor'*,
Ortigia fue el primer asentamiento griego de lo que mas tarde llegaria

1380 Bradley (1989), 60.

D81 Horig (1984), 1555.

1382 pailler (1988), 708-709; Bradley (1989), 60; Morton (2014), 25 (el autor incluso le asigna
una fecha al episodio, el 133).

1383 Acragante: D.S. 34/35.2.43 = Const. Exc. 2 (1).305; Catana: D.S. 34/35.2.39 = Const.
Exc. 2 (1).305; Str. 6.2.6-7; Enna: D.S. 34/35.2.1-48; Oros. 5.9.7; Cic. Ver. 4.112; Str.
6.2.6-7; Flor. 2.7.1-8; Val. Max. 9.12, ext. 1; Mamertio: Oros. 5.9.6; Mesana: Oros. 5.6.4;
Morgantina: D.S. 34/35.2.23; D.S. 34/35.11.1 = Const. Exc. 2 (1).306-307; Tauromenio :
D.S. 34/35.2.20-21; Oros. 5.9.7; Str. 6.2.6-7; Val. Max. 2.7.3.

¥ DS 534,

342



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

a ser la gran urbe. El lugar, una isla cercana a la costa, gozaba de una
fuente de agua dulce natural. Como era costumbre entre los pueblos
antiguos, los primeros colonos mitificaron la fuente que tan bien sirvio
a los propositos de supervivencia de aquellos primeros habitantes,
insertandolo en una tradicion legendaria. Diodoro prosiguié Ia
narraciéon explicando que las Ninfas crearon la fuente, llamada
Aretusa, para honrar a la diosa Artemis. En esa fuente se encontraba
un gran numero de peces considerados sagrados e inviolables, pero,
pese a su inviolabilidad, Diodoro afirma que como consecuencia de la
guerra, los peces fueron ingeridos en varias ocasiones y que la
divinidad hizo caer su venganza sobre aquéllos que cometieron ese
sacrilegio. También dijo que trataria el tema mas adelante:

“Artemis recibi6 de los dioses la isla que se
encuentra en Siracusa y que debido a ella fue llamada
Ortigia, tanto por los oraculos como por los hombres.
Igualmente en esta isla, las Ninfas, para complacer a
Artemis, hicieron brotar una gran fuente llamada
Aretusa. Esta fuente contenia muchos peces de gran
tamafo y no solo en los tiempos antiguos, sino que
también en nuestros dias encontramos que estos peces
siguen alli, ya que son sagrados y no pueden ser tocados
por los hombres. En mas de una ocasion, en
circunstancias de guerra, cuando algunos los utilizaron
de alimento, la divinidad envid sefiales extraordinarias y
abrum6 con grandes desventuras a aquellos que se
habian atrevido a llevarselos a la boca. De esto
presentaremos una descripcion detallada en el momento
oportuno”**,

B85 Thv 8 "Aptey v év taig Zupokovoaig vijoov AaBeiv mapd tdv Bedv Ty dn’ éxeivng
‘Optoyiav Hmod te T@V Ypnopdv Kot tdv avOpdrnov ovopacheicav. Opoing 8¢ kol KoTd
v vijoov TavtV aveivar tag Nopeog tavtag yopilopévag tf] Aptépiol peyiotyv anynv
v ovopalopévev Apébovoav. Tavtnv & o0 pévov Koo ToLG dpyaiovg xpodvovg Exev
peydAovg kol moAAovg 100G, dAAL Kol KoTo TNV HueTépav NAKiov dtopévely copPoaivet
tovTovg, igpodg dviag kol dbiktovg avBpdmols. EE @V MOAAGKIC TVGV KOTO TOC

343



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Resulta tentador enlazar el episodio que nos concierne con la
fuente de Aretusa, puesto que otorga dos frentes respecto a las
diversas creencias: 1) la de los sirios, quienes tenian prohibida su
ingesta por el culto a Atargatis y 2) la de los griegos, quienes también
tenian prohibida su ingesta por ser un estanque consagrado a Artemis.
Pero de nuevo hay que senalar que Siracusa no fue mencionada por
ningun autor, por lo tanto, ;podria haber ocurrido en otro lugar?,
(donde? Analicemos detenidamente la situacion. Dos fueron los
bandos que tomaron parte en el conflicto, el de los esclavos
sublevados (apoyados por parte de la poblacion griega nativa) y el de
la republica romana, llegando ambos bandos a tomar ciudades. Las
fuentes mencionan dos casos de ciudades tomadas por el ejército
rebelde (que con toda probabilidad no fueron las tnicas): la toma de
Enna, que no puede considerarse un asedio pues la ciudad fue tomada
por sorpresa y de forma muy rapida'*®*; y la toma de una ciudad sin
identificar, donde Euno recred una obra en el exterior de la muralla
para desmoralizar a los asediados. En el caso de la ciudad sin
identificar se omitid el vocablo hambre. Por ello debemos creer que el
episodio de los peces ocurrié (de haber ocurrido en la Primera Guerra
Servil como menciona Diodoro) al final de la guerra, cuando los
romanos consiguieron por fin avanzar frente a las fuerzas rebeldes.
Por lo tanto, el episodio no tuvo lugar en ningun asedio efectuado por
los esclavos. Aclarado este punto, dentro del bando romano las
ciudades que fueron tomadas (con presencia en las fuentes aunque
como en el anterior caso es probable que no fueran las tnicas) son
tres: Catana, Enna y Tauromenio. La primera fue mencionada por
Estrabon, quien brevemente nos asegura que Enna sufri6 mucho, al

TOLEWIKAG TEPLOTACELS QAYOVI®V, Tapadoéog Emeonunve 10 Ogiov kol peybioug
ovugopaic TeptEPale TodG Todpoavtag mpoceviykachat. Ilepi v akpiB@C dvoypiyopey
£€v 101¢ oikeloig ypovoig; D.S. 5.3.5-6.

1386 D S. 34/35.2.10-14; 2.24b = Const. Exc. 3.206-207.

7 D.S. 34/35.2.46.

344



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

igual que Catana, Tauromenio y otras ciudades'®. Pero Estrabon no
menciona ninguna hambruna, y por ello dejaremos Catana y las “otras
ciudades” en segundo plano, pues es en este autor donde estas
ciudades son mencionadas. Tauromenio aparece en nuestra lista de la
mano de Diodoro que presentd su asedio por las tropas del céonsul
Publio Rupilio de manera escalofriante. Los habitantes sufrieron una
hambruna tan atroz que, segun el autor, se comieron primero a los
ninos, después a las mujeres y finalmente se comieron los unos a los
otros"**’. La hambruna es relacionada con la ciudad de Enna en dos
ocasiones, una, en la narracion de Diodoro y otra, en la de Floro.
Diodoro asegura que Enna fue sometida a las mismas condiciones que
Tauromenio y que sus habitantes sufrieron condiciones extremas
viendo sus esperanzas frustradas'**. Floro sigui6 estas mismas lineas,
pues en su relato Enna fue sometida por hambre una vez que los
esclavos fueron vencidos en toda la isla'*®'. Enna aparece por lo tanto
dos veces y, siendo la capital de los rebeldes, resulta bastante
verosimil pensar que la fuente con los peces sagrados se encontrara
alli y no en Siracusa, sobre todo si, como dice Diodoro, la ingesta de
los peces fue decisiva para la derrota de la sublevacion: de haber
ocurrido en Siracusa no hubiera sido tan importante, pero la caida de
Enna supuso el aplastamiento definitivo de la rebelion.

1% Str. 6.2.6.

¥ D.S. 34/35.2.20-21.

B D.S. 34/35.2.20-21.

1391 «pero, siguiendo el ejemplo de Perpena, Tito Aquilio empujé a la situacién extrema al
enemigo, privado de viveres, y destruyd con facilidad por las armas a unas tropas ya
disminuidas por el hambre”; Hic enim uictos et apud Hennam nouissime obsessos cum
fame quasi pestilentia consumpsisset, reliquias latronum compendibus, catenis
crucibusque puniuit; Flor. 2.7.8. Erroneamente Floro atribuyd la victoria a Marco
Perperna, consul en 130. En realidad Publio Rupilio resulté vencedor del conflicto en 132.

345



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Lam. XIl. Fuente de Aretusa en la actual peninsula de Ortigia

Sin embargo queda una ultima pregunta, la ciudad de Siracusa
sufrid muchos asedios durante su existencia, ;pudo el episodio de los
peces ocurrir en algin otro periodo cronologico? Diodoro dijo que
mas adelante hablaria sobre el tema"*?, pero la ingesta de peces
aparece mencionada en un pequefio fragmento, por lo tanto podria ser
parte de otro libro de Diodoro y no del libro que concierne a la guerra
a la Primera Guerra Servil. Entonces, ;cuando pudo ocurrir? Siracusa,
fundada sobre la segunda mitad del s. VIII, goza de una larga historia.
Disput6 la hegemonia de Sicilia a los cartagineses en una guerra que
dur6é siglos e incluso luchd contra Roma para mantener su
independencia. Cuatro fueron los principales asedios que la ciudad
sufrio a lo largo de su historia: el asedio ateniense en 414, el asedio
cartaginés contra Dionisio I en 392, el asedio de Dion a Dionisio II en
357 y el asedio de Claudio Marcelo en 214.

392D S, 5.3.5-6.

346



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

(Cual de estas batallas es la que buscamos?, ;donde podria
encajar el episodio de los peces fuera del contexto servil? La opcion
mas probable es la tercera, el asedio de Dion. Las principales fuentes
sobre el personaje son Cornelio Nepote y Plutarco. Diodoro también
ofrece informacion sobre el personaje, aunque mas fragmentada que
los anteriores autores. Algunos fragmentos que se conservan otorgan
alguna informacion respecto al tema, y pueden consultarse en la obra
de Jacoby'™. Las pruebas no son concluyentes, sin embargo el de
Dion es el unico asedio en el que se sufrio de hambre, pues los textos
sefialan con especial atencién la abundancia de suministros que el
general Nipsio trajo consigo, debido a la necesidad que habia de
ellos'**. De haber ocurrido fuera de los margenes de la Guerra Servil,
podriamos suponer que fue en este momento cuando el pasaje de los
peces pudo haber sucedido, dado a que el fragmento no ofrece ningiin
dato claro para su correcta contextualizacion. Por otro lado, las

% D.L. 2.63 = FGrHist. Policrito de Mende 559, F1. D.S., 16.6-20. Nep., Dion, 1.1-10.3 =
FGrHist. Filisto de Siracusa 556, T5d. Plu., Dio., 1.1-58.10 = FGrHist. Eforo de Cumas
70, F219, F220; Filisto de Siracusa 556, T5c, T6a, T7, T9a-d, T23a, F59; Teopompo de
Quios 115, F331; Timeo de Tauromenita 566, F109, F113, F114, F115, F154; Timénides
de Leukas 561, T1, T2, T3a, F1, F2.

“Después de estos sucesos Dionisio envid a Siracusa como general a Nipsio, napolitano,
sobresaliente por su valor y conocimiento militar; y con ¢l mandé buques mercantes
cargados de grano y otros suministros. Nipsio zarpé de Locros y completo la navegacion a
Siracusa. Los mercenarios del tirano, que estaban en la acropolis, al faltar el trigo en ese
momento y padeciendo terriblemente por la falta de lo indispensable, durante un tiempo
soportaron de buen humor la escasez, pero cuando la naturaleza humana sucumbié a la
necesidad y era desesperada la salvacion, se reunieron en asamblea por la noche y votaron
entregar la acropolis y a si mismos a los siracusanos al amanecer”; Meta 6¢ tadta
Aovoclog pev otpatnyov anéoteileveig t0¢ Lvpakovocas NOyotov tov Neamoritny,
avopeio kaovvésel oTpatnyikf] Swapépovia: ocuvvelémepye &' odT® KoipopTnyd mAoio
citov kai tfig EAAng dyopdc yé povta. Obtog pévodv éx Aokpdv dvaydeig dtédel TOV eig
Tupokovocog mhodv. Ol 8¢ katd TV GkpoOToAy uebodpot Tod Tupavvov, Kotd TodToV
OV Kapov EmAmdvtog Tod oitov, Kol tfj omdvel Tdv avaykaiov dewvdg meloduevor,
HEYPL HEV TVOG VREPEVOV €DWOX®G TNV Evoelav, TG 08 (QUOE®MG VIO TiG AvAykng
NTTOUEVNG Kol Ti|G oOTNPlog ATOYIVOOKOUEVNS GLVOPAUOVTEG €I EKKANGIOV VOKTOG
gynoeioavto mopadodvar TV AkpOTOAMY Kol 6@AG aDTOVG Tolg Xvpakociog du’ MUéPy;
D.S. 16.18.1.

1394

347


http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/diodore_16/precise.cfm?txt=959;8022;957;

ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

referencias a Aretusa o a Artemis en la obra de Diodoro son escasas en
comparacion con la magnitud de su obra. Ninguna de estas referencias
aparece en un contexto de necesidad, hambruna o asedio a excepcion
de la llegada de Nipsio'*°. Mas Diodoro sefiala que la ingesta de peces
sagrados ocurrio en varias ocasiones'*”°. Resulta dificil concretar nada,
pero cabe pensar que una de las tantas veces a las que se refiere
Diodoro ocurriera durante el asedio de Dion. La siguiente tabla
resume lo expuesto:

1397

Tabla IV. Batallas y peces

Tiempo Espacio
Asedio ateniense (414) Sublevados Romanos
Asedio cartaginés (392) Enna Catana
(D.S. 34/35.2.10-14; (Str. 6.2.6)
2.24b = Const. Exc. 3.206-
207)
Guerra civil (357) Desconocida Enna
(D.S. 34/35.2.46) (*D.S. 34/35.2.20-21;
*Flor. 2.7.8)
Asedio romano (214) Tauromenio
(*D.S. 34/35.2.20-21)
;Sublevacion servil? Desconocidos(Str. 6.2.6)

En conclusion, el episodio de los peces no ocurrié en Siracusa,
por las razones ya citadas. La ingesta se produjo en Tauromenio o
Enna, aunque esta tltima tiene una mayor probabilidad. En cuanto a
Siracusa, fuera de los margenes del s. II y en ninglin conflicto anterior
que haya vivido la ciudad, es posible ubicar de una forma clara otro

395D .S. 16.18.3. Sin tener en cuenta los libros 34/35 que hemos tratado éstas son todas las
referencias que hay en Diodoro. Aretusa: 5.3.4-6; 16.18.3. Artemis: 2.46.1-2; 4.22.3;
4342; 4447; 4743; 4814; 53.4-6 (origen de la fuente de Aretusa), 5.72.5; 5.76.3; 5.77.6-8;
16.26.6; 18.4.5; 19.63.5.

% D.S. 5.3.5-6.

1397 Las fuentes marcadas con * son aquellas que utilizan la palabra hambre.

348



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

episodio similar al vivido en la guerra servil. Aunque el asedio de
Dion sea un candidato con bastantes probabilidades, no es posible
esclarecer el asunto debido a la carencia de pruebas contundentes.

4.3 — LA EMBAJADA EXPIATORIA

El motivo de la embajada es un tema de discusion que llega hasta
hoy. La versién mas popular defiende que la embajada sirve para la
expiacion del sacrilegio cometido debido al asesinato de Tiberio,
aunque algunos autores opinan que el pecado a expiar consistia en la
purificacion del templo de Ceres por su sustitucion por la diosa siria
Atargatis"**. En las fuentes clasicas dos son las versiones. Por un lado
nos encontramos a Diodoro Siculo, que confirmo la presencia de la
embajada romana alegando como razoén el temor a los dioses y a lo
dicho por un oraculo consultado en referencia a los Libros Sibilinos.
La embajada efectué sacrificios en los altares de Zeus Etneo. Los
altares se vallaron, permitiendo unicamente el acceso a los miembros
de las comunidades que tradicionalmente realizan sacrificios en
ellos”. La segunda fuente es Ciceron, quien en su discurso contra
Verres asegurd que en el momento del asesinato de Tiberio Graco,
Lucio Calpurnio, en el consulado de Publio Mucio Escévola y
habiendo consultado los Libros Sibilinos, partio a Enna para realizar
un sacrificio a Ceres'”. La version de Diodoro nos ofrece una
embajada romana que acudi6 a Sicilia pero no expresamente a Enna,
sino a distintos altares que se encontraban por toda la isla. Los
romanos restringieron el acceso a dichos altares autorizando su
utilizacion solo a los habitantes del lugar. Esta medida pudo ser

13% T ¢ Bonniec (1958); Caerols Pérez (1991); Montero (1995).

999D.S. 34/35.10.1. El temor que los romanos sentian por los sublevados fue grande y se
refleja en episodios como el del pretor L. Domitius. En €l un pastor (probablemente un
esclavo) fue crucificado por haber matado a un animal con un cuchillo y por lo tanto ser
poseedor de un arma, prohibido para los esclavos tras las guerras sufridas en Sicilia; Cic.
Ver. 5.7; Quintil. Inst. Or. 4.2.17; Val. Max. 6.3.5.

1% Cic. Ver. 4.108.

349



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

tomada para prevenir el ir y venir de esclavos fugados puesto que una
vez finalizada la guerra, la isla seguia llena de esos fugitivos. Segun
Diodoro'*!, Publio Rupilio, consul en 132, tras haber arrebatado Enna
a los esclavos, colocd a distintas unidades especiales repartidas en
pequefios grupos por toda la isla para evitar cualquier tipo de
bandidaje o la huida de los esclavos fugados, como aparece
representado en el elogium de Polla'*™. No se nos da ninguna fecha y
a excepcion de la mencion al oraculo de los Libros Sibilinos, no se
conoce la causa de la embajada. En definitiva, la informacion que
Diodoro nos ofrece es escasa y poco puede aclarar del tema.

Cicer6én en cambio transmite, de forma mas condensada, una
mayor cantidad de datos. El autor sefiala exactamente la fecha en la
que se realizd esa embajada, tras la muerte de Tiberio Graco y en el
consulado de Publio Mucio Escévola, es decir, en 133:

“Podemos entender lo que acontecié en los dias de
nuestros padres. En el consulado de Publio Mucio y
Lucio Calpurnio (133) tuvo lugar una terrible crisis
politica: Tiberio Graco fue asesinado, y los prodigios
indicaban que terribles amenazas pendian sobre
nosotros. Los Libros Sibilinos fueron consultados y por
ello se descubrio que la mas antigua de las Ceres tenia
que ser aplacada y aunque hubiera un espléndido templo
dedicado a Ceres en nuestra propia ciudad, los
sacerdotes de Roma, miembros del distinguido cuerpo
de los Decenviros, dejaron Roma para partir a Enna: tan
antiguo era ese culto que sintieron que viajaban no al
templo de Ceres, sino a la propia diosa'**”,

1'D.S. 34/35.2.23.

1402 11§ 23 = [LLRP 454, cfr. en el articulo de Verbrugghe (1973).

149 Itaque apud patres nostros atroci ac difficili rei publicae tempore, cum Tiberio Graccho
occiso magnorum perculorum metus ex ostentis portenderetur, P. Mucio L. Calpurnio (afio
133) consulibus aditum est ad libros Sibyllinos; ex quibus inuentum est Cererem
antiquissimam placari oportere. Tum ex amplissimo collegio decemuirali sacerdotes

350



Capitulo I'V: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

Hasta aqui el relato es coherente, pero el problema surge al
proseguir con la lectura. Cicerén sefiald que el punto donde se realizd
el sacrificio fue la ciudad de Enna. La “zona-cero” del conflicto en
Sicilia aun no habia sido tomada. Brennan cree que el afio es correcto
y que la embajada no accedio a la ciudad sino al templo que se
encontraria en los alrededores'**, sin embargo la falta de excavaciones
que lo demuestren, y la omision del dato de una ocupacion por parte
de unos esclavos rebeldes en Cicerén me hace pensar en que el error
cronolégico sea la opcion mas viable. Por lo tanto, serd en el afio
siguiente, el 132, cuando la embajada ocurra, en el consulado de
Publio Rupilio y siendo ¢l mismo su el conquistador de Enna. Por lo
tanto las fechas no concuerdan. Podria ser que la embajada fuera en el
133 en el caso de Diodoro, pues la accion no transcurre en Enna y los
embajadores dispondrian de una mayor flexibilidad a la hora de
desplazarse libremente, pero no es el caso. Por ello Ciceron estaba
equivocado.

Podemos decir que la embajada parti6 de Roma con la mision de
expiar el sacrilegio cometido por el asesinato de Tiberio Graco,
aunque se realizara un afo mas tarde de cometerse el crimen'*®. La
misma embajada purificaria Enna de aquél culto extranjero, pues
aunque la diosa no es sustituida en ningiin momento, ni tampoco
asimilada como asegura Sanchez Le6n'®, los dos cultos conviven en
Enna para el uso politico del caudillo Euno'*"’. Sin embargo, es muy

populi Romani, cum esset in urbe nostra Cereris pulcherrimum et magnificentissimum
templum, tamen usque Hennam profecti sunt. Tanta erat enim auctoritas et uetustas illius
religionis ut, cum illuc irent, non ad aedem Cereris sed ad ipsam Cererem proficisci
uiderentur; Cic. Ver. 4.108.

1404 Brennan (1993), 168-169.

1405 Sanchez Leon (2004a), 142. La embajada tuvo como objetivo segin Spaeth, la expiacion
de los crimenes de consecratio bonorum 'y consecratio capitis; Spaeth (1990), 194-195.

1406 Sanchez Ledn (2004a), 140.

97 Me baso en un fragmento de Cicerén donde se afirma que los rebeldes no llegaron a
destruir el templo de Ceres en Enna, comparando la accién con los actos del corrupto

351



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

probable que los romanos no lo percibieran de la misma forma'*®,

gobernador Verres, figura criticada por el autor; Cic. Ver. 4.112.
108 Nogl (2013), 102.

352









Conclusiones

“En Roma la filosofia no alcanzé nunca el rango de virtud
publica”*”, por lo tanto nunca llegd a ser una actividad importante, ya
que alejaba de la politica al individuo. La mayoria de autores
coinciden en este hecho, la filosofia no tendra relevancia en la vida
politica del romano, pero si en su vida privada, en su estado de otium,
por ello se dara una diferenciacion, entre el otium y el negotium o la
vida privada y la publica''®. Salvador Mas opina que esta
diferenciacion se dard por el uso practico de la filosofia y el saber

griego, y que:

“En definitiva, no es filohelenismo o anti-helenismo
de Roma, sino el control de la influencia de la cultura
griega, la invencion de una Grecia asimilable con y desde
categorias romanas, un Oriente en funcion de los
intereses de la oligarquia senatorial”™'*"",

Encontramos muchos ejemplos de la ambigiiedad de los romanos
frente a la cultura griega. Javier Navarro definird esta situacién como:

“Con frecuencia (se) ha calificado la actitud de
Roma hacia los griegos como ambigua, ambivalente e
incluso maquiavélica: respeto, admiracion y aceptacion
de su cultura, por un lado; a la vez que violencia y
rechazo por otro; lo que vendria a ser una especie de
esquizofrenia, que llevaba a los romanos a actitudes
contrapuestas”'*'2,

Todos los autores reconocen la existencia de esa dualidad, aunque

149 Garcia Fernandez (2001), 311.

4197 o5 politicos romanos diferenciaban su gusto por la cultura y sus deberes con la ciudad
entre su vida privada y publica; McMullen (1991), 419-438.

1411 Mas (2006b), 27.

412 Navarro (2002), 41-42.



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

se diferencien de distintas maneras. Mas afirmard pues que ese
dualismo se conducia de una manera controlada por el senado romano
y que las distintas facciones utilizarian el influjo de cultura griega para
una “invencion” de Grecia asimilandola a la cultura romana'*". Segin
Fitzpatrick, el imperialismo, como demostr6 Carnéades, esta
igualmente disponible para la critica o la defensa como justo e
injusto'!*. Ya en Ciceron se aprecia este debate sobre la justicia del
imperio que durard hasta hoy dia. En opinion de Ferrary, la tematica
del discurso de Carnéades giraria en torno a la justicia, pero disiente
en que la parte del libro III de Sobre la republica que trata sobre la
justicia de las naciones, sea parte del discurso de Carnéades, ya que
Carnéades no dejo nada escrito y por ello Cicerén no tuvo forma de
inspirarse en el filosofo cirenaico'". Biichner, por el contrario,
afirmaria que varias partes del discurso procederian de Carnéades,
pero que Cicerdn lo adaptd a la conciencia romana'*'®. Asi pues, se
dudara sobre la fuente primordial del posible discurso de Carnéades,
donde es dificil discernir entre qué parte es estrictamente de Cicerén y
cudl de Carnéades.

Sumando todos estos aspectos, la helenizacion influyé en gran
medida en la sociedad romana. La romana era una civilizacion
cambiante que se adaptaba a las circunstancias que se le presentaban
transformandolas a su estilo de vida. Los romanos deben su triunfo, no
a su pretendido conservadurismo, sino a su capacidad de adaptarse y
de encontrar respuestas nuevas a desafios nuevos. Al principio no
habituados a dividir sus tropas en manipulos, toman esta tactica de los
samnitas, derrotandolos con sus mismas armas; en la lucha contra los
cartagineses, este pueblo poco habituado al mar, construye grandes
flotas y consigue vencer a esta nacion marinera en el mar. Los patres
familias romanos, y antes que ninguno Caton el Viejo, adoptan la

1413 Mas (2006b), 46.

1414 Fitzpatrick (2010), 20.
1415 Ferrary (1988).

1416 Biichner (1984), 298.

356



Conclusiones

moderna explotacion agricola helenistica en forma de plantacion.
Nuevas formas de vida encuentran expresion en la disposicion segin
el modelo helenistico de casas alrededor de plazas publicas. En el
cuadro del desarrollo de Italia, como pais dotado de una civilizacion
propia, se incluye también la formacion de un conocimiento que
encuentra su reflejo en un enfrentamiento particular con la literatura
griega'!’.

En definitiva, creo que para entender mejor la influencia de la
cultura griega en la vida romana, y en particular en el ambito politico,
debemos dividir a la nobleza en dos grupos diferentes. Estos dos
grupos no se dividirian como la clasica division de filo-helenos y
aquellos que no lo son, puesto que considero que la influencia griega
era algo imparable y que, en general, no deseaba ser detenido. Lo que
divide a estos grupos sera la propia division que Caton realiza, y el eje
central sera el momento. El momento en el que la cultura griega deba
ser utilizado, es decir, en el ambito publico y el privado. Para Caton, la
cultura griega es provechosa siempre y cuando quede relegada a un
ambito privado y no afecte la vida publica, es correcto para el otium,
no para el negotium. En cambio, otros sectores, utilizan el saber griego
en un beneficio politico, como lo hace Tiberio con el estoicismo, o
como los ejemplos ya tratados del s. I como Bruto con el platonismo,
Casio con el epicureismo y Catén el Joven con el estoicismo. Este
segundo grupo serd aquel que acaba dominando el panorama politico
romano (el propio bisnieto de Caton el Censor se convierte en el
ejemplo romano del sabio estoico).

En cuanto a los Graco, la idea principal que hemos venido
sosteniendo a lo largo de estas paginas pasa por la necesidad de evitar
las lecturas demasiado simples a la hora de analizar el periodo
comprendido entre los mandatos como tribunos de la plebe de los
hermanos Graco (133-121). Hemos querido insistir en la diversidad de
opiniones y matices dentro del estoicismo, una diversidad que podia

1417 Von Albrecht (1997), 78.

357



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

desembocar incluso en posturas contradictorias entre si. Esta idea, que
ha sido debatida ya en varias ocasiones por los historiadores de la
filosofia'*'®, debe, a nuestro juicio, complementarse con otra, mas
novedosa, referida a la diversidad de planteamientos entre ambos
hermanos, vistos tradicionalmente como si conformasen una unidad
sin matices. En efecto, la mayor parte de las fuentes antiguas los
presenta como si sus iniciativas y proyectos legislativos respondieran
a un mismo proyecto ideologico —tenga éste o no sus raices en el
estoicismo-, pero no podemos pasar por alto el hecho de que todas
ellas son posteriores al fracaso de sus esfuerzos y, en su mayor parte,
adoptan una perspectiva hostil hacia ellos. Con todo, diversas
referencias en los autores antiguos nos han permitido intuir algunas
diferencias que pueden ser significativas. A esto se afiade que un
estudio minucioso de sus leyes muestra que iban dirigidas a grupos
sociales no exactamente coincidentes: mientras que la ley agraria de
Tiberio pretendia satisfacer las ambiciones de los ciudadanos
desprovistos de tierras propias que cultivar, con la intencidon
seguramente de ampliar la base del reclutamiento, que €l creia en
peligro por el declive del pequeiio campesinado. El amplio programa
legislativo de su hermano Cayo tenia perspectivas mucho mas
radicales, pues pretendia una cierta democratizacion de la constitucion
romana, abriéndola a la participacion efectiva de los equites.

Tiberio Graco responde de manera mas contundente a la llamada
del estoicismo, dada la mayor influencia que en ¢l ejerce Blosio de
Cumas, uno de sus mas fervientes colaborados y devoto idealista,
como quedd demostrado tanto en el juicio que hubo de afrontar, como
en el destino elegido para su exilio (la rebelion de Aristonico en Asia).
Tiberio muestra una mayor atenciéon a la reforma agraria, pilar
fundamental de su politica, y el reparto equitativo de lo publico,
cuestion que denota la influencia de su maestro. Cayo, sin embargo,
no compartird las mismas ideas, y por eso decide no ayudar a su

418 Desde Pohlenz (2005) hasta Erskine (1990).

358



Conclusiones

hermano. Cuando interviene de modo mas activo en politica, intenta
alterar las relaciones de poder para beneficiar a la plebe, dado que sus
reformas tienen un alcance mas populista que las de su hermano:
mientras que Tiberio se apoya politicamente en miembros ilustres de
la sociedad romana, Cayo sustenta su poder en la plebe. De ese modo,
aprovechando también la herencia politica que su hermano mayor le
ha legado, puede plantear un programa reformista diferente y mas
ambicioso.

Una adecuada valoracién del problema que hemos abordado en
esta tesis doctoral supone reconocer las graves limitaciones —en ultima
instancia, insolubles- que presentan nuestras fuentes. Por referencias
indirectas, podemos darnos cuenta, con horror, de lo que hemos
perdido, porque conocemos los titulos y el nimero de libros de las
obras filoséficas de pensadores que nosotros ya no podemos leer, pero
que los Graco y sus criticos pudieron conocer y seguramente
conocieron. No tenemos ni una sola obra completa de Crisipo, de
Zenon de Elea, de Filon de Larisa y de Antioco de Ascalon, pese a que
sabemos que fueron escritores prolificos. Hemos de contentarnos con
citas indirectas, algun fragmento o resumenes tardios, lo cual nos
obliga a tolerar amplios margenes de incertidumbre. Asi, las
propuestas de Tiberio han podido vincularse con iniciativas radicales
de autores estoicos, que arrancan con el propio Zendn, y que
defienden la justicia de un reparto de tierras entre los ciudadanos. Sin
embargo, para los aspectos mas propiamente politicos, que es donde
inciden las reformas de Cayo Graco, nos falta un punto de apoyo claro
en las fuentes conservadas, lo que no quiere decir necesariamente que
no lo hubiera; sencillamente, las reflexiones de los estoicos sobre cual
era el mejor régimen politico no han llegado a nosotros. De modo
paradojico, contamos en este caso con una critica durisima, si bien
breve, la de Varron, que hemos podido demostrar que se asienta en
ultima instancia en las reflexiones platonicas sobre el cambio
constitucional. Asi pues, en términos generales podremos concluir que

359



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

un cierto estoicismo (que se enraiza en el monismo psicoldgico de
Crisipo) sirvio de fundamento ideoldgico para las propuestas, en si
mismas, diferentes, de los hermanos Graco, del mismo modo que la
psicologia tripartita de Platon constituyd el modelo en el que se
basaron las criticas: la necesaria colaboracion entre las partes del alma
implica el sometimiento de todos a la razon, del mismo modo que en
la sociedad politica todos los grupos o partes de la ciudad deben
obedecer a los dictados del senado, que es la sede de la razon, del
consilium.

Posidonio, aunque estoico, era partidario de la psicologia
platonica y rechazaba la perspectiva crisipea. Su posicion, que era
contraria a la de Cayo Graco, y su figura, resumen en si misma las
dificultades a las que nos hemos tenido que enfrentar en esta tesis
doctoral. Si bien fue un escritor muy prolifico y un fil6sofo de enorme
altura, que ejerci6 una influencia notable en la politica romana, apenas
nada ha llegado a nosotros de su extensa obra. Politicos de primera
linea fueron a visitarle a Rodas, donde Pompeyo, como muestra de
respeto, hizo que los lictores abatiesen las fasces en su presencia'*".
Su talla y su influencia sirvieron para que la Quellenforschung de
finales del siglo XIX desplegase toda su técnica, hasta el punto de que,
en un extenso articulo, Busolt sostuvo que buena parte de la
Biblioteca historica de Diodoro Siculo lo habia utilizado a él como
fuente, practicamente Unica. Esta hipotesis se ha mantenido mas o
menos vigente hasta nuestros dias, si bien no han faltado tampoco las
criticas. Tras un analisis detallado, coincidimos con Busolt, si bien no
hay razon para excluir que Diodoro Siculo pudiese utilizar otras
fuentes.

La exposicion diodorea (tomada de Posidonio) sobre la primera
guerra servil contiene en si misma el discurso estoico sobre los modos

de dominacion, que se aplican tanto al imperialismo de Roma'*,

1419 Plin. NH 7.112; cft. Cic. Tusc. 2.61; Plu. Pomp. 42.10 y Str. 11.1.6.
1420 Segiin mostrd Strasburger (1965).

360



Conclusiones

como a la relacion entre duefios y esclavos: en ambos casos, la dureza
excesiva conduce a la rebelion. Tras el analisis realizado, podemos
asegurar que Diodoro realiza una interpretacion estoica sobre el
conflicto siciliano. Las pruebas terminoldgicas son claras y las partes
de la narracion que encajan con el ideal estoico son innegables. Nos
enfrentamos a dos parejas, que compartieron un proyecto de rebelion
o de cambio frente al orden establecido, analizadas de modo bipolar.
En cada caso, uno de los integrantes (Tiberio, Cleobn/Comano) se nos
muestra bajo una luz favorable, mientras que el otro miembro de la
pareja (Cayo, Euno) es objeto de critica severa. Tanto la dominacioén
como la rebelion o el desafio a esa misma dominacion deben hacerse,
segun Posidonio, moderadamente. Es gracias a esta idea que las
figuras de Damofilo y Megalis o de Antigenes y Fito y el mal trato que
gjercian sobre sus esclavos, adquieran una relevancia tal en la
narracion. La influencia del elemento sirio en la revuelta es vital para
poder visualizar mejor al conjunto rebelde del conflicto, por lo que el
analisis sobre los distintos aspectos que pueden encontrarse en la
narracion resultan indispensables para este fin. Del mismo modo, una
vision sobre la embajada enviada a Sicilia resulta 1til en cuanto a nexo
con los Graco, y en cuanto a la respuesta del senado frente a lo
acontecido tanto en Roma como en Sicilia (buscando la expiacion por
el asesinato de un tribuno y la purificacion de un santuario).
1421

‘Omnep Ede1 0o *.

1421 Eyc. 2.5.

361






Bibliografia
5.1 - FUENTES"

1. AGUSTIN DE HIPONA (354-430 d.C.):
1. De ciuitate Dei:

1.0riginal: McCRACKEN, G.E. (1966), The city of God
against the pagans, LOEB, London. / GREENE, W.C.
(1969), Saint Augustine. The city of God against the
pagans in seven volumes. VI. Book XVIII, Chapter
XXXVI-Book XX, LOEB, London.

2.Traduccion: SANTA MARTA, S., FUERTES, M.
(2006), La ciudad de Dios, Homo Legens, Madrid. /
MARINA SAEZ, RM.? (2007), San Agustin. La
ciudad de Dios. Libros I-VII, Gredos, Madrid. /
MARINA SAEZ, RM.? (2012), San Agustin. La
ciudad de Dios. Libros VIII-XV, Gredos, Madrid.

2. Sermones in epistolas apostolicas:

1.Original: PARTOENS, G. (2008), Sancti Aurelii
Augustini sermones in epistolas apostolicas. I, Brepolis
Publishers, Turnhout.

2. AMPELIO, L. (ss. III-1V d.C.):

1.Original: ARNAUD-LINDET, M.-P. (1993), L.
Ampelius. Aide-Mémoire (Liber memorialis), Les
Belles Lettres, Paris.

Las fuentes estan catalogadas en orden alfabético, seguidas de la obra correspondiente (en
caso de que el autor tenga mas de una) y de la version original y la version castellana
utilizadas. Las obras que no aparezcan en su version traducida han sido directamente
tratadas debido a la inexistencia de la traduccion o a la imposibilidad de adquirirla. En
estos casos, la traduccion ha sido realizada sobre las lenguas clasicas, o sobre las
traducciones no hispanicas a las que he podido acceder. Los manuales seran citados tanto
en este apartado para el autor que se haya utilizado, como en el apartado bibliografico,
punto 5.2.



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

3. APIANO DE ALEJANDRIA (95-165 d.C.):
1. Historia romana:
1.O0riginal: WHITE, H. (1964), Appian's Roman History
in four volumes. Ill, LOEB, London. / WHITE, H.
(1979), Roman History, LOEB, London.
2.Traduccion: SANCHO ROYO, A. (1985), Historia
romana. II. Guerras civiles (Libros I-1I), Gredos,
Madrid. / SANCHO ROYO, A. (1985), Historia
romana. IlII. Guerras civiles (Libros III-V), Gredos,
Madrid.
4. ARISTOTELES DE ESTAGIRA (384-322):
1. Politeia:
1.0riginal: RACKHAM, H. (1959), Aristotle. Politics,
LOEB, London.
2.Traduccién: GARCIA VALDES, M. (1988), Aristételes.
Politica, Gredos, Madrid. / GARCIA GUAL, C.,
PEREZ JIMENEZ, A. (1999), Aristételes. Politica,
Alianza, Madrid. / LOPEZ BARJA DE QUIROGA,
PM., GARCIA FERNANDEZ, E. (2005), Politica.
Aristoteles, Istmo, Madrid.
5. ATENEO DE NAUCRATIS (170-223 d.C.):
1. Deipnosophistae:
1.0riginal: DOUGLAS OLSON, S. (2008), Athenaeus.
The learned banqueters. Books VI-VII, LOEB,
Cambridge. / DOUGLAS OLSON, S. (2010),
Athenaeus. The learned banqueters. Books 12-13.594b,
LOEB, Cambridge. / DOUGLAS OLSON, S. (2011),
Athenaeus. The learned banqueters. Books 13.594b-14,
LOEB, Cambridge.
2.Traduccién:RODRIGUEZ-NORIEGA GUILLEN, L.
(1998), Ateneo. Banquete de los eruditos. Libros III-V,
Gredos, Madrid.

364



Bibliografia

6. AULO GELIO (130-180 d.C.):
1.Original: ROLFE, J.C. (1970), The Attic nights of Aulus
Gellius in three volumes. I, LOEB, London. / ROLFE,
J.C. (1968), The Attic nights of Aulus Gellius in three
volumes. II, LOEB, London. / ROLFE, J.C. (1967),
The Attic nights of Aulus Gellius in three volumes. 111,
LOEB, London.
2.Traduccién: LOPEZ MOREDA, S. (2009), Noches
Aticas, Akal, Madrid.
7. CATON EL CENSOR, M.P. (234-149):
1. De agricultura:
1.0riginal: HOOPER, W.D. (1979), Marcus Porcius
Cato. On Agriculture. Marcus Terentius Varro. On
Agriculture, LOEB, London.
2.Traducciéon: GARCIA-TORANO MARTINEZ, A.
(2012), Caton el censor. Tratado de agricultura.
Fragmentos, Gredos, Madrid.
2. Origines:
1.O0riginal: CHASSIGNET, M. (1986), Caton. Les
origines (Fragments), Les Belles Lettres, Paris. /
CORNELL, T.J. (2013c¢), The Fragments of the Roman
Historians. Volume II. Texts and translations, Oxford
University Press, Oxford.
2.Traduccién: GARCIA-TORANO MARTINEZ, A.
(2012), Caton el censor. Tratado de agricultura.
Fragmentos, Gredos, Madrid.
8. CESAR, C.J (100-44):
1. Bellum ciuile:
1.O0riginal: PESKETT, A.G. (1914), Caesar. The civil
wars, LOEB, London.
2.Traduccion: CALONGE, J., QUETGLAS, P.J. (2005),
Guerra Civil, Gredos, Madrid.

365



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

9. CICERON, M.T. (106-43):

366

1. Academica:

1.0riginal: RACKHAM, H. (1967), Cicero in twenty-
eight volumes. XIX. De natura deorum. Academica,
LOEB, London.

. Ad Atticum:

1.O0riginal: WINSTEDT, E.O. (1913), Cicero. Letters to
Atticus in  three volumes. I, LOEB, London. /
WINSTEDT, E.O. (1913), Cicero. Letters to Atticus in
three volumes. 11, LOEB, London. / WINSTEDT, E.O.
(1961), Cicero. Letters to Atticus in three volumes. 111,
LOEB, London.

2.Traduccién: RODRIGUEZ-PANTOJA MARQUEZ,
M., MAGALLON GARCIA, Al (1996), Cicerén.
Cartas. 1. Cartas a Atico (cartas 1-161D), Gredos,
Madrid. / RODRIGUEZ-PANTOJA MARQUEZ, M.,
MAGALLON GARCIA, A L (1996), Cicerén. Cartas.
II. Cartas a Atico (cartas 162-426), Gredos, Madrid.

. Brutus:

1.Original: HENDRICKSON, G.I. (1971), Cicero in
twenty-eight volumes. V. Brutus. Orator, LOEB,
London.

2.Traduccion: MANAS NUNEZ, M. (2000), Cicerén.
Bruto [Historia de la elocuencia romanaj, Alianza,
Madrid.

. De diuinatione:

1.O0riginal: ARMISTEAD FALCONER, W. (1979),
Cicero. On old age. On friendship. On divination,
LOEB, London.

2.Traduccion: ESCOBAR, A. (1999), Cicerén. Sobre la
adivinacion. Sobre el destino. Timeo, Gredos, Madrid.

. De domo sua:



6.

7.

Bibliografia

1.Original: WATTS, N.H. (1965), Cicero. The speeches.
Pro Archia Poeta. Post Reditum in Senatu. Post
Reditum ad Quirites. De Domo Sua. De Haruspicum
Responsis. Pro Plancio, LOEB, London.

De finibus bonorum et malorum:

1.0riginal: RACKHAM, H. (1914), Cicero. De finibus
bonorum et malorum, LOEB, London. / RACKHAM,
H. (1971), Cicero in twenty eight volumes. XVII. De
finibus bonorum et malorum, LOEB, London.

2.Traduccion: HERRERO LLORENTE, V.-J. (1987), M.
Tulio Ciceron. Del supremo bien y del supremo mal,
Gredos, Madrid.

De lege agraria:

1.Original: HENRY FREESE, J. (1967), Cicero in twenty-
eight volumes. VI. Pro Publio Quinctio. Pro Sexto
Roscio Amerino. Pro Quinto Roscio Comoedo. De lege
agraria 1., 11, 111, LOEB, Cambridge.

2.Traduccion: ASPA CEREZA, J. (1991), M. Tulio
Ciceron. Discursos. Ill. En defensa de P. Quincio. En
defensa de Q. Roscio, el comico. En defensa de A.
Cecina. Acerca de la ley agraria. En defensa de L.
Flaco. En defensa de M. Celio, Gredos, Madrid.

De legibus:

1.0riginal: WALKER KEYES, C. (1966), Cicero. De re
publica. De legibus, LOEB, London. / POWELL,
J.G.F. (2006), M. Tulli Ciceronis. De re publica. De
legibus. Cato Maior de senectute. Laelius de amicitia,
Oxford University Press, Oxford.

2.Traducciéon: PABON DE ACUNA, C.T. (2009), Marco
Tulio Ciceron. Las leyes, Gredos, Madrid.

De natura deorum:

1.0riginal: RACKHAM, H. (1967), Cicero in twenty-

367



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

368

eight volumes. XIX. De natura deorum. Academica,
LOEB, London.
2.Traduccién: ESCOBAR, A. (1999), De natura deorum,
Gredos, Madrid.
10. De officiis:
1.Original: MILLER, W. (1968), Cicero in twenty-eight
volumes. XXI. De officiis, LOEB, London.
2.Traduccion: GUILLEN CABANERO, J. (1989),
Ciceron. Sobre los deberes, Alianza, Madrid.
11. De oratore:
1.0riginal: SUTTON, E.W., RACKHAM, H. (1979),
Cicero in twenty-eight volumes. IIl. De oratore. In two
volumes. 1. Books I, I, LOEB, Cambridge. /
RACKHAM, H. (1982), Cicero in twenty-eight
volumes. 1V. De oratore. Books III. De fato. Paradoxa
stoicorum. De partitione oratoria, LOEB, Cambridge.
2.Traduccion: JAVIER ISO, J. (2002), De oratore,
Gredos, Madrid.
12. De re publica:
1.0riginal: WALKER KEYES, C. (1966), Cicero. De re
publica. De legibus, LOEB, London. / POWELL,
J.G.F. (2006), M. Tulli Ciceronis. De re publica. De
legibus. Cato Maior de senectute. Laelius de amicitia,
Oxford University Press, Oxford.
2.Traduccion: D'ORS, A. (1984), Sobre la Republica,
Gredos, Madrid.
13. Epistolae ad familiares:
1.Original: SHACKLETON BAILEY, D.R. (2004), Cicero.
Epistulae ad familiares. Volume I 62-47 B.C.,
Cambridge  University  Press, = Cambridge. /
SHACKLETON BAILEY, D.R. (2004), Cicero.
Epistulae ad familiares. Volume 1I. 47-43 B.C.,



Bibliografia

Cambridge University Press, Cambridge.
14. Epistolae ad Marcum Brutum:
1.0riginal: CARY, M. (1960), Cicero. The letters to his
friends in three volumes. Ill (Including the letters to
Quintus). The letters to Brutus, LOEB, London.
15. In Verrem:
1.0riginal: GREENWOOD, L.H.G. (1959), Cicero. The
Verrine Orations. In two volumes. I. Against Caecilius.
Against Verres: Part one, part two, books I and II,
LOEB, London. / GREENWOOD, L.H.G. (1976),
Cicero in twenty-eight volumes. VIII. The Verrine
Orations. In two volumes. Il. Against Verres: Part two,
books 111, IV and V, LOEB, Cambridge.
2.Traduccion: REQUEJO PRIETO, J.M. (1990), M. Tulio
Ciceron. Discursos. 1. Verrinas. Discurso contra Q.
Cecilio. Primera sesion. Segunda sesion (discursos Iy
1l), Gredos, Madrid. / REQUEJO PRIETO, J.M.
(1990), M. Tulio Ciceron. Discursos. II. Verrinas.
Segunda sesion (discursos I11I-V), Gredos, Madrid.
16. Laelius/De amicitia:
1.0Original: ARMISTEAD FALCONER, W. (1979),
Cicero. On old age. On friendship. On divination,
LOEB, London. / POWELL, J.G.F. (2006), M. Tulli
Ciceronis. De re publica. De legibus. Cato Maior de
senectute. Laelius de amicitia, Oxford University
Press, Oxford.
2.Traduccién: CABANERO, J.G. (2002), La Amistad,
Trotta, Madrid.
17. Orator:
1.Original: HUBBELL, HM. (1971), Cicero in twenty-
eight volumes. V. Brutus. Orator, LOEB, London.
18. Pro Archia poeta:

369



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

370

1.O0riginal: WATTS, N.H. (1965), Cicero the speeches.
Pro Archia poeta. Post reditum in senatu. Post reditum
ad Quirites. De domo sua. De haruspicum responsis.
Pro Plancio, LOEB, London.
2.Traduccion: D'ORS, A., TORRENT, F. (1992), Ciceron.
Defensa del poeta Arquias, Ediciones Clasicas Madrid,
Madrid.
19. Post reditum in senatu:
1.O0riginal: WATTS, N.H. (1965), Cicero. The speeches.
Pro Archia Poeta. Post Reditum in Senatu. Post
Reditum ad Quirites. De Domo Sua. De Haruspicum
Responsis. Pro Plancio, LOEB, London.
20. Pro Murena:
1.0riginal: MACDONALD, C. (1977), Cicero in twenty-
eight volumes. X. In Catilinam I-1V. Pro Murena. Pro
Sulla. Pro Flacco, LOEB, Cambridge.
2.Traduccion: ASPA CEREZA, J. (1995), Ciceron.
Discursos. V. En defensa de Sexto Roscio Amerino. En
defensa de la ley Manilia. En defensa de Aulo
Cluencio. Catilinarias. En defensa de Lucio Murena,
Gredos, Madrid.
21. Pro Sestio:
1.0riginal: GARDNER, R. (1966), Cicero. The speeches.
Pro Sestio and In Vatinium, LOEB, Cambridge.
2.Traduccion: BANOS BANOS, J.M. (1994), M. Tulio
Ciceron. Discursos. 1V. En agradecimiento al senado.
En agradecimiento al pueblo. Sobre la casa. Sobre la
respuesta de los aruspices. En defensa de P. Sestio.
Contra P. Vatinio. En defensa de T. Anio Milon,
Gredos, Madrid.
22. Topica:
1.Original: HUBBELL, H.M. (1976), Cicero in twenty-



Bibliografia

eight volumes. II. De inventione. De optimo genere
oratorum. Topica, LOEB, London.
2.Traduccion: REYES CORIA, B. (2006), Topicos = M.
Tulli  Ciceronis  Topica, Universidad Nacional
Autéonoma de México, México D.F.
23. Tusculanae disputationes:
1.Original: KING, J.E. (1971), Cicero in twenty-eight
volumes. XVIII.  Tusculan disputations, LOEB,
Cambridge.
2.Traducciéon: MEDINA GONZALEZ, A. (2005),
Disputaciones Tusculanas, Gredos, Madrid.
10. CLEMENTE DE ALEJANDRIA (150-217 d.C.):
1. Stromata:
1.Original y traducciéon: MERINO RODRIGUEZ, M.
(2003), Clemente de Alejandria. Stromata IV-V.
Martirio cristiano e investigacion sobre Dios, Ciudad
Nueva, Madrid.
11. DIODORO DE SICILIA (90-30):
1. Bibliothecae historicae:
1.Original: OLDFATHER, C.H. (1979), The Library of
History, LOEB, London. / WALTON, F.R. (1984),
Diodorus of Sicily in twelve volumes. XII. Fragments
of books XXXIII-XL, LOEB, London. / COHEN-
SKALLI, A., GOUKOWSKY, P. (2006), Bibliothéeque
historique: fragments, Les Belles Letttres, Paris.
2.Traduccion: GOUKOWSKY, P. (2014), Diodore de
Sicile, Bibliotheque Historique, Fragments, Tome 1V,
Livres XXXIII-XL, Belles Lettres, Collection Des
Universites de France Serie Grecque, Paris.
12. DIOGENES LAERCIO (180-240 d.C.):
1. Uitae Philosophorum:
1.Original: HICKS, R.D. (1980), Diogenes Laertius.

371


http://www.thelatinlibrary.com/cicero/tusc.shtml

ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Lives of eminent philosophers. In two Volumes. I,
Harvard University Press, Cambridge. / HICKS, R.D.
(1991), Diogenes Laertius. Lives of eminent
philosophers. In two Volumes. II, Harvard University
Press, Cambridge.

2.Traduccion: ORTIZ Y SANZ, D.J. (1914), Vidas de los
filosofos mas ilustres, Biblioteca Clasica, Madrid. /
GARCIA GUAL, C. (1988), La Secta del Perro.
Diogenes Laercio. Vidas de los filosofos cinicos,
Alianza, Madrid. / GARCIA GUAL, C. (2007), Vidas y
opiniones de los filosofos ilustres, Alianza, Madrid.

13. DION CASIO (155-235 d.C.):
1. Historia romana:

1.O0riginal: CARY, E. (1914), Dio's roman history in nine
volumes. 1, LOEB, London. / CARY, E. (1914), Dio's
roman history in nine volumes. II, LOEB, London. /
CARY, E. (1914), Dio's roman history in nine volumes.
111, LOEB, London. / CARY, E. (1914), Dio's roman
history in nine volumes. 1, LOEB, London. / CARY, E.
(1916), Dio's roman history in nine volumes. IV, LOEB,
London. / CARY, E. (1955), Dio's roman history in
nine volumes. V, LOEB, London. / CARY, E. (1955),
Dio's roman history in nine volumes. VI, LOEB,
London. / CARY, E. (1955), Dio's roman history in
nine volumes. VII, LOEB, London. / CARY, E. (1925),
Dio's roman history in nine volumes. VIII, LOEB,
London. / CARY, E. (1955), Dio's roman history in
nine volumes. I1X, LOEB, London.

2.Traduccién: PLACIDO SUAREZ, D. (2004), Historia
romana. Libros I- XXXV (Fragmentos), Gredos, Madrid.

14. DION CRISOSTOMO (40-120 d.C.):
1.Original: BOST-POUDERON, C. (2011), Dion de

372



Bibliografia

Pruse dit Dion Chrysostome. Qeuvres. Premier
discours a Tarse (OR. XXXIII). Second discours a
Tarse (OR. XXXIV). Discours a Célenes de Phrygie
(OR. XXXV). Discours borysthénitique (OR. XXXVI),
Les Belles Lettres, Paris.
15. DIONISIO DE HALICARNASO (60-7):
1. Rhomaike Arkhaiologia:
1.Original: CARY, E. (1990), Dionysius of Halicarnassus.
The roman antiquities. Books I-11, LOEB, Cambridge.
2.Traduccién: JIMENEZ, E., SANCHEZ, E. (1984/1989),
Historia antigua de Roma, Gredos, Madrid.
16. DIOSCORIDES, P. (40-90 d.C.):
1.O0riginal: WELLMANN, M. (1958), Pedanii dioscuridis
anazarbei de Materia Medica, Weidmannos, Berlin.
17. EPICURO DE SAMOS (341-270):
1. Gnomologio Vaticano:
1.O0riginal: O'CONNOR, E. (1993), The essential
Epicururs.  Letters. Principal doctrines. Vatican
sayings. Fragments, Prometheus Books, Buffalo, New
York.
2.Traduccién: GARCIA GUAL, C., LLEDO, E., HADOT,
P. (2013), Epicuro. Filosofia para la felicidad, Errata
naturae editores, Madrid.
18. ESTOBEO, J. (ss. V-VI d.C.):
1.0riginal: WACHSMUTH, C. (1974/1884), loannis
Stobaei Anthologii. Libri duo priores, Weidmann,
Deutschland.
19. ESTRABON DE AMASIA (s. I):
1. Geographica:
1.0riginal: LEONARD JONES, H. (1970), Geography,
LOEB, London.
2.Traduccién: GARCIA RAMON, J.L., GARCIA

373



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

374

BLANCO, J. (1991), Estrabon. Geografia. Libros I-11,
Gredos, Madrid. / MEANA, M.*]., PINERO, F. (1992),
Estrabon. Geografia. Libros III-1V, Gredos, Madrid. /
TORRES ESBARRANCH, J.J. (2008), Estrabon.
Geografia. Libros VIII-X, Gredos, Madrid. / DE HOZ
GARCIA-BELLIDO, M.*P.  (2003),  Estrabon.
Geografia. Libros XI-XIV, Gredos, Madrid.
20. EUTROPIQO,F. (s. IV d.C.):
1. Breuiarium historiae romanae:
1.O0riginal: BIRD, H.W. (1993), Eutropius. Breviarium,
Liverpool University Press, Liverpool.
2.Traduccion: FALQUE, E. (1999), Breviario, Gredos,
Madrid.
21. FESTO, R. (s. IV d.C.):
1. Breuiarium Rerum Gestarum Populi Romani:
1.0riginal: ARNAUD-LINDET, M.-P. (1994), Festus.
Abrégé des hauts faits du peuple romain, Les Belles
Lettres, Paris.
22. FILODEMO DE GADARA (110- circa 40):
1. Index Stoicorum:
1.0riginal: DORANDI, T. (1994), Filodemo. Storia dei
filosofi: La stoa da Zenone a Panezio (PHerc. 1018),
Brill, Leiden, New York, Koln.
23. FLORO, L.A. (70-140 d.C.):
1. Epitome de Tito Livio bellorum omnium annorum DCC:
1.Original: SEYMOUR FORSTER, E. (1984), Epitome of
Roman History, LOEB, London.
2.Traducciéon: HINOJO ANDRES, G., MORENO
FERRERO, I. (2000), Floro. Epitome de la Historia de
Tito Livio, Gredos, Madrid.
24. FRONTINO, S.J. (40-103 d.C.):
1. Strategemata:



Bibliografia

1.Original: BENNETT, C.E. (1980), Stratagems, LOEB,
London.
25. GALENO, C. (129-216 d.C.):
1.0riginal: KUHN, C.G. (1964), Claudi Galeni opera
omnia, G. Olms, Hildesheim.
26. HERODOTO DE HALICARNASO (484-425):
1. Historiae:
1.0riginal: GODLEY, A.D. (1920), Herodotus in four
volumes. 1. Book I and 11, LOEB, London. / GODLEY,
A.D. (1921), Herodotus in four volumes. II. Book III
and IV, LOEB, London. / GODLEY, A.D. (1922),
Herodotus in four volumes. I1I. Book V and VII, LOEB,
London. / GODLEY, A.D. (1920), Herodotus in four
volumes. 1. Book I and 1I, LOEB, London. / GODLEY,
A.D. (1969), Herodotus in four volumes. IV. Book VIII
and I1X, LOEB, London.
2.Traduccién: GONZALEZ CABALLO, A. (1994),
Historias. Libros I-1V, Akal, Madrid.
27. HORACIO FLACO, Q. (65-8):
1. Epistulae:
1.0riginal: RUSHTON FAIRCLOUGH, H. (1978),
Epistles, LOEB, London.
28. JUSTINO, MLJ. (ss. II-I11 d.C.):
1. Epitoma historiarum Philippicarum:
1.O0riginal: MINEO, B., ZECCHINI, G. (2016),
Justin.Abrégé des Histoires Philippiques de Trogue
Pompée. Tome I. Livres I-X, Les Belles Lettres, Paris. /
MINEO, B., ZECCHINI, G. (2016), Justin.Abrégé des
Histoires Philippiques de Trogue Pompée. Tome I
Livres XI-XXXIII, Les Belles Lettres, Paris.
2.Traduccién: CASTRO SANCHEZ, J. (1995), Epitome,
Gredos, Madrid.

375



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

29. LACTANCIO, L.C.F. (ss. III-1V d.C.):
1. [Institutiones diuinae:
1.0Original: PERRIN, M. (1987), Lactance. Epitomé des
institutions divines, Les éditions du Cerf, Paris. /
HECK, E., WLOSOK, A. (1994), L. Caeli Firmiani
Lactanti. Epitome Divinarum Institutionum, Teubner,
Stuttgart.
2.Traduccién: SANCHEZ SALOR, E. (1990), Lactancio.
Instituciones divinas. Libros I-III, Gredos, Madrid. /
SANCHEZ SALOR, E. (1990), Lactancio.
Instituciones divinas. Libros IV-VII, Gredos, Madrid.
30. LUCIANO DE SAMOSATA (125-181 d.C.):
1. De Dea Syria:
1.Original: LIGHFOOT, J.L. (2004), Lucian. On the
Syrian Goddess, Oxford University Press, Oxford.
2.Traduccién: MESTRE ROCA, F., GOMEZ CARDO, P.
(2007), Luciano. Obras 1V. Relatos veridicos. Proceso
de consonantes. Sigma contra Tau. Ante las siete
vocales. Pseudosofista o solecista. Maestro de
oradores. Sobre la diosa siria. Lexifanes. Un critico
falaz o sobre el término "nefasto”. Como hay que
escribir la historia. Herodoto o Etion. Didlogo con
Hesiodo. Aquien dijo "Eres un Prometeo en tus
discursos"”, Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas, Madrid.
31. LUCRECIO, T. (s. I):
1.O0riginal: ROUSE, WH.D. (1975), Lucretius. De rerum
natura, LOEB, Cambridge.
2.Traduccion: SOCAS, F. (2003), La naturaleza, Gredos,
Madrid.

376



Bibliografia

32. NEPOTE, C. (s. D):
1. De uiris illustribus:
1.Original: ROLFE, J.C. (1994), Cornelius Nepos, LOEB,
Cambridge.
33. NUMENIO DE APAMEA (s. I1 d.C.):
1.0riginal: DES PLACES, E. (1973), Numénius.
Fragments, Les Belles Lettres, Paris.
34. OBSECUENTE, J. (s. IV d.C.):
1. Liber de prodigiis:
1.0riginal: SCHLESINGER, A.C., GEER, R.M. (1959),
Livy. History of Rome. Volume XIV. Summaries.
Fragments. Julius Obsequens. General index, LOEB,
Cambridge.
2.Traduccion: VILLAR VIDAL, J.A. (1995), Libro de los
Prodigios, Gredos, Madrid.
35. OROSIO, P. (circa 380-420 d.C.):
1. Historice aduersus paganos:
1.0riginal: ARNAUD-LINDET, M.-P. (1990), Orose.
Histoires (Contre les Paiens). Tome 1. Livres I-111, Les
Belles Lettres, Paris. / ARNAUD-LINDET, M.-P.
(2003), Orose. Histoires (Contre les Paiens). Tome II.
Livres IV-VI, Les Belles Lettres, Paris. / ARNAUD-
LINDET, M.-P. (2003), Orose. Histoires (Contre les
Paiens). Tome III. Livres VII. Index, Les Belles Lettres,
Paris.
2.Traduccién: SANCHEZ SALOR, E. (1982), Historias,
Gredos, Madrid.
36. PLATON DE ATENAS (427-347):
1. Leges:
1.Original: BURY, R.G. (1926), Plato. Laws in two
volumes. II, LOEB, London. / DIES, A. (1956), Platon.
Oeuvres completes. Tome XII (I partie). Les lois.

377



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

2.

3.

Livres VII-X, Les Belles Lettres, Paris. / BURY, R.G.
(1961), Plato. Laws in two volumes. 1, LOEB, London.

2.Traduccion: LARROYO, F. (1975), Las leyes, Porrua,
México, D.F.

Res publica:

1.0riginal: SHOREY, P. (1937), Plato. The republic in
two volumes. I. Books I-V, LOEB, London. / SHOREY,
P. (1942), Plato. The republic in two volumes. II. Books
VI-X, LOEB, London.

2.Traduccién: PABON, J.M., FERNANDEZ-GALIANO,
M. (2013), La Republica, Alianza, Madrid.

Politicus:

1.0Original: HERMANN, C.FR., WOHLRAB, M. (1925),
Plato. 3: Sophista. Politicus, Teubner, Leipzig.

Timaeus:

1.Original: BURY, R.G. (2005), Plato. Timaeus. Critias.
Cleitophon. Menexenus. Epistles, LOEB, Cambridge.

37. PLINIO EL VIEJO, G. (23-79 d.C.):

1.

Naturalis historia:

1.O0riginal: JONES, W.H.S. (1975), Pliny. Natural history
in ten volumes. Volume VIII. Libri XXVIII-XXXII,
LOEB, Cambridge. / RACKHAM, H. (1968), Pliny.
Natural History in ten volumes. Volume IX. Libri
XXXIII-XXXV, LOEB, London. / RACKHAM, H.
(1969), Pliny. Natural History in ten volumes. Volume
1I. Libri I1I-VIl, LOEB, London.

2.Traduccién: MARIA MOURE, A. (1995), Naturalis
Historia, Gredos, Madrid.

38. PLUTARCO DE QUERONEA (45-127 d.C.):

1.

378

Moralia:
1. Original: HELMBOLD, W.C. (1962), Plutarch's
Moralia in fifteen volumes. Volume VI. 439a-523b,



Bibliografia

LOEB, London. / CLEMENT, PA. (1969),
Plutarch's Moralia in fifteen volumes. VIII. 612b-
697¢, LOEB, London. / CASEVITZ, M., BABUT,
D. (2004), Plutarque. Ouvres morales. Tome XV. 1"
partie. Traité 70. Sur les contradictions stoiciennes.
Traité 71. Synopsis du traité. “Que les stoiciens
tiennent des propos plus paradox aux que les
poetes”, Les belles lettres, Paris. / POHLENZ, M.,
WESTMAN, R. (2001), Plutarchus. Moralia. Vol.
VI Fasc. 2, K.G. Saur Verlag, Miinchen.

2. Traduccion: MARTOS MONTIEL, J.F. (2004),
Plutarco. Obras morales y de costumbres
(Moralia). XII. Tratados antiepicureos, Gredos,
Madrid.

2. Uitae parallelae:
1. Brutus:

1. Original: PERRIN, B. (1918), Plutarch's lives in
eleven volumes. VI. Dion and Brutus. Timoleon and
Aemilius Paulus, LOEB, London.

2. Traduccién: SANCHEZ HERNANDEZ, J.P,
GONZALEZ GONZALEZ, M. (2009), Plutarco.
Vidas paralelas. VII. Demetrio — Antonio. Dion —
Bruto. Arato — Artajerjes — Galba — Oton, Gredos,
Madrid.

2.Cato Maior:

1. Original: PERRIN, B. (1914), Plutarch's lives in
ten volumes. II. Themistocles and Camillus.
Aristides and Cato Major. Cimon and Lucullus,
LOEB, London.

2. Traduccion: GUZMAN  HERMIDA, IM.,
MARTINEZ GARCIA, O. (2007), Plutarco. Vidas
paralelas. 1V. Aristides — Caton. Filopemén —

379



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Flaminino. Pirro — Mario, Gredos, Madrid.
3.Cato Minor:

1. Original: PERRIN, B. (1919), Plutarch's lives in
eleven volumes. VIII. Sertorius and Eumenes.
Phocion and Cato the younger, LOEB, London.

2. Traduccion: ALCALDE MARTIN, C,
GONZALEZ GONZALEZ, M. (2010), Plutarco.
Vidas paralelas. VIII. Focion — Caton el Joven.
Demostenes — Ciceron. Agis — Cleomenes — Tiberio
— Gayo Graco, Gredos, Madrid.

4.Cicero:

1. Original: MOLES, J.L. (2007), Plutarch. The life of
Cicero, Oxbow, Oxford.

2. Traduccion: ALCALDE MARTIN, C,
GONZALEZ GONZALEZ, M. (2010), Plutarco.

Vidas paralelas. VIII. Focion — Caton el Joven.
Demostenes — Ciceron. Agis — Cleomenes — Tiberio
— Gayo Graco, Gredos, Madrid.
5.Mario:

1. Original: PERRIN, B. (1920), Plutarch's lives in
eleven volumes. IX. Demetrius and Antony. Pyrrhus
and Caius Marius, LOEB, London.

2. Traduccion: GUZMAN  HERMIDA, JM,
MARTINEZ GARCIA, O. (2007), Plutarco. Vidas
paralelas. 1V. Aristides — Caton. Filopemén —
Flaminino. Pirro — Mario, Gredos, Madrid.

6.Pompeius:

1. Original: PERRIN, B. (1917), Plutarch's lives in
eleven volumes. V. Agesilaus and Pompey.
Pelopidas and Marcellus, LOEB, London.

7.Publicola:
1. Original: PERRIN, B. (1914), Plutarch. Lives.

380



Bibliografia

Theseus and Romulus. Lycurgus and Numa. Solon
and Publicola, LOEB, London.

2. Traduccion: PEREZ JIMENEZ, A. (1996),
Plutarco. Vida pararlelas. II. Solon — Publicola.
Temistocles — Camilo. Pericles — Fabio Maximo,
Gredos, Madrid.

8.Tiberius et Caius Gracchus:

1. Original: PERRIN, B. (1968), Plutarch's lives in
eleven volumes. X. Agis and Cleomenes, Tiberius
and Caius Gracchus. Philopoemen and Flamininus,
LOEB, London.

2. Traduccion: RANZ ROMANILLOS, A. (1951),
Tiberio y Cayo Graco, Austral, Buenos Aires. /
ALCALDE  MARTIN, C., GONZALEZ
GONZALEZ, M. (2010), Plutarco. Vidas
paralelas. VIII. Focion — Caton el Joven.
Demostenes — Ciceron. Agis — Cleomenes — Tiberio
— Gayo Graco, Gredos, Madrid.

39. POLIBIO DE MEGALOPOLIS (200-118):
1. Historiae:
1.0riginal: PATON, W.R. (1922), Polybius. The histories

in six volumes. I, LOEB, London. / PATON, W.R.

(1922), Polybius. The histories in six volumes. II,

LOEB, London. / PATON, W.R. (1925), Polybius. The

histories in six volumes. IV, LOEB, London. / PATON,

W.R. (1927), Polybius. The histories in six volumes. V,

LOEB, London. / PATON, W.R. (1968), Polybius. The

histories in six volumes. VI, LOEB, London. / PATON,

W.R. (1979), Polybius. The histories in six volumes.

III, LOEB, London. / PATON, W.R., WALBANK,

F.W., HABICHT, C. (2010), Polybius. The histories.

Books 1-2, LOEB, Cambridge. / WALBANK, F.W.,

381



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

HABICHT, C. (2010), Polybius. The histories. Books
3-4, LOEB, Cambridge. / WALBANK, F.W,
HABICHT, C. (2011), Polybius. The histories. Books
5-8, LOEB, Cambridge. / WALBANK, F.W,
HABICHT, C., DOUGLAS OLSON, S. (2012),
Polybius. The histories. Books 28-39, LOEB,
Cambridge.
2.Traduccion: BALASCH RECORT, M. (1981),
Historias, Gredos, Madrid. / RODRIGUEZ ALONSO,
C. (1986), Seleccion de Historias, Akal, Barcelona.
40. POSIDONIO DE APAMEA (135-51):
1.Original: EDELSTEIN, L., KIDD, IG. (1994),
Posidonius: Fragments, Cambridge University Press,
Chippenham.
41. QUINTILIANO, MLF. (35-95 d.C.):
1.Original: RUSSELL, D.A. (2001), Quintilian. The
orator's education. Books 9-10, LOEB, London. /
RUSSELL, D.A. (2001), Quintilian. The orator's
education. Books 11-12, LOEB, London.
42. SALUSTIO, G. (86-34):
1. Bellum Catilinae:
1.Original: ROLFE, J.C. (1995), Sallust, LOEB, London.
2.Traduccion: SEGURA RAMOS, B. (1997), Salustio.
Conjuracion de Catilina. Guerra de Jugurta.
Fragmentos de las “Historias”. Pseudo Salustio.
Cartas a César. Invectiva contra Ciceron. Pseudo
Ciceron. Invectiva contra Salustio, Gredos, Madrid.
2. Historiae / Bellum Iugurthinum /| PSEUDO-SALUSTIO;
Epistulae ad Caesarem senem de re publica:
1.Original: ROLFE, J.C. (1995), Sallust, LOEB, London.
2.Traduccion: SEGURA RAMOS, B. (1997), Fragmentos
de las “Historias”, Gredos, Madrid.

382



Bibliografia

43. SENECA, L.A. (4 a.C. - 65 d.C.):
1. Consolatio ad Helviam:

1.Original: BASORE, J.W. (1970), Seneca in ten volumes.
II. Moral essays. In three volumes. II, LOEB,
Cambridge.

. De beneficiis:

1.Original: BASORE, J.W. (1964), Seneca. Moral essays.
In three volumes. 111, LOEB, Cambridge.

. De clementia:

1.Original: BASORE, J.W. (1928), Seneca. Moral essays
in three volumes. I, LOEB, London. / BASORE, J.W.
(1963), Seneca. Moral essays, LOEB, London.

2.Traduccion: CODONER, C. (1988), Séneca. De
Clementia, Tecnos, Madrid.

De consolatione ad Marciam:

1.0riginal: BASORE, J.W. (1970), Seneca in ten volumes.
IlI. Moral essays. In three volumes. II, LOEB,
Cambridge.

Epistulae morales ad Lucilium:

1.O0riginal: GUMMERE, RM. (1979), Seneca. In ten
volumes. 1IV. Ad Lucilium epistulae morales in three
volumes. I, LOEB, London.

2.Traduccién: ROCA MELIA, 1. (1986), Séneca.
Epistolas morales a Lucilio. I (libros I-1X, Epistolas I-
80), Gredos, Madrid.

44. SEXTO EMPIRICO (160-210 d.C.):

1.

Aduersus Mathematicos:

1.0Original: BURY, R.G. (1961), Sextus Empiricus in four
volumes. IV. Against the professors, LOEB, London.

Contra dogmaticum:

1.Original: BURY, R.G. (1961), Sextus Empiricus in four
volumes. 1V. Against the professors, LOEB, London.

383



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

384

2.Traduccion: MARTOS MONTIEL, J.F. (2012), Contra
los dogmaticos, Gredos, Madrid.
3. Pyrrhoniae Hypotyposes:
1.Original: BURY, R.G. (1961), Sextus Empiricus in four
volumes. I. Outlines of pyrrhonism, LOEB, London.
2.Traducciéon: GALLEGO CAO, A., MUNOZ DIEGO, T.
(1993), Esbozos pirronicos, Gredos, Madrid.
45. SUETONIO, G. (70-126 d.C.):
1. De grammaticis:
1.0riginal: ROLFE, J.C. (1914), Suetonius in two
volumes. 11, LOEB, London.
2. Uitae Caesarum:
1.0riginal: ROLFE, J.C. (1914), Suetonius in two
volumes. 1, LOEB, London.
46. TITO LIVIO (59 a.C.-17 d.C.):
1. Ab urbe condita libri:
1.Original: SCHLESINGER, A.C. (1967), History of
Rome, LOEB, London.
47. VALERIO MAXIMO (s. I a.C. -s5.1d.C.):
1. Factorum et dictorum memorabilium:
1.0riginal: SHACKLETON BAILEY, D.R. (2000),
Valerius Maximus. Memorable doings and sayings.
Volume I Books 1-5, LOEB, Cambridge. /
SHACKLETON BAILEY, D.R. (2000), Valerius
Maximus. Memorable doings and sayings. Volume II.
Books 6-9, LOEB, Cambridge.
2.Traducciéon: LOPEZ MOREDA, S., HARTO
TRUJILLO, M.*L., VILLALBA ALVAREZ, J. (2003),
Hechos y dichos memorables: Libros I-VI, Gredos,
Madrid. / LOPEZ MOREDA, S., HARTO TRUJILLO,
M.L., VILLALBA ALVAREZ, J. (2003), Hechos y
dichos memorables: Libros VII-IX. Epitomes, Gredos,



Bibliografia

Madrid.
48. VARRON, M.T. (116-27):
1.0riginal: SALVADORE, M. (1999), M. Terenti Varronis
Fragmenta omnia quae extant. Pars I: Supplementum,
Georg Olms Verlag, Hildesheim. / SALVADORE, M.
(2004), M. Terenti Varronis Fragmenta omnia quae
extant. Pars II: De vita populi Romani libri 1V, Georg
Olms Verlag, Hildesheim.
49. VELEYO PATERCULO, C. (19 a.C. - 31 d.C.):
1. Historiae romanae:
1.Original: SHIPLEY, F.W. (1967), Velleius Paterculus.
Compendium of roman history. Res gestae divi Augusti,
LOEB, London.
2.Traduccién: SANCHEZ MANZANO, M.*A. (2001),
Historia Romana, Gredos, Madrid.

5.2 — BIBLIOGRAFiA

1. AALDERS, G.I.D. (1975), Political thought in Hellenistic
Times, Hakkert, Amsterdam.

2. AKAR, P. (2013), Concordia. Un idéal de la classe dirigeante
romaine a la fin de la République, Publications de la Sorbonne,
Paris.

3. ALDRETE, G.S. (2015), “La voz del pueblo: Clases bajas y
violencia politicamente motivada en las calle de Roma”,
Desperta Ferro: Arqueologia e Historia 2, 28-32.

4. ALESSE, F. (2000), La stoa e la tradizione socratica,
Bibliopolis, Napoli.

5. ALESSE, F. (2007), Alcuni esempi della relazione tra l'etica
Stoica e Platone, en M. BONAZZI, C. HELMIG (eds.),
Platonic Stoicism — Stoic Platonism. The Dialogue between
Platonism and Stoicism in Antiquity, Leuven University Press,
Leuven, 23-39.

385



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

386

10.

11.

12.

13.

14.

15.

ALGRA, K., BARNES, J., MANSFELD, J., SCHOFIELD, M.
(1999), The Cambridge History of Hellenistic Philosophy,
Cambridge University Press, Cambridge.

ALVAR, J. (2001), Los misterios. Religiones “orientales” en
el imperio romano, Critica, Barcelona.

ALVAREZ, D. (2001), <“Esklabo-iraultzak erromatar
errepublikaren krisialdian: gizarte gatazken eredu bat”, Uztaro
36, 25-39.

ANDRADE, N.J. (2013), Syrian Identity in the Greco-Roman
World, Cambridge University Press, Cambridge.

ANNAS, J. (1989), Cicero on stoic moral philosophy and
private property, en M.T. GRIFFIN, J. BARNES (eds.),
Philosophia Togata: Essays on Philosophy and Roman Society,
Oxford University Press, Oxford.

ANNAS, J. (1995), Aristotelian political theory, en A. LAKS,
M. SCHOFIELD (eds.), Justice and Generosity. Studies in
Hellenistic Social and Political Philosophy. Proceedings of the
Sixth Symposium Hellenisticum, Cambridge University Press,
Cambridge, 74-94.

ARENA, V. (2012), Libertas and the Practice of Politics in
Late Republican Rome, Cambridge University Press,
Cambridge.

ASHTON, R. (2013), The Use of the Cistophoric Weight
Standard  outside the Pergamene Kingdom, en P.
THONEMANN (ed.), Attalid Asia Minor. Money,
Internatioinal Relations and the State, Oxford University
Press, Oxford, 245-264.

ASTIN, A.E. (1967), Scipio Aemilianus, Clarendon Press,
Oxford.

ASTIN, A.E. (1989/2006), The Cambridge Ancient History:
Second Edition. Rome and the Mediterranean to 133 B.C. 8,
Cambridge University Press, Cambridge.



16.

17.

18.

19.

20.

21.

22.
23.

24.

25.

26.
217.

28.

Bibliografia

ATKINS, E.M. (1990), ““Domina et Regina Virtutum”: Justice
and Societas in the Officiis”, Phronesis 35.3, 258-289.

AX, W. (2000), “Dikaiarchs Bios Hellados und Varros De vita
populi Romani”, RhM 143, 337-361.

BABUT, D. (1963), “Les Stoiciens et I'amour”, REG 76, 55-
63.

BADIAN, E. (1967), Foreign -clientelae: 264-70 b.C,
Clarendon Press, Oxford.

BADIAN, E. (1968), Roman imperialism in the late republic,
Cornell University Press, New York.

BADIAN, E. (1972), Tiberius Gracchus and the beginning of
the roman revolution, en H. TEMPORINI (ed.), ANRW 1.1,
Walter de Gruyter & Co., Berlin/New York, 668-731.
BALDRY, H.C. (1959), “Zeno's ideal state”, JHS 79, 3-15.
BARNES, J., BURNYEAT, M., SCHOFIELD, M. (1980),
Doubt and Dogmatism: Studies in Hellenistic Epistemology,
Clarendon Press, Oxford.

BARNES, J. (1989), Antiochus of Ascalon, en M.T. GRIFFIN,
J. BARNES (eds.), Philosophia Togata, Oxford University
Press, Oxford, 51-96.

BELTRAN FORTES, J. (1996), La incorporacién de los
modelos griegos por las élites romanas en el ambito privado.
Una aproximacion arqueolégica, en E. FALQUE, F. GASCO
(eds.), Graecia Capta: De la conquista de Grecia a la
helenizacion de Roma, Universidad de Huelva. Servicio de
Publicaciones, Huelva, 201-232.

BENGTSON, H. (2008), Historia de Grecia, Gredos, Madrid.
BERNSTEIN, A.H. (1978), Tiberius Sempronius Gracchus.
Tradition and Apostasy, Cornell University Press, London.
BISPHAM, E.H., CORNELL, T.J. (2013), “Q. Fabius Pictor”,
en T.J.,, CORNELL (ed.), The Fragments of the Roman
Historians. Volume 1. Introduction, Oxford University Press,

387



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

388

29.

30.

31.

32.

33.

34.

35.

36.

37.

Oxford, 160-178.

BISPHAM, E.H., NORTHWOOD, S.J. (2013), “C. Acilius”,
en T.J., CORNELL (ed.), The Fragments of the Roman
Historians. Volume I. Introduction, Oxford University Press,
Oxford, 224-226.

BLANK, D. (2012), “Varro and Antiochus”, en D.N. SEDLEY
(ed.), The Philosophy of Antiochus, Cambridge University
Press, Cambridge, 250-289.

BLAZQUEZ, J.M., ALVAR, J., WAGNER, C.G. (1999),
Fenicios y cartagineses en el Mediterraneo, Céatedra, Madrid.
BOERI, M.D. (2014), “Lo justo lo es por naturaleza, no por
convencion. Los argumentos estoicos en contra de la esclavitud
y la doctrina de la oikeimoig”, Circe 18, 19-37.

BOMER, F. (1957), Untersuchungen uber die Religion der
Sklaven in Griechenland und Rom. Erster Teil: Die
Wichtigsten Kulte und Religionen in Rom und im lateinischen
Westen, Franz Steiner, Sttutgart.

BONNET, C. (1996), Astarté. Dossier documentaire et
perspectives historiques (Contributi alla Storia della Religione
Fenicio-Punica - II), Consiglio Nazionale delle Ricerche,
Roma.

BOREN, H.C. (1958), “The Urban Side of the Gracchan
Economic Crisis”, AHR 63, 890-898.

BOTTERI, P.,, RASKOLNIKOFF, M. (1979), “Posidonius,
“nom de notre ignorance”: A propos de la source de Diodore
de Sicile dans les fragments consacrés aux Gracques”, OS 5,
135-155.

BOTTERI, P., RASKOLNIKOFF, M. (1983), “Diodore, Caius
Gracchus et la démocratie”, Série Histoire Ancienne et
Médiévale 10, en C. NICOLET (ed.), Demokratia et
Aristokratia. A propos de Caius Gracchus: mots grecs et
realites romaines, Publications de la Sorbonne, Paris, 135-155.



38.

39.

40.

41.

42.

43.

44.

45.

46.

47.

48.
49.

50.

51.

Bibliografia

BRADLEY, K.R. (1985), “Child Care at Rome: The Role of
Men”, Historical Reflexions-Réflexions Historiques 12, 485-
523.

BRADLEY, K.R. (1987), “On the Roman Slave Supply and
Slavebreeding”, en M.I. FINLEY (ed.), Classical Slavery,
Routledge, Londres, 42-64.

BRADLEY, K.R. (1989), Slavery and Rebellion in the Roman
World 140 B.C.-70 B.C., B.T. Batsford Ltd., London.
BREHIER, E. (1910), Chrysippe et I'Ancien Stoicisme, Félix
Alcan, Paris.

BRENNAN, T.C. (1993), “The Commanders in the First
Sicilian Slave War”, RFIC 121.2, 153-184.

BRENNAN, T.C. (2005), The Stoic Life. Emotions, Duties,
and Fate, Clarendon Press, Oxford.

BRISCOE, J. (1974), “Supporters and Opponents of Tiberius
Gracchus”, JRS 64, 125-135.

BRITTAIN, C. (2001), Philo of Larissa: The Last of the
Academic Sceptics, Oxford University Press, Oxford.
BROCHARD, V. (1887), Les Sceptiques grecs, Imprimerie
nationale, Paris.

BRUNT, P.A. (1962), “The Army and the Land in the Roman
Revolution”, JRS 52.1/2, 69-86.

BRUNT, P.A. (1965), “Review of Earl”, Gnomon 37, 189-192.
BRUNT, P.A. (1971), Italian manpower, 225 B.C.-A.D. 14,
Oxford University Press, Oxford.

BRUNT, P.A. (1989), Philosophy and religion in the late
republic, en M.T. GRIFFIN, J. BARNES (eds.), Philosophia
Togata: Essays on Philosophy and Roman Society, Oxford
University Press, Oxford, 174-198.

BRUNT, P.A. (2004), “Laus Imperii”, en C.B. CHAMPION,
Roman Imperialism. Readings and Sources, Blackwell,

389



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

390

52.

53.

54.

55.

56.

57.

58.

59.

60.

61.

62.

63.

Malden, 163-185.

BRUNT, P.A. (2013), Studies in stoicism, Oxford University
Press, Oxford.

BUCHNER, K. (1984), M. Tullius Cicero: De re publica, Carl
Winter, Heidelberg.

BUSOLT, G. (1890), “Quellenkritische Beitrdge zur
Geschichte der romischen Revolutionszeit”, Jahrbucher fiir
classiche Philologie 141, 321-349, 405-438.

CAEROLS PEREZ, 1.J. (1991), Los Libros Sibilinos en la
historiografia latina, Editorial de la Universidad Complutense
de Madrid, Madrid.

CAIETANO, O. (1657), Vitae Sanctorum Siculorum, Palermo
(consultado en la Biblioteca Xeral de la Universidade de
Santiago de Compostela (USC)).

CAMACHO, J.M. (1994), En torno a Diodoro de Sicilia y su
concepcion moralizante de la historia, en J. LENS TUERO
(ed.), Estudios sobre Diodoro de Sicilia, Universidad de
Granada, Granada, 63-69.

CAPELLE, C. (1932), “Griechische FEthik und romischer
Imperialismus”, Klio 25, 86-113.

CARCOPINO, J. (1967), Autour des Gracques. Etudes
critiques, Les Belles Lettres, Paris.

CARDETE DEL OLMO, M.*C. (2007), “Sicilia Sicula: La
revuelta etnica de Ducetio (465-440 a.C.)”, Stud. hist., H"
antig. 25, 117-129.

CARDETE DEL OLMO, M.*C. (2009), “Construcciones
Identitarias en el mundo antiguo: arqueologia y fuentes
literarias. El caso de la Sicilia Griega”, Arqueologia Espacial
27, 29-46.

CARRATA, F. (1968), La rivolta di Aristonico e le origini
della provincial romana d’Asia, Giappichelli, Torino.
CHAMPION, C.B., ECKSTEIN, A.M. (2004), “Introduction:



64.

65.

66.

67.

68.

69.

70.

71.

72.

73.

Bibliografia

The Study of Roman Imperialism”, en C.B. CHAMPION,
Roman Imperialism. Readings and Sources, Blackwell,
Malden, 1-15.

CHAMPION, C.B. (2004), Roman Imperialism. Readings and
Sources, Blackwell, Malden.

CHASSIGNET, M. (1986), Caton. Les Origines (Fragments),
Les Belles Lettres, Paris.

CICHORIUS, C. (1970), Roémische studien. Historisches
epigraphisches Literargeschichtliches aus Vier Jahrhunderten
Roms. Studia Historica 80, L'Erma di Bretschineider, Roma.
CLAY, D. (1998), Paradosis and Survival: Three Chapters in
the History of Epicurean Philosophy, University of Michigan
Press, Ann Arbor.

COLLINS, F. (1980), “The Macedonians and the revolt of
Aristonicos”, AncW 3, 83-87.

COOPER, JM. (1999), “Plato's Theory of Human
Motivation”, en G. FINE (ed.), Plato 2. Ethics, Politics,
Religion and the Spoul, Oxford University Press, Oxford, 186-
206.

CORNELL, TJ. (2013a), “M. Porcius Cato”, en T.J.,
CORNELL (ed.), The Fragments of the Roman Historians.
Volume I. Introduction, Oxford University Press, Oxford, 191-
218.

CORNELL, TJ. (2013b), The Fragments of the Roman
Historians. Volume I. Introduction, Oxford University Press,
Oxford.

CORNELL, TJ. (2013c), The Fragments of the Roman
Historians. Volume II. Texts and translations, Oxford
University Press, Oxford.

CORTADELLA, J., OLESTI VILA, O., SIERRA MARTIN, C.
(2018), Lo viejo y lo nuevo en las sociedades antiguas:
homenaje a Alberto Prieto. XXXVI Coloquio del GIREA,

391



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

392

74.

75.

76.

77.

78.

79.

80.
81.

82.

3.

&4.

85.

86.

Presses universitaires de Franche-Comté, Besangon.

CRAIG, C.P. (1986), “Cato's Stoicism and the Understanding
of Cicero's Speech for Murena”, TAPhA 116, 229-239.
CRAWFORD, M. (1985), Coinage and Money under the
Roman Republic, Methuen, London.

CRAWFORD, M. (1996), Roman Statutes. 2 vols. (BICS
Supplement 64), Institute of Classical Studies, London.
CUMONT, F. (1987), Las religiones orientales y el paganismo
romano, Akal, Madrid.

DAHLMANN, H. (1935), “Terentius (84)”, RE Suppl. 6, 1243-
1246.

DAL LAGO, E., KATSARI, C. (2008), Slave System Ancient
and Modern, Cambridge University Press, Cambridge.

DAL PRA, M. (1975), Lo scetticismo greco, Laterza, Roma.
DAWSON, D. (1992), Cities of the Gods. Communist Utopias
in Greek Thought, Oxford University Press, Oxford.

DE LIGT, L. (2004), “Poverty and Demography: The Case of
the Gracchan Land Reforms”, Mnemosyne 57.6, 725-757.
DELATTE, A. (1922), La vie de Pythagore de Diogene Laérce,
Maurice Lamertin, Bruxelles.

DESIDERI, P. (1995), Cicerone e l'ellenizzazione della
storiografia romana, en E. FALQUE, F. GASCO (eds.),
Graecia Capta: De la conquista de Grecia a la helenizacion
de Roma, Universidad de Huelva, Huelva, 29-43.

DESIDERI, P. (2001), “Lo spazio dell'Europa nella
storiografia di Posidonio”, en G. Urso (ed.), Integrazione
mescolanza rifiuto, Incontri di populi, lingue e culture in
Europa  dall'Antichita all'Umanesimo, L'Erma  di
Bretschneider, Roma, 129-144.

DI MARCO, P. (2013), Euno: Figlio della liberta, Euno
Edizioni, Palermo.



87.

88.

89.

90.

91.

92.

93.

94.

95.

96.

97.

98.

Bibliografia

DIAZ MARTIN, E. (1997), El escepticismo en la Antigiiedad,
en C. GARCIA GUAL (ed.), Historia de la Filosofia Antigua.
Enciclopedia Iberoamericana de Filosofia, Trotta, Madrid,
319-338.

DILLON, J.M. (1996), The Middle Platonists. 80B.C. to A.D.
220, Ithaca, New York.

DITTENBERGER, W. (1970), Orientis Graeci Inscriptiones
Selectae 1-7, Georg Olms Verlag, Hildesheim.

DIXON, S. (2007), Cornelia, mother of the Gracchi. Women of
the ancient world, Routledge, London.

DORANDI, T. (1991), Storia dei filosofi [.] Platone e
l'"Academia, Bibliopolis, Napoli.

DORANDI, T. (1999), Chronology, en A. KEIMPE, IJ.
BARNES, J. MANSFELD, M. SCHOFIELD (eds.), The
Cambridge History of Hellenistic Philosophy, Cambridge
University Press, Cambridge, 31-54.

DOYLE, M.W. (1986), Empires, Cornell University Press,
Ithaca/London.

DRIJVERS, J.WH. (1981), Die Dea Syria und andere
Syrische Gottheiten im Imperium Romanum, en M.J.
VERMASEREN (ed.), Die orientalischen Religionen im
Romerreich, Brill, Leiden, 241-263.

DRUMMOND, A. (2013), “M. Terentius Varro”, en T.J.
CORNELL (ed.), The Fragments of the Roman Historians.
Volume I. Introduction, Oxford University Press, Oxford, 412-
423.

DUDLEY, D.R. (1941): “Blossius of Cumae”, JRS 31, 94-99.
DUMONT, J.C. (1987a), Servus. Rome et l'Esclavage sous la
République, Collection de 1'Ecole Frangaise de Rome 103,
Paris.

DUMONT, J.C. (1987b), “La mort de l'esclave”, en F.
HINARD (ed.), La mort les morts et l'au-dela dans le monde

393



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

394

romain, Actes du Colloque de Caen, 20-22 Novembre 1985,
Centre de Publications de 1'Université de Caen, Caen Cedex,
173-186.

99. DUPLA ANSUATEGUI, A. (2008), “La Constitucion Romana
como mecanismo de inclusion y exclusion”, Stud. hist., H.“
antig. 26, 21-38.

100. DYCK, A.R. (1996), A Commentary on Cicero, De Officiis,
University of Michigan Press, Michigan.

101. EARL, D.C. (1963), Tiberius Gracchus. A study in politics,
Latomus Revue d'Etudes Latines, Brusselle.

102. EARL, D.C. (1967), The moral and political tradition of
Rome, Thames & Hudson, London.

103. EDELSTEIN, L., KIDD, L.G. (1994), Posidonius: The
fragments, Cambridge University Press, Cambridge.

104. ELORDUY, E. (1972), El Estoicismo, 1-2, Gredos, Madrid.

105. ENGELS, D. (2011), “Ein syrisches Sizilien? Seleukidische
Aspekte des ersten sizilischen Sklavenkriegs und der
Herrschaft des Eunus-Antiochos”, Polifemo 11, 233-251.

106. ERLER, M. (1983), Die Hellenistische philosophie, Schwabe
& Co AG, Basel.

107. ERLER, M. (1994), Die Hellenistische philosophie, vol. 4,
Schwabe & Co AG, Basel.

108. ERRINGTON, R.M. (1988), “Aspects of Roman
Acculturation in the East under the Republic”, en P.
KNEISSEL, V. LOSEMANN (eds.), Alte Geschichte und
Wissenschaftsgeschichte,  Festschrift  fiir K.  Christ,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt, 140-157.

109. ERSKINE, A. (1990), The Hellenistic Stoa: Political thought
and action, Duckworth, London.

110. ERSKINE, A. (2005), A Companion to the Hellenistic World,
Blackwell Publishing, Oxford.

111. EVANS, R. (2012), A History of Pergamum. Beyond



Bibliografia

Hellenistic Kingship, Bloomsbury, London.

112. FRANKEL, M. (1902), Die Inschriften von Pergamon, Georg
Reimer, Berlin.

113. FALQUE, E., GASCO, F. (1995), Graecia Capta: De la
conquista de Grecia a la helenizacion de Roma, Universidad
de Huelva, Huelva.

114. FERGUSON, J. (1975), Utopias of the classical world,
Thames and Hudson, London.

115. FERRARY, J.L. (1988), Philhellénisme et impérialisme:
Aspects idéologiques de la conquéte romaine du monde
hellénistique; Ecole Frangaise de Rome, Palais Farnese.

116. FINLEY, M.I. (1977), Uso y abuso de la historia, Critica,
Barcelona.

117. FINLEY, M.I. (1982), Esclavitud antigua e ideologia
moderna, Critica, Barcelona.

118. FITZPATRICK, M.P. (2010), “Carneades and the Conceit of
Rome: Transhistorical Approaches to Imperialism”, G&R 57,
1, 1-20.

119. FONTENROSE, J. (1960), “The Crucified Daphidas”,
TAPhA 91, 83-99.

120. FORTENBAUGH, W.W. (2006), Aristotle's Practical Side.
On his Psychology, Ethics, Politics and Rhetoric, Brill, Leiden.

121. FRACCARO, P. (1966), Studi Varroniani De gente populi
Romani libri IV, L'Erma di Bretschneider, Roma.

122. FRANK, T. (1935), “On the Migration of Romans to Sicily”,
AJPh 56, 1, 61-64.

123. GALLINI, C. (1970), Protesta e integrazione nella Roma
antica, Laterza, Bari.

124. GARCIA FERNANDEZ, E. (2001), Doctrina transmarina:
La recepcion de la filosofia griega en la Roma republicana, en
L. VEGA, E. RADA, S. MAS (eds.), Del Pensar y su
Memoria: Ensayos en homenaje al profesor E. Lleido, UNED,

395



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Madrid, 299-312.

125. GARCIA FERNANDEZ, E. (2010), El regreso a la caverna:
filosofia y politica en época gracana, en G. BRAVO y R.
GONZALEZ SALINERO (eds.), Toga y Daga. Teoria y praxis
de la politica en Roma. Actas del VII Coloquio de la
Asociacion Interdisciplinar de Estudios Romanos, Signifer
Libros, Madrid, 97-109.

126. GARCIA GUAL, C. (1997), Historia de la Filosofia
Antigua. Enciclopedia Iberoamericana de Filosofia, Trotta,
Madrid.

127. GARCIA GUAL, C. (2006), El relato utopico de Yambulo,
en F. LISI, M.A. RAMIRO (eds.), Suplemento Monografico
Utopia 2006-3, Res Publica Litterarum, Madrid, 1-18.

128. GARCIA QUINTELA, M.V. (2010), “Un inventario de
ciudades platonicas”, en C. FORNIS, J. GALLEGO, P. LOPEZ
BARJA, M. VALDES, Dialéctica histérica y compromiso
social. Homenaje a Domingo Placido, Portico ediciones,
Zaragoza, 173-189.

129. GELZER, M. (1975), The Roman Nobility, Blackwell,
Oxford.

130. GILL, C. (20006), The Structured Self in Hellenistic and
Roman Thought, Oxford University Press, Oxford.

131. GLUCKER, J. (1978), Antiochus and the Late Academy.
Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen.

132. GLUCKER, J. (1991), Images of Plato in late antiquity, en S.
UNGURU (ed.) Physics, Cosmology and Astronomy, 1300-
1700: Tension and Accommodation, Boston Studies in the
Philosophy of Science 126, Kluwer Academic, Dordrecht, 3-
18.

133. GLUCKER, J. (2001), Carneades in Rome: Some unsolved
Problems, en J.G.F. POWELL, J.A. NORTH (eds.), Cicero's
Republic. Bulletin of the Institute of Classical Studies 76,

396



Bibliografia

Institute of Classical Studies, London, 57-82.

134. GNOLI, G.; VERNANT, J.P. (1982), La mort, les morts dans
les sociétés anciennes, Cambridge University Press, Paris.

135. GOTTSCHALK, H.B. (1972), “Notes on the wills of the
peripatetic scholarchs”, Hermes 100, 314-342.

136. GOULET-GAZE, M.-O., GOULET, R. (1993), Le cynisme
ancien et ses prolongements: actes du colloque international
du CNRS (Paris, 22-25 juillet 1991), Presses Universitaires de
France, Paris.

137. GREEN, P. (1961), “The First Sicilian Slave War”, P&P 20,
10-29.

138. GRIFFIN, M.T. (1976), Seneca. A Philosopher in Politics,
Oxford University Press, Oxford.

139. GRIFFIN, M.T. (1986a), “Philosophy, Cato, and Roman
Suicide: I, G&R 33, n. 1, 64-77.

140. GRIFFIN, M.T. (1986b), “Philosophy, Cato, and Roman
Suicide: 11, Greece & Rome 33, n. 2, 192-202.

141. GRIFFIN, M.T. (1989a), “Philosophy, Politics, and
Politicians at Rome”, en M.T. GRIFFIN (ed.), Philosophia
togata: essays on philosophy and roman society, Clarendon
Press, Oxford, 1-37.

142. GRIFFIN, M.T. (1989b), Philosophia togata: essays on
philosophy and roman society, Clarendon Press, Oxford.

143. GRIFFIN, M.T.; ATKINS, E.M. (1991), Cicero on Duties,
Cambridge University Press, Cambridge.

144. GRIFFIN, M.T. (1997), Philosophia togata II: Plato and
Aristotle at Rome, Clarendon Press, Oxford.

145. GRIMAL, P. (1975), Jeu et vérité dans les comédies de
Plaute, en Atti del V Congresso internazionale di Studi sul
dramma antico, Istituto nazionale del dramma antico, Siracusa,
137-152.

146. GRIMAL, P. (2005), Historia de Roma, Paid6s, Barcelona.

397



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

147. GRUEN, E. (1992), Culture and National Identity in
Republican Rome, Cornell University Press, New York.

148. GUADAN, A.M. (1966), “Comentario historico-numismatico
sobre los cistoforos”, Publicacoes da Sociedade Portuguesa de
Numismatica 137, 123-149.

149. HAAKE, M. (2012), “Diadem und Basileus. Uberlegungen
zu einer Insignie und einem Titel in hellenistischer Zeit”, en A.
LICHTENBERGER, K. MARTIN, H.-HELGE NIESWANDT,
D. SALZMANN (eds.), Das Diadem der hellenistischen
Herrscher. Ubernahme, Transformation oder Neuschiopfung
eines Herrschaftszeichens? Kolloguium vom 30. — 31. Januar
2009 in Miinster, Habelt, Bonn, 293-313.

150. HABICHT, C. (1989), The Seleucids and their Rivals, en
A.E. ASTIN, FW. WALBANK, M.W. FREDERIKSEN, R.M.
OGILVIE (eds.), The Cambridge Ancient History: Second
edition. Rome and the Mediterranean to 133 B.C. 8,
Cambridge University Press, Cambridge, 324-387.

151. HADOT, 1. (1970), “Tradition stoicienne et idées politiques
au temps des Gracques”, REL 48, 133-179.

152. HAHM, D.E. (1990), “The Ethical Doxography of Arius
Didymus”, ANRW 2.36.4, 2935-3055.

153. HAHM, D.E. (2000), Kings and constitutions: Hellenistic
theories, en C. ROWE, M. SCHOFIELD (eds.), The
Cambridge history of Greek and Roman Political Thought,
Cambridge University Press, Cambridge, 457-476.

154. HAMMER, D. (1959), Roman political thought: from Cicero
to Augustine, Cambridge University Press, Cambridge.

155. HAMMER, D. (2008), Roman Political Thought and the
Modern Theoretical Imagination, University of Oklahoma
Press, Norman.

156. HAMMER, D. (2015), A Companion to Greek Democracy
and the Roman Republic, John Wiley & Sons Ltd., Chichester,

398



Bibliografia

West Sussex.

157. HANSEN, E.V. (1971), The Attalids of Pergamon: Second
Edition, Cornell University Press, London.

158. HARL, K.W. (1991), “Livy and the date of the introduction
of the cistophoric tetradrachma”, Cl4nt 10, 268-297.

159. HARRIS, W.V. (1980a), “Roman Slave Trade”, MAAR 36,
117-140.

160. HARRIS, W.V. (1980b), “Towards a Study of the Roman
Slave Trade”, MAAR 36, 117-140.

161. HARRIS, W.V. (1984), “Current Directions in the Study of
Roman Imperialism”, en W.V. HARRIS (ed.), The Imperialism
of Mid-Republican Rome. Papers and Monographs of the
American Academy in Rome 29, American Academy in Rome,
Roma, 13-34.

162. HARRIS, W.V. (1984a), The Imperialism of Mid-Republican
Rome. Papers and Monographs of the American Academy in
Rome 29, American Academy in Rome, Roma.

163. HARRIS, W.V. (2006), “Spain”, en A.E. ASTIN, F.W.
WALBANK, M.W. FREDERIKSEN, R.M. OGILVIE (eds.),
The Cambridge Ancient History: Second Edition. Rome and
the Mediterranean to 133 B.C. 8, Cambridge University Press,
Cambridge, 118-142.

164. HEINEN, H. (2007), Historia del helenismo. De Alejandro a
Cleopatra, Alianza, Madrid.

165. HINARD, F. (1987), La mort les morts et l'au-dela dans le
monde romain, Actes du Colloque de Caen, 20-22 Novembre
1985, Centre de Publications de 1'Université de Caen, Caen
Cedex.

166. HOPE, V.M.; HUSKINSON, J. (2011), Memory and
mourning: Studies on Roman death, Oxbow Books, Oxford.
167. HORIG M. (1984), “Dea Syria-Atargatis”, en W. HAASE
(ed.), ANRW 2.17.3, Walter de Gruyter, Berlin, 1536-1581.

399



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

400

168. HORVATH, R. (1994), “Origins of the Gracchan revolution”,
Latomus 227, 87-116.

169. IMAZ, M.AJ. (1997), Sobre el estoicismo. Rasgos generales y
figuras centrales, en C. GARCIA GUAL (ed.), Historia de la
Filosofia Antigua. Enciclopedia Iberoamericana de Filosofia,
Trotta, Madrid, 297-318.

170. INWOOD, B. (1985), Ethics and Human Action in Early
Stoicism, Oxford University Press, Oxford.

171. INWOOD, B. (2003), The Cambridge Companion to the
Stoics, Cambridge University Press, Cambridge.

172. IOPPOLO, A.M. (1986), Opinione e Scienza. Il dibattito tra
Stoici e Accademici nel Ill e nel Il secolo a. C., Bibliopolis,
Cercola.

173. JACOBY, F. (1923), Die Fragmente der Griechischen
Historiker, Weidmann, Berlin.

174. JONES, A.HM. (1971), Cities of the Eastern Roman
Provinces: Second Edition, Clarendon Press, Oxford.

175. KAMPMANN, M. (1978), “Aristonicus a Thyatire”, RN 6,
20, 38-42.

176. KEAVENEY, A. (1982), Sulla: The Last Republican, Croom
Helm, London.

177. KEAVENEY A. (1998), “Three Roman Chronological
Problems (141-132 B.C.)”, Klio 80, 66-90.

178. KEIL, H. (1857/2009), Grammatici Latini, Cambridge
Library Collection, Cambridge.

179. KIDD, 1.G. (1989), Posidonius as Philosopher-Historian, en
M.T. GRIFFIN, J. BARNES, Philosophia Togata. Essays on
Philosophy and Roman Society, Clarendon Press, Oxford, 38-
50.

180. KLOSKO, G. (1986), The Development of Plato's Political
Theory, Methuen, New York.



Bibliografia

181. KNEISSEL, P., LOSEMANN, V. (1988), Alte Geschichte
und Wissenschaftsgeschichte, Festschrift fiir K. Christ,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt.

182. KRAUT, R. (2002), Aristotle. Political Philosophy, Oxford
University Press, Oxford.

183. LAFAYE, G. (1927), Inscriptiones Graecae ad res Romanas
Pertinentes 4, Ernest Leroux, Paris.

184. LAFFRANQUE, M. (1964), Poseidonios d'Apamée. Essai de
mise au point, Presses Universitaires de France, Paris.

185. LAKS, A.; SCHOFIELD, M. (1995), Justice and Generosity.
Studies in Hellenistic Social and Political Philosophy.
Proceedings of the Sixth Symposium Hellenisticum, Cambridge
University Press, Cambridge.

186. LAST, H. (1962), Tiberius Gracchus, en S.A. COOK, F.E.
ADCOCK, M.P. CHARLESWORTH (eds.), The Cambridge
Ancient History: Second Edition. The Roman Republic 133-44
B.C. 9, Cambridge University Press, Cambridge, 1-39.

187. LE BONNIEC, H. (1958), Le culte de Ceres a Rome des
origines a la fine de la République, Klincksieck, Paris.

188. LEFEVRE, E. (2001), Panaitios’ und Ciceros Pflichtenlehre:
Vom philosophischen Traktat zum politischen Lehrbuch, Franz
Steiner, Sttutgart.

189. LENS TUERO, J. (1994a), Sobre la naturaleza de la
Biblioteca Historica de Diodoro de Sicilia, en J. LENS
TUERO (ed.), Estudios sobre Diodoro de Sicilia, Universidad
de Granada, Granada, 33-61.

190. LENS TUERO, J. (1994b), La concepcion del imperialismo
romano en la Biblioteca Historica de Diodoro de Sicilia, en J.
LENS TUERO (ed.), Estudios sobre Diodoro de Sicilia,
Universidad de Granada, Granada, 169-186.

191. LEWIS, S. (2006), Ancient Tyranny, Edinburgh University
Press, Edinburgh.

401



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

192. LINTOTT, A. (1994a), The Roman Empire and its problems
in the late second century, en J.A. CROOK, A. LINTOTT, E.
RAWSON (eds.), The Cambridge Ancient History: Second
edition. The Last Age of the Roman Republic 146-43 B.C. 9,
Cambridge University Press, Cambridge, 16-39.

193. LINTOTT, A. (1994b), Political History, 146-95 B.C., en J.A.
CROOK, A. LINTOTT, E. RAWSON (eds.), The Cambridge
Ancient History: Second edition. The Last Age of the Roman
Republic 146-43 B.C. 9, Cambridge University Press,
Cambridge, 40-83.

194. LINTOTT, A. (1997), The Theory of the Mixed Constitution
at Rome, en J. BARNES, M.T. GRIFFIN, Philosophia Togata
II. Plato and Aristotle at Rome, Clarendon Press, Oxford, 70-
85.

195. LLAMAZARES MARTIN, A. (2016), “Reconstruyendo la
carrera de Tiberio Graco Maior: Algunas reconsideraciones en
torno a las magistraturas menores”, Stud. hist., H" antig., 34,
13-40.

196. LONG, A. (1974), Hellenistic Philosophy. Stoics,
Epicureans, Sceptics, Duckworth, London/New York.

197. LONG, A. (1984), La filosofia helenistica; trad. P. Jordan de
Urries, Alianza Editorial, Madrid.

198. LONG, A.; SEDLEY, D.N. (1988a), The Hellenistic
Philosophers, vol. 1: Translations of the principal sources with
philosophical commentary, Cambridge University Press,
Cambridge.

199. LONG, A.; SEDLEY, D.N. (1988b), The Hellenistic
Philosophers, vol. 2: Greek and latin texts with notes and
bibliography, Cambridge University Press, Cambridge.

200. LONG, A. (1995), “Cicero's Politics in De Officiis”, en A.
LAKS; M. SCHOFIELD, Justice and Generosity. Studies in
Hellenistic Social and Political Philosophy. Proceedings of the

402



Bibliografia

Sixth Symposium Hellenisticum, Cambridge University Press,
Cambridge, 213-240.

201. LONG, A. (2013), The political art in Plato’s Republic, en V.
HARTE, M. LANE (eds.), Politeia in Greek and Roman
Philosophy, Cambridge University Press, Cambridge, 15-31.

202. LOPEZ BARJA DE QUIROGA PM. (2003), “El ritual de los
Cerialia y la fundacion de Lavinio”, Stud. hist., H.“ antig. 21,
75-85.

203. LOPEZ BARJA DE QUIROGA, PM. (2004a), El toro
contra la loba. De los Graco a la guerra de los aliados, en
PM. LOPEZ BARJA DE QUIROGA, F.J. LOMAS
SALMONTE (eds.), Historia de Roma, Akal, Madrid, 106-
131.

204. LOPEZ BARJA DE QUIROGA, PM.; LOMAS
SALMONTE, F.J. (2004b), Historia de Roma. Akal textos,
Akal, Madrid.

205. LOPEZ BARJA DE QUIROGA, PM.; GARCIA
FERNANDEZ, E. (2005), Politica. Aristételes, Istmo, Madrid.

206. LOPEZ BARJA DE QUIROGA, PM. (2007), Imperio
legitimo: El pensamiento politico en tiempos de Ciceron, A.
Machado Libros, S. A., Madrid.

207. LOPEZ BARJA DE QUIROGA, P.M. (2008), La concepcion
politica del territorio en la Roma Republicana, en .
MANGAS, M.A. NOVILLO (eds.), El territorio de las
ciudades romanas, Sisifo, Madrid, 9-30.

208. LOPEZ BARJA DE QUIROGA, PM. (2009), “Aristoteles:
El gobierno de los mejores”, en L. SANCHO ROCHER (ed.),
Filosofia y democracia en la Grecia antigua, Prensas
Universitarias de Zaragoza, Zaragoza, 199-227.

209. LOPEZ BARJA DE QUIROGA, P.M. (2011a), “Las guerras
serviles de Sicilia”, Desperta Ferro 5, 16-20.

210. LOPEZ BARJA DE QUIROGA, PM. (2011b), “Sobre la

403



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

guerra justa”, Séemata: Ciencias sociais e humanidades 23, 61-
75.

211. LOPEZ BARJA DE QUIROGA, PM. (2012), “Manumision
y control de esclavos en la antigua Roma”, Circe 16, 57-71.
212. LOPEZ BARJA DE QUIROGA, PM. (2014), “Cicerén y el

Imperio: una lectura poscolonial”, Auster 19, 33-44.

213. LOPEZ BARJA DE QUIROGA, PM. (2017), “Proedria en la
lex Ursonensis. Localidades preferentes en los espectaculos
publicos a finales de la Republica”, en S. PANZRAM (ed.),
Oppidum-civitas-urbs. Stddteforschung auf der Iberischen
Halbinsel zwischen Rom und al-Andalus, L1T, Berlin, 49-72.

214. LOZANO VELILLA, A. (1977), “Levantamientos de
esclavos en la segunda mitad del siglo IT a.J. (excepto Sicilia)”,
MHA 1, 75-87.

215. LOZANO VELILLA, A. (1989), Historia del Mundo
Antiguo: Asia Menor Helenistica 33, Ediciones Akal, Madrid.

216. LOZANO VELILLA, A. (1993), El mundo helenistico.
Historia universal 9, antigua, Sintesis, Madrid.

217. LUTZ, C.E. (1947), Musonius Rufus “The Roman Socrates”,
en A.R. BELLINGER (ed.), Yale Classical Studies 10, Yale
University Press, New Haven, 3-147.

218. LYNCH, J.P. (1972), Aristotle's School: A study of a Greek
educational institution, University of California Press,
Berkeley.

219. LYONS, E.Z. (2011), Hellenic Philosophers as Ambassadors
to the Roman Empire: performance, parrhesia, and power,
Michigan.

220. MACMULLEN, R. (1991), “Hellenizing the Romans (2nd
Century B.C.)”, Historia 40.4, 419-438.

221. MAGIE, D. (1950), Roman Rule in Asia Minor: To the End
of the Century After Christ 1-2, Princeton University Press,
Princeton.

404



Bibliografia

222. MAIER, C.S. (2006), Among Empires: American Ascendancy
and its Predecessors, Harvard University Press, Cambridge.
223. MANGANARO, G. (1990a), “Due studi di numismatica

greca”, ASNP 20, 409-427.

224. MANGANARO, G. (1990b), “Un Philippeion di oro di
Euno-Antioco in Sicilia?”, MH 47, 181-183.

225. MANSFELD, J. (1999), Sources, en K. ALGRA, 1.
BARNES, J. MANSFELD, M. SCHOFIELD (eds.), The
Cambridge History of Hellenistic Philosophy, Cambridge
University Press, Cambridge, 3-30.

226. MARCOS CASQUERO, M.A. (1995), “Creencias religioso-
supersticiosas del mundo antiguo relativas al cabello”, en J.M.
NIETO IBANEZ, Estudios de religion y mito en Grecia y
Roma. X jornadas de filologia clasica de Castilla y Leon,
Universidad de Leon secretariado de publicaciones,
Ponferrada, 123-153.

227. MARTINEZ-PINNA NIETO, J., MONTERO HERRERO, S.,
GOMEZ PANTOJA, J. (2008), Diccionario de personajes
historicos griegos y romanos, Ediciones Akal, Madrid.

228. MAS, S. (2006a), Caton el censor y la invencion de Grecia,
en D. PLACIDO SUAREZ, La construccion ideoldgica de la
ciudadania: identidades culturales y sociedad en el mundo
griego  antiguo, Universidad Complutense, Editorial
Complutense, Madrid, 407-422.

229. MAS, S. (2006b), Pensamiento romano. Una historia de la
filosofia en Roma, Tirant lo Blanch, Valencia.

230. MAS, S. (2011), Sabios y necios: Una aproximacion a la
filosofia helenistica, Alianza Editorial, Madrid.

231. McCABE, M.M. (2013), The Stoic sage in the Original
Position, en V. HARTE, M. LANE (eds.), Politeia in Greek
and Roman Philosophy, Cambridge University Press,
Cambridge, 251-273.

405



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

406

232. McMULLEN, R. (1991), “Helenizing the Romans (2nd
Century B.C.)”, Historia 40, 4, 419-438.

233. McSHANE, R.B. (1964), The Foreign Policy of the Attalids
of Pergamum, Urbana, Illinois.

234. MEBANE, J. (2016), “Pompey's Head and the Body Politic
in Lucan's De bello civili”, TAPhA 146, 191-215.

235. MEIER, C. (1966), Res Publica Amissa. Eine Studie zu
Verfassung und Geschichte der spdten romischen Republik,
Franz Steiner, Wiesbaden.

236. MITSIS, P. (2005), The Institutions of Hellenistic Philosophy,
en A. ERSKINE (ed.), 4 Companion to the Hellenistic World,
Blackwell, Oxford, 464-476.

237. MOATTI, C. (2008), La razon de Roma: El nacimiento del
espiritu critico a fines de la Republica, A. Machado Libros,
Madrid.

238. MOATTI, C. (2018), Res publica. Histoire romaine de la
chose publique, Fayard, Paris.

239. MOMMSEN, T. (1888), Romisches Staatsrecht. Vol. 3, 2, S.
Hirzel, Leipzig.

240. MONTERO HERRERO, S. (1995), “Adivinacion vy
esclavitud en la Roma antigua”, 7/i 0, 141-156.

241. MONTOYA RUBIO, B. (2018), “Imperialismo y esclavitud:
de Posidonio a la historiografia moderna”, en .
CORTADELLA, O. OLESTI VILA, C. SIERRA MARTIN Lo
viejo y lo nuevo en las sociedades antiguas: homenaje a
Alberto  Prieto. XXXVI Coloquio del GIREA, Presses
universitaires de Franche-Comté, Besancon, 605-617.

242. MORETTI, L. (1952), “Le Origines di Catone, Timeo ed
Eratostene”, RFIC 80, 289-302.

243. MORTON, P. (2012), Refiguring the Sicilian Slave Wars:
from Servile Unrest to Civic Disquiet and Social Disorder,
University of Edinburgh, Edinburgh.



Bibliografia

244, MORTON, P. (2013), “Eunus: The Cowardly King”, CQ 63,
237-252.

245. MORTON, P. (2014), “The Geography of Rebellion: Strategy
and Supply in the two “Sicilian Slave Wars””, BICS 57, 1, 20-
38.

246. MOSTERIN, J. (2013), Historia del pensamiento:
Helenismo, Alianza Editorial, Madrid.

247. MUSTI, D. (1978), Polibio e ['imperialismo romano,
Liguori, Napoles.

248. MYLONA, D. (2015), Fish, en J. WILKINS, R. NADEAU
(eds.), A Companion to Food in the Ancient World, Wiley
Blackwell, Oxford, 147-159.

249. NASRALLAH, L. (2005), “Mapping the world: Justin,
Tatian, Lucian, and the Second Sophistic”, HThR 98.3, 283-
314.

250. NATALIL C. (1991), Bios Theoretikos. La vita di Aristotele e
l'organizzazione della sua scuola, 11 Mulino, Bologna.

251. NAVARRO, J. (2002), “El impacto del helenismo en la
aristocracia romana: cinco ejemplos para la época 196-146 a
C.”, Memoria y Civilizacion 5, 39-76.

252. NICOLET, C. (1965), “L'inspiration de Ti. Gracchus”, REA
67, 142-158.

253. NICOLET, C. (1966), L'ordre équestre a I'époque
républicaine (312-43 av. J.-C.). Tome 1. Définitions juridiques
et structures sociales, Editions E. de Boccard, Paris.

254. NICOLET, C. (1971), Les Gracques. Crise agraire et
Révolution a Rome, Firmin-Didot, Paris.

255. NICOLET, C. (1979), “Varron et la politique de Caius
Gracchus”. Historia 28.9, 276-300.

256. NOCK, A.D. (1959), “Posidonios”, JRS 49, 1-15.

257. NOEL, J. (2013), “The Delegation of the Xviri to Enna ca.

407



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

133 BC and the murder of Tiberius Gracchus”, BICS 56, 2, 89-
103.

258. NUSSBAUM, M. (2003), La terapia del deseo: teoria y
practica en la ética helenistica, Paidos, Barcelona.

259. ONAIANS, R.B. (1988), The Origins of European Thought
about the Body, the Mind, the Soul, the World, Time and Fate,
Cambridge University Press, Cambridge.

260. OSSIER, J.F. (2004), “Greek cultural influence and the
revolutionary policies of Tiberius Gracchus”, Stud. hist., H*
antig. 22, 63-69.

261. PAILLER, J.M. (1988), Bacchanalia. La Répression de 186
AV, J-C. A Rome et en Italie: Vestiges, Images, Tradition,
Bibliothéque des Ecoles Francaises d'Athénes et de Rome 270,
Ecole Francaise de Rome, Roma.

262. PASQUALE, M. (2004), I Cittadini del Sole: Rivolta e
utopia a Pergamo (133 — 129 a. C.); La citta del sole, Napoli.

263. PFUNTNER, L. (2015), “Reading Diodorus through Photius:
The Case of the Sicilian Slave Revolts”, GRBS 55, 256-272.

264. PIANTANIDA, F.M. (2012), “Las insurrecciones serviles en
Sicilia. El relato de Diodoro Siculo y la participacion de los
campesinos libres”, Sociedades Precapitalistas 2, 1, 1-17.

265. PINA POLO, F. (2011), The Consul at Rome. The Civil
Functions of the of the Consuls in the Roman Republic,
Cambridge University Press, Cambridge.

266. PINA POLO, F. (2016), The “tyranny” of the Gracchi and
the Concordia of the optimates: an ideological construct, en R.
CRISTOFOLI, A. GALIMBERTI, F. ROHR VIO (eds.),
Costruire la memoria. Uso e abuso della storia fra tarda
repubblica e primo principato, L'Erma di Bretschneider,
Roma, 5-33.

267. PINZONE, A. (2015), Aspetti temporali e spaziali nei
frammenti Diodorei sulle Guerre Servili Siciliane, en A.

408



Bibliografia

BELTRAN, I. SASTRE, M. VALDES (eds.), XXXV° Cologuio
internacional del GIREA, Presses universitaires de Franche-
Comté, Madrid, 351-364.

268. POHLENZ, M. (1934), Antikes Fiihrertum: Cicero De officiis
und das Lebensideal des Panaitios, Lepzig-Berlin.

269. POHLENZ, M. (2005), La Stoa: Storia di un movimento
spirituale, trad. Ottone de Gregorio, Bompiani, Milano.
Edicion original (1964), Die Stoa. Geschichte einer geistigen
Bewegung, Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen.

270. POWELL, J., PATERSON, J. (2004), Cicero the advocate,
Oxford University Press, Oxford.

271. PRAG, J.R.W. (2007), Roman Magistrates in Sicily, 227-49
BC, en J. DUBOULOZ, S. PITTIA (eds.), La Sicile de
Cicéron, Lectures des Verrines, Actes du colloque de Paris, 19-
20 mai 2006, Presses universitaires de Franche-Comté,
Besancon, 57-82.

272. PRAG, JR.W, CRAWLEY QUINN, J. (2013), The
Hellenistic West: Rethinking the Ancient Mediterranean,
Cambridge University Press, Cambridge.

273. RAMALLO, S.F., RUIZ VALDERAS, E. (1994), “Un
ediculo republicano dedicado a Atargatis en Carthago Nova”,
AEA 67, 79-102.

274. RAWSON, E. (1985), Intellectual Life in the Late Roman
Republic, Duckworth, London.

275. RAWSON, E. (1989), Roman Rulers and Philosophic
Adviser, en M.T. GRIFFIN, J. BARNES (eds.), Philosophia
Togata: Essays on Philosophy and Roman Society, Oxford
University Press, Oxford, 233-257.

276. REEVE, C. (1988), Philosopher-Kings. The Argument of
Plato's Republic, Princeton University Press, Princeton.

277. RICH, J.W. (2007), “Tiberius Gracchus, land and
manpower”, en O. HEKSTER; G. KLEIJN; D. SLOOTIJES

409



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

410

(eds.), Crises and the Roman Empire. Proceedings of the
Seventh Workshop of the International Network Impact of
Empire (Nijmegen, June 20-24, 2006), Brill, Leiden, 155-166.

278. RICHARDSON, J.S. (1980), “The Ownership of Roman
Land: Tiberius Gracchus and the Italians”, JRS 70, 1-11.

279. RICHARDSON, J.S. (2008), The language of Empire: Rome
and the idea of Empire from the third century BC to the second
century AD., Cambridge University Press, New York.

280. RIHLL, T. (2008), Slavery and technology in pre-industrial
contexts, en E. DAL LAGO, C. KATSARI (eds.), Slave System
Ancient and Modern, Cambridge University Press, Cambridge,
127-147.

281. RIST, J.M. (1977), “Zeno and Stoic consistency”, Phronesis
22.2,161-174.

282. ROBINSON, E.S.G. (1920), “Antiochus King of the Slaves”,
NC 20, 175-176.

283. ROBINSON, E.S.G. (1954), “Cistophori in the Name of
King Eumenes”, NC 14.44, 1-8.

284. RODRIGUEZ MAYORGAS, A. (2003), “El descubrimiento
de la teoria en Roma. Nuevas perspectivas sobre la
helenizacion de la republica romana”, Gallaecia 22, 507-529.

285. RODRIGUEZ, C.M. (1979), “Historiografia latina”, SEEC
23.83, 71-96.

286. ROTONDI, G. (1990), Leges publicae populi romani. Elenco
cronologico con una introduzione sull'attivita legislativa dei
comizi romani, Georg Olms Verlag, Hildesheim.

287. ROWE, C., SCHOFIELD, M. (2000), Greek and Roman
Political Thought, Cambridge University Press, Cambridge.
288. ROWLAND JR., R.J. (1965), “C. Gracchus and the Equites”,

TAPhA 96, 361-373.

289. SACKS, K. (1990), Diodorus Siculus and the First Century,

Princeton University Press, Princeton.



Bibliografia

290. SACKS, K. (1994), “Diodorus and his Sources: Conformity
and  Creativity”, en S. HORNBLOWER, Greek
Historiography, Oxford University Press, Oxford, 213-232.

291. SALLER, R. (1987), “Slavery and the Roman Family” en
M.I. FINLEY (ed.), Classical Slavery, Frank Cass, Londres,
65-87.

292. SALVADORE, M. (1999), M. Terenti Varronis Fragmenta
omnia quae extant. Pars I: Supplementum, Georg Olms Verlag,
Hildesheim.

293. SALVADORE, M. (2004), M. Terenti Varronis Fragmenta
omnia quae extant. Pars Il: De vita populi Romani libri IV,
Georg Olms Verlag, Hildesheim.

294. SAMPSON, G.C. (2017), Rome, Blood & Politics. Reform,
Murder and Popular Politics in the Late Republic 133-70 BC,
Pen & Sword Military, Barnsley.

295. SANCHEZ LEON, M. L. (2004a), “Adorando a Deméter.
Euno-Antioco y la diosa de Enna”, Gerion 22, 1, 135-145.

296. SANCHEZ LEON, M.°L. (2004b), “Pérgamo y Roma (133-
130 a.C.)”, Huelva Arqueologica 19, 161-168.

297. SCHEIDEL, W. (2008), “The comparative economics of
slavery in the Greco-Roman world”, en E. DAL LAGO, C.
KATSARI (eds.), Slave System Ancient and Modern,
Cambridge University Press, Cambridge, 105-126.

298. SCHIAVONE, A. (2005), Ius. L'invenzione del diritto in
Occidente, G. Einaudi, Torino.

299. SCHOFIELD, M., STRIKER, G. (1986), The Norms of
Nature: Studies in Hellenistic Ethics, Cambridge University
Press, Cambridge.

300. SCHOFIELD, M. (1991), The Stoic Idea of the City, The
University of Chicago Press, Chicago.

301. SCHOFIELD, M. (1995), “Two Stoic Approaches to Justice”,
en A. LAKS, M. SCHOFIELD, Justice and Generosity.

411



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Studies in Hellenistic Social and Political Philosophy.
Proceedings of the Sixth Symposium Hellenisticum, Cambridge
University Press, Cambridge, 191-212.

302. SCHOFIELD, M. (1999a), “Social and Political Thought”, en
K. ALGRA, J. BARNES, J. MANSFELD, M. SCHOFIELD
(eds.), The Cambridge History of Hellenistic Philosophy,
Cambridge University Press, Cambridge, 739-770.

303. SCHOFIELD, M. (1999b), “Morality and the law: the case of
Diogenes of Babylon”, en M. SCHOFIELD (ed.), Saving the
City, Routledge, London, 160-177.

304. SCHOFIELD, M. (1999c), Saving the City, Routledge,
London.

305. SCHOFIELD, M. (2000), Epicurean and Stoic political
thought, en C. ROWE, M. SCHOFIELD (eds.), Greek and
Roman Political Thought, Cambridge University Press,
Cambridge, 435-456.

306. SCHOFIELD, M. (2003), “Stoic Ethics”, en B. INWOOD
(ed.), The Cambridge Companion to Stoics, Cambridge
University Press, Cambridge, 233-256.

307. SCHOFIELD, M. (2006), Plato: Political Philosophy,
Oxford University Press, Oxford.

308. SCHWARTZ, E. (1898), “Vertheilung der romischen
Provinzen nach Caesars Tod”, Hermes 33.2, 185-244.,

309. SEDLEY, D.N. (1989), Philosophical allegiance in Greco-
Roman world, en M.T. GRIFFIN, J. BARNES (eds.),
Philosophia Togata: Essays on Philosophy and Roman Society,
Oxford University Press, Oxford.

310. SEDLEY, D.N. (1997), “The Ethics of Brutus and Cassius”,
JRS 77, 41-53.

311. SEDLEY, D.N. (1998), Lucretius and the Transformation of
Greek Wisdom, Cambridge University Press, Cambridge.

312. SEDLEY, D.N. (2003), “The School from Zeno to Arius

412



Bibliografia

Didymus”, en B. INWOOD (ed.), The Cambridge Companion
to the Stoics, Cambridge University Press, Cambridge, 7-32.

313. SFAMENI, G. (1973), I culti orientali in Sicilia, Brill,
Leiden.

314. SHARPLES, R.W. (1996), Stoics, epicureans and sceptics:
an introduction to hellenistic philosophy, Routledge, London.

315. SHAW, B.D. (2001), Spartacus and the Slave Wars: A Brief
History with Documents, Bedford/St. Martin's, Boston.

316. SHERWIN-WHITE, A.N. (1977), “Roman Involvement in
Anatolia, 167-88 B.C.”, JRS 67, 62-75.

317. SHERWIN-WHITE, A.N. (1982), “The Lex Repetundarum
and the Political Ideas of Gaius Gracchus”, JRS 72, 18-31.

318. SMUTS, F. (1958), “Stoisynse invloed op Tiberius
Gracchus”, AClass 1, 106-116.

319. SOLANA DUESO, J. (2015), “Estoicismo y politica: Lineas
de confrontacioén”, Azafea Rev. Filos. 17, 75-95.

320. SORDI, M. (1984), “I maestri greci di Tiberio Gracco e la
polemica antigraccana”, en A. GUARINO (ed.), Sodalitas:
scritti in onore di Antonio Guarino, Jovene, Napoli, 125-136.

321. SPAETH, B.S. (1990), “The Goddess Ceres and the Death of
Tiberius Gracchus”, Historia 39.2, 182-195.

322. STAERMAN, E.M. (1986), “Alcuni problemi della storia
della schiavitu nel periodo della tarda repubblica romana”, en
I. BIEZUNSKA MALOWIST, Schiavitu e produzione nella
Roma repubblicana. Problemi e Ricerche di Storia Antica 9,
L'Erma di Bretschneider, Roma, 165-190.

323. STOCKTON, D. (1979), The Gracchi, Clarendon Press,
Oxford.

324, STRASBURGER, H. (1965), “Poseidonios on Problems of
the Roman Empire”. JRS 55, 40-53.

325. STRASBURGER, H. (1966), “Der Scipionenkreis”, Hermes
94, 60-72.

413



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

326. SWAIN, S. (1990), “Plutarch's Lives of Cicero, Cato and
Brutus”, Hermes 118.2, 192-203.

327. SWAIN, S. (1997), Plutarch, Plato, Athens, and Rome, en J.
BARNES, M.T. GRIFFIN, Philosophia Togata 1I. Plato and
Aristotle at Rome, Clarendon Press, Oxford, 165-187.

328. TARRANT, H. (1985), Scepticism or Platonism?: The
Philosophy of the Fourth Academy, Cambridge University
Press, Cambridge.

329. TARVER, T. (1997), “Varro and the Antiquarism of
Philosophy”, en J. BARNES, M.T. GRIFFIN (eds.),
Philosophia Togata II. Plato and Aristotle at Rome, Clarendon
Press, Oxford, 130-164.

330. TORREGARAY, E. (2006), “Los espacios de la diplomacia
en la Roma republicana”, Caesarodunum 40, 223-258.

331. TOYNBEE, A. (1965), Hannibal's Legacy 2, Oxford
University Press, London.

332. TSOUNI, G. (2018), “The “Academy” in Rome: Antiochus
and his vetus Academia”, en G.M. MULLER y F. MARIANI
ZINI (eds.), Philosophie in Rom — romische Philosophie?,
Schwabe & Co.Ag. Verlag, Berlin, 139-149.

333. TURCAN, R. (2001), Los Cultos Orientales en el Mundo
Romano, Biblioteca Nueva, Madrid.

334, URBAINCZYK T. (2008), Slave Revolts in Antiquity,
Berkeley, Los Angeles.

335. UTCENKO, S.L. (1986), La rivolta di Spartaco, en 1.
BIEZUNSKA MALOWIST, Schiavitu e produzione nella
Roma repubblicana. Problemi e Ricerche di Storia Antica 9,
L'Erma di Bretschneider, Roma, 147-164.

336. VASALY, A. (2013), “The political impact of Cicero's
speeches”, en C. STEEL (ed.), The Cambridge Companion to
Cicero, Cambridge University Press, Cambridge, 141-159.

337. VAN BERG, PL. (1972), Corpus Cultus Deae Syriae

414



Bibliografia

(CCDS), EPRO 28, Leiden.

338. VAN DER BLOM, H. (2010), Cicero's Role Models. The
Political Strategy of a Newcomer, Oxford University Press,
Oxford.

339. VAN LYNDEN, F.G (1802), Disputatio historico-critica de
Panaetio Rhodio philosopho Stoico, Abraham et Janum
Honkoop, Leiden.

340. VAN STRAATEN, M. (1952), Panaetii Rhodii Fragmenta,
Brill, Leiden.

341. VEGA, L., RADA, E., MAS, S. (2001), Del Pensar y su
Memoria: Ensayos en homenaje al profesor E. Lleido, UNED,
Madrid.

342. VERBRUGGHE, G. (1972), “Sicily 210-70 B.C.: Livy,
Cicero and Diodorus”, TAPhA 103, 535-559.

343. VERBRUGGHE, G. (1973), “The Elogium from Polla and
the First Slave War”, CPh 68, 25-35.

344. VEYNE, P. (2009), L' impero greco-romano. Le radici del
mondo globale, BUR Biblioteca Universale Rizzoli, Milano.
345. VILLAR, F. (1996), Los indoeuropeos y los origenes de

Europa. Lenguaje e Historia, Gredos, Madrid.

346. VITALE, E. (2001), “Carnéades y los derechos colectivos”,
RIFD 18, 25-40.

347. VOELKE, A.J. (1961), Les Rapports avec autrui dans la
philosophie grecque d’Aristote a Panétius, Bibliothéque
d'Histoire de la Philosophie, Paris.

348. VOELKE, A.l. (1973), L’idée de volonté dans le Stoicisme,
Presses Universitaires de France, Paris.

349. VOGT, J. (1974), Ancient Slavery and the Ideal of Man, Basil
Blackwell, Oxford.

350. VOLK, K. (2016), “A Wise Man in an Old Country. Varro,
Antiquitates rerum diuinarum and [Plato], Letter 5, RhM 159,
429-433.

415


https://www.ibs.it/libri/editori/BUR%20Biblioteca%20Univ.%20Rizzoli

ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

351. VON ARNIM, J. (1968), Stoicorum Veterum Fragmenta,
B.G. Teubner, Stuttgart.

352. VON ALBRECHT, M. (1997), Historia de la literatura
romana I. De Andronico a Boecio, Herder, Barcelona.

353. VON DER MUEHLL, P. (1922), Epicuri Epistulae tres et
Ratae sententiae a Laertio Diogene servatae. Accedit
Gnomologium Epicureum Vaticanum, Teubner, Sttutgart.

354. VON HOFF, A.J.L. (1990), From autothanasia to suicide:
self-killing in classical antiquity, Routledge, London.

355. VON POHLMANN, R. (1925), Geschichte der sozialen
Frage und des Sozialismus in der antiken Welt, 3. Auflage,
durchgesehen und um einen Anhang vermehrt von Friedrich
Oertel 2, C.H. Beck'sche Verlagsbuchhandlung, Miinchen'**,

356. WAGENER, A. (2009/1849), M. Porcii Catonis Originum
Fragmenta  Emendata  Disposita  Illustrata, Kessinger
Publishing Co, Whitefish.

357. WALBANK, F.W. (1965), “Political Morality and the Friends
of Scipio”, JRS 55.1/2, 1-16.

358. WEHRLI, F. (1948), Die Schule des Aristoteles. Texte und
Kommentar, Benno Schwabe & Co., Basel.

359. WEINSTOCK, S. (1971), Divus Julius, Clarendon Press,
Oxford.

360. WENDLING, E. (1893), “Zu Posidonius und Varro”, Hermes
28, 335-353.

361. WILL, E. (1967), Histoire politique du monde hellénistique
(323-30 av. J.C.) 2, Pres. Univ. de Nancy, Nancy.

362. WINIARCZYK, M. (1997), “Das Werk des Jambulos.
Forschungsgeschichte (1550-1988) und
Intrepretationsversuch”, RhM 140, 128-153.

1422 pyede consultarse online en el siguiente enlace:

http://www.zeno.org/Geschichte/M/Péhlmann,
+Robert+von/Geschichte+der+sozialen+Frage

416


http://www.zeno.org/Geschichte/M/P%C3%B6hlmann,+Robert+von/Geschichte+der+sozialen+Frage
http://www.zeno.org/Geschichte/M/P%C3%B6hlmann,+Robert+von/Geschichte+der+sozialen+Frage

Bibliografia

363. WISEMAN, T.P. (2010), “The Two-Headed State: How
Romans Explained Civil War”, en B.W. BREED, C. DAMON
y A. ROSSI (eds.), Citizens of Discord. Rome and Its Civil
Wars, Oxford University Press, Oxford, 25-44.

364. WOODHEAD, A.G. (1960), Supplementum Epigraphicum
Graecum 17, Lugduni Batavorum, Leiden.

365. WULFF ALONSO, F. (2008), Grecia en la India: FEl
repertorio griego del Mahabharata, Ediciones Akal, Madrid.

366. YARROW, L.M. (2009), Historiography at the End of the
Republic. Provincial Perspectives on Roman Rule, Oxford
University Press, Oxford.

367. ZADOROINYI, A.V. (2007), “Cato's Suicide in Plutarch”,
CQ, New Series 57.1, 216-230.

368. ZANKER, P. (2013), La citta romana, Laterza, Roma-Bari.

5.3 — RECURSOS ELECTRONICOS

5.3.1 — Fuentes textuales

Perseus (griego):

http://perseus.uchicago.edu/cgi-bin/citequery3.pl?query=Val.
+Max.14.7.1&dbname=GreekFeb2011

Perseus (latin):
http://perseus.uchicago.edu/perseus-cei/citequery3.pl?query=Val.

+Max.+4.7.1&dbname=LatinAugust2012

Itinera Electronica (griego):
http://hodoi.fltr.ucl.ac.be/concordances/intro.htm

Itinera Electronica (latin):
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/intro.htm

417


http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/intro.htm
http://hodoi.fltr.ucl.ac.be/concordances/intro.htm
http://perseus.uchicago.edu/perseus-cgi/citequery3.pl?query=Val.+Max.+4.7.1&dbname=LatinAugust2012
http://perseus.uchicago.edu/perseus-cgi/citequery3.pl?query=Val.+Max.+4.7.1&dbname=LatinAugust2012
http://perseus.uchicago.edu/cgi-bin/citequery3.pl?query=Val.+Max.+4.7.1&dbname=GreekFeb2011
http://perseus.uchicago.edu/cgi-bin/citequery3.pl?query=Val.+Max.+4.7.1&dbname=GreekFeb2011

ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

The Latin Library:
http://www.thelatinlibrary.com/

The Imaging Papyri Project:
http://163.1.169.40/cgi-bin/library?a=p&p=home&Il=en&w=ut{-8

CPF - Corpus dei papiri filosofici greci e latini:
http://www.papirifilosofici.it/index.html

LEPOR - Leges populi romani:
http://www.cn-telma.fr/lepor/introduction/

5.3.2 — Fuentes epigraficas
Corpus Inscriptionum Latinarum:
http://cil.bbaw.de/cil_en/index_en.html

Epigraphic Database Heidelberg:
https://edh-www.adw.uni-heidelberg.de/home

EAGLE - Electronic Archive of Greek and Latin Epigraphy:
http://www.edr-edr.it/default/index.php

Inscriptiones Siciliae:
http://sicily.classics.ox.ac.uk/

5.3.3 — Bibliografia
Aph — L'Année philologique:
http://cpps.brepolis.net/aph/search.cfm?

Latindex:
http://www.latindex.unam.mx/latindex/inicio

TDR — Tesis Doctorales en Red:

418


http://www.latindex.unam.mx/latindex/inicio
http://cpps.brepolis.net/aph/search.cfm
http://sicily.classics.ox.ac.uk/
http://www.edr-edr.it/default/index.php
https://edh-www.adw.uni-heidelberg.de/home
http://cil.bbaw.de/cil_en/index_en.html
http://www.cn-telma.fr/lepor/introduction/
http://www.papirifilosofici.it/index.html
http://163.1.169.40/cgi-bin/library?a=p&p=home&l=en&w=utf-8
http://www.thelatinlibrary.com/

Bibliografia

https://tdx.cat/

Teseo — Tesis doctorales:
https://www.educacion.gob.es/teseo/irGestionarConsulta.do

5.3.4 — Citacion
Liddle-Scott (autores griegos):
http://www.stoa.org/abbreviations.html

Oxford Classical Texts (autores latinos):
http://www.oxfordscholarlyeditions.com/page/abbreviations

DGE - Proyecto Diccionario Griego-Espafiol:
http://dge.cchs.csic.es/Ist/Ist].htm

L'Année philologique (lista de revistas):
http://guides.lib.berkeley.edu/c.php?g=381579&p=2585381

5.3.5 - Otros

ORBIS - The Stanford Geospatial Network Model of the Roman
World:

http://orbis.stanford.edu/

419


http://orbis.stanford.edu/
http://guides.lib.berkeley.edu/c.php?g=381579&p=2585381
http://dge.cchs.csic.es/lst/lst1.htm
http://www.oxfordscholarlyeditions.com/page/abbreviations
http://www.stoa.org/abbreviations.html
https://www.educacion.gob.es/teseo/irGestionarConsulta.do
https://tdx.cat/




Anexo: Acunaciones sicilianas de Euno'*

1, 6-7. Morgantina (EN). Moneta d'oro (collezione privata) (6-7 ingrandimento della nr, 1),
2. Statere d'oro di Filippo 1l {da Numisimatic Fine Aris, Auct., XVIIIL, 1987, nr. 106)

3. Statere d'oro di Alessandro 11 {da Nusismatic Fine Arts, Auct.,, XVIIL, 1987, nr. 119).
4. Siracusa, Museo archeologico. Hemidrachmon d'oro di Filippo I1.

5. Enna, Bronzo di Antioco-Euno (Enna, collezione privata).

1423 Manganaro (1990a), 429-433.



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

1. Dracma d'oro dei Sikeliotai (da Monnaies et Méd., vente publ., 61, 1982, nr. 7B).

2. Statere di T. Quinzio Flaminio (da Monnaies et Méd., vente publ., 61, 1982, nr, 104),

3-5. Seconda emissione di Antioco-Euno; 3: Londra, British Museum; 4: Siracusa, Museo archeo-
logico; 5: Enna, collezione Cammarata.

422



Anexo: Acufaciones sicilianas de Euno

7

1-4, 8 Terza emissione di Antioco-Euno (Enna, collezione Cammarata). 5-7. Simili, di modulo ri-
dotto (Enna, collezione Cammarata).

423



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

1-2. Terza emissione di Antioco-Euno (Enna, collezione Bruno). 34. Quarta emissione di Antioco-
Euno (3: Enna, collezione Cammarata; 4: Randazzo (CT), collezione Vagliasindi). 5-6. Bronzi di
Demetrio [ Soter (da E. BupeLon, Les rois de Syrie..., Paris 1890, tav, XVI, 6 e 5).

424



Anexo: Acufaciones sicilianas de Euno

AlOZTAVERA

A O JdAd L
3

1. Caulonia (RC). Statere (da Numismatic Lanz, Aukt, 38, 1986, nr. 79); 1a. Apografo del graffito,
2. Siracusa, Museo archeslogico. Moneta punica di elettro con graffito K. 3. %ta.lere di Leucas
con graffito (da Minzen und Med., Liste 251, 1965, nr. 9). 4. Peso di bronzo (Enna, collezione
Cammarata). 5. Apografo di [G, XIV, nr. 412.

425









	Introducción
	Capítulo I: Aproximación a las filosofías helenísticas
	1.1 – Las diferentes corrientes filosóficas
	1.2 – Fuentes para el conocimiento de la filosofía helenística
	2.1 – La dualidad romana, año 155
	2.2 - Triunfo del estoicismo
	3.1 - Historiografía
	4.1 - ¿Por qué Sicilia?
	Conclusiones
	5.1 - Fuentes*
	5.2 – Bibliografía
	5.3 – Recursos electrónicos



