
TESIS DE DOCTORADO

LA DIALÉCTICA
PÚBLICO/PRIVADO EN LA
ROMA DEL SIGLO II A.C.:

AMBIGÜEDADES ESTOICAS
ANTE LAS REFORMAS

GRACANAS

 Adur Intxaurrandieta Ormazabal

ESCUELA DE DOCTORADO INTERNACIONAL PROGRAMA DE DOCTORADO EN
GEOGRAFÍA, HISTORIA E HISTORIA DEL ARTE

SANTIAGO DE COMPOSTELA
2018





DECLARACIÓN DO AUTOR DA TESE
 [La dialéctica público/privado en la Roma del siglo II a.C.:

Ambigüedades estoicas ante las reformas gracanas]

D. Adur Intxaurrandieta Ormazabal

 
Presento a miña tese, seguindo o procedemento axeitado ao Regulamento, e declaro que:

1) A tese abarca os resultados da elaboración do meu traballo.

2) De selo caso, na tese faise referencia ás colaboracións que tivo este traballo.

3) A tese é a versión definitiva presentada para a súa defensa e coincide coa versión enviada en 
formato electrónico.

4) Confirmo que a tese non incorre en ningún tipo de plaxio doutros autores nin de traballos 
presentados por min para a obtención doutros títulos.

En Santiago de Compostela, 01 de outubro de 2018

Asdo





AUTORIZACIÓN DO DIRECTOR / TITOR DA TESE
[La dialéctica público/privado en la Roma del siglo II a.C.:

Ambigüedades estoicas ante las reformas gracanas]

D. Pedro López Barja de Quiroga

INFORMA:

Que a presente  tese,  correspóndese  co  traballo realizado por D.  Adur  Intxaurrandieta  Ormazabal,  baixo  a miña

dirección, e autorizo a súa presentación, considerando que  reúne os requisitos  esixidos no  Regulamento de

Estudos  de Doutoramento  da  USC, e  que  como director  desta non incorre  nas causas de abstención

establecidas na Lei 40/2015.

En Santiago de Compostela, 1 de outubro de 2018

Asdo









AGRADECIMIENTOS

Quiero dedicar  este  trabajo a todas aquellas
personas  que  me  han  ayudado  durante  estos
largos  años  de  investigación:  Ars  longa,  vita
breuis.  Sobre  todo,  a  mi  familia,  por  cuyo
sacrificio  he  podido  realizar  esta  labor,  y  en
particular,  a  mi  padre,  por  sus  oportunas
correcciones.  A  mi  director  Pedro,  por  su
dirección  en  este  trabajo  y  su  enorme
paciencia.  A  mis  compañeras  de  máster  y
doctorado, en especial a estas últimas, mucho
ánimo, existe un final. A mis amigos, que han
supuesto un importante apoyo en los momentos
más  difíciles.  A  Alejandro,  por  su  aporte
artístico.  Por  último,  a  Laura,  por  haber
aguantado  mis  sermones  durante  estos  años
con parsimonia estoica. El presente trabajo no
hubiera sido posible sin vuestra ayuda.

Eskerrik asko guztioi.

Osaba Jesus Mariri: In memoriam.

Para aquellas piedras en el zapato:
Ex nihilo nihil fit.





Familiari, bihotz-bihotzez.
Νενικήκαμεν.





Índice de contenido

Lista de abreviaturas. ..................................................................19

Lista de imágenes y tablas...........................................................23

Introducción. ................................................................................27

Capítulo I: Aproximación a las filosofías helenísticas...............33
1.1 – Las diferentes corrientes filosóficas.................................33

1.1.1 – Pirronismo/Escepticismo..........................................37
1.1.2 – Platonismo................................................................38
1.1.3 – Epicureísmo..............................................................45
1.1.4 – Estoicismo................................................................47

1.1.4.1 – Zenón: Politeia..................................................53
1.1.5 – Otras corrientes filosóficas........................................66

1.2 – Fuentes para el conocimiento de la filosofía helenística. .68

Capítulo II: Filosofía y Roma. ....................................................77
2.1 – La dualidad romana, año 155............................................81

2.1.1 – Carnéades.................................................................84
2.1.2 – Catón........................................................................87

2.1.2.1 – Origines. ...........................................................93
2.1.3 – Imperialismo.............................................................96

2.1.3.1 – Discurso y justicia...........................................100
2.2 – Triunfo del estoicismo. ...................................................109

2.2.1 – Teoría filosófica......................................................111
2.2.1.1 – Formas de gobierno y participación política....119

2.2.2 – Ejemplos de la influencia estoica............................128
2.2.2.1 – Cicerón: De officiis..........................................128
2.2.2.2 – Filosofía y vida política: Casio, Bruto y Catón.....
. ......................................................................................141



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco......................149
3.1 – Historiografía. ................................................................149

3.1.1 – En lo referente a las propuestas de ambos hermanos....
...........................................................................................154
3.1.2 – Sobre la razón del origen de la reforma..................156

3.1.2.1 – Propuesta económica ......................................157
3.1.2.2 – Propuesta militar..............................................158
3.1.2.3 – Propuesta política............................................159
3.1.2.4 – Propuesta filosófica.........................................161

3.2 – Diferenciación entre hermanos.......................................163
3.2.1 – Análisis de las fuentes.............................................165

3.2.1.1 – Fuentes que unen ............................................165
3.2.1.1.1 – Cicerón: Pro Sestio..................................165
3.2.1.1.2 – Salustio....................................................166
3.2.1.1.3 – Valerio Máximo.......................................167
3.2.1.1.4 – Veleyo Patérculo......................................172
3.2.1.1.5 – Floro........................................................176
3.2.1.1.6 – Plutarco. ................................................. 178
3.2.1.1.7 – Dión Casio.............................................. 188

3.2.1.2 – Fuentes que separan.........................................189
3.2.1.2.1 – Varrón..................................................... 189
3.2.1.2.2 – Diodoro Sículo........................................ 189
3.2.1.2.3 – Apiano.................................................... 192
3.2.1.2.4 – Lucio Ampelio........................................ 195

3.2.2 – Tiberio....................................................................196
3.2.2.1 – Apoyo: La aristocracia.....................................196
3.2.2.2 – Influencia: Blosio de Cumas y el estoicismo. .200

3.2.2.2.1 – Biografía de un filósofo...........................200
3.2.2.2.2 – Nexo de unión: Tiberio y Aristónico.......209
3.2.2.2.3 – Guerra en Asia.........................................213
3.2.2.2.4 – Blosio, las islas del sol y los heliopolitai.221

3.2.2.3 – Objetivo: Igualdad entre los ciudadanos.........227

14



Índice de contenido

3.2.2.4 – Propuestas.......................................................230
3.2.3 – Cayo .......................................................................235

3.2.3.1 – Apoyo: La plebe..............................................240
3.2.3.2 – Influencia: Su hermano....................................247
3.2.3.3 – Objetivo: Democratización y tiranía...............247
3.2.3.4 – Propuestas.......................................................252

3.2.4 – Legado....................................................................257
3.3 – Varrón y su visión platónica del cambio constitucional..261

Capítulo  IV:  Posidonio  y  Diodoro,  lectura  estoica  de  la
esclavitud....................................................................................283

4.1 – ¿Por qué Sicilia?.............................................................283
4.1.1 – Estoicismo y esclavitud...........................................292
4.1.2 – El (esclavo) bueno, el (esclavo) malo y el estoicismo. .
...........................................................................................295
4.1.3 – Dominación............................................................304

4.1.3.1 – Dominación pública.........................................307
4.1.3.2 – Dominación privada........................................317

4.2 – La influencia siria en Sicilia ..........................................321
4.2.1 – Coronación.............................................................322
4.2.2 – Monedas. ................................................................326
4.2.3 – Teatro......................................................................329
4.2.4 – Dioses.....................................................................330
4.2.5 – Cabello. . .................................................................335
4.2.6 – Peces.......................................................................338

4.3 – La embajada expiatoria ..................................................349

Conclusiones...............................................................................355

Bibliografía.................................................................................363
5.1 – Fuentes...........................................................................363
5.2 – Bibliografía....................................................................385

15



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

5.3 – Recursos electrónicos.....................................................417
5.3.1 – Fuentes textuales. ...................................................417
5.3.2 – Fuentes epigráficas..................................................418
5.3.3 – Bibliografía. . ..........................................................418
5.3.4 – Citación. .................................................................419
5.3.5 – Otros.......................................................................419

Anexo: Acuñaciones sicilianas de Euno....................................421

16







Lista de abreviaturas*

CAH =  The Cambridge Ancient  History,  Cambridge University
Press, Cambridge.

CIL = Corpus Inscriptionum Latinarum, Berlin-Brandenburgische
Akademie der Wissenschaften, Berlin.

E&K =  EDELSTEIN, L.,  KIDD, I.G.  (1994),  Posidonius:  The
fragments, Cambridge University Press, Cambridge.

FRH  = CORNELL,  T.J.  (2013),  The  fragments  of  the  Roman
historians, Oxford University Press, Oxford.

HRR = PETER, H. (1914),  Historicorum Romanorum Reliquiae,
Teubner, Leipzig.

IG = Inscriptiones Graecae, Ares, Chicago.
ILLRP =  DEGRASSI,  A.  (1963/1965),  Inscriptiones  Latinae

Liberae Rei Publicae, La Nuova Italia, Firenze.
ILS = DESSAU, H. (1979/1980),  Inscriptiones Latinae Selectae,

Ares, Chicago.
FDS =  HÜLSER, K. (1987-1988),  Die Fragmente zur Dialektik

der Stoiker, 4 vols., Friedrich Frommann Verlag, Stuttgart.
FGrHist. = JACOBY, F. (1999), Die Fragmente der Griechischen

Historiker, Brill, Leiden.
L&S =  LONG,  A.A.,  SEDLEY,  D.N.  (1988),  The  Hellenistic

philosophers, Cambridge University Press, Cambridge.
LIMC = Lexikon Iconographicum Mythologiae Classicae (LIMC),

Artemis & Winkler Verlag, Zurich.
OGIS =  Orientis  Graeci  Inscriptiones  Selectae,  Georg  Olms,

Hildesheim.
OLD =  GLARE,  P.G.W.  (1994),  Oxford  Latin  Dictionary,

Clarendon press, Oxford.
RE/RE Suppl. = METZLER, J.B. (1894/1980), Realencyclopädie

der classischen Altertumswissenschaft (Pauly–Wissowa), Metzlerscher
Verlag, Stuttgart.

* Para las abreviaturas de las revistas se ha seguido la  “Année philologique”. Enlace en el
punto 5.3.4.



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

RS = CRAWFORD, M. (1996),  Roman Statutes.  2 vols.  (BICS
Supplement 64), Institute of Classical Studies, London.

SVF = ARNIM, I. (1968),  Stoicorum Veterum Fragmenta,  B.G.
Teubner, Stuttgart.

Wehrli =  WEHRLI, F. (1948),  Die Schule des Aristoteles. Texte
und Kommentar, Benno Schwabe & Co., Basel.

20







Lista de imágenes y tablas

Lámina I.
Las escuelas filosóficas de Atenas1.....................................................36
Lámina II.
Les Gracques - Jean-Baptiste Claude Eugène Guillaume (1853).....156
Lámina III.
Cornélie mère des Gracques - Nöel Hallé (1779).............................165
Lámina IV.
Cayo s'adressant à l'assemblée de la plèbe - Silvestre David Mirys
(1799)...............................................................................................178
Lámina V.
La mort de Caius Gracchus - François Topino-Lebrun (1798).........187
Lámina VI.
Die Akropolis von Pergamon - Friedrich von Thiersch (1882).........209
Lámina VII.
Genealogía atálida2...........................................................................218
Lámina VIII.
Reconstrucción del Foro romano con un anfiteatro de madera3........239
Lámina IX.
Cayo frente a la plebe4......................................................................246
Lámina X.
La ciudad bicéfala5...........................................................................281

1 L&S (1988a), 4.
2 Hansen (1971), 26.
3 Zanker (2013), 38.
4 Discurso de Cayo frente a la plebe en el Foro. Creado por Alejandro Merlán Casal, como

parte del trabajo presentado, por el autor de esta tesis, en el congreso “Impact of Empire
XIII: The impact of “Justice” on the Roman Empire”, celebrado en la ciudad de Ghent,
Bélgica, entre los días 21-24 de junio de 2017.

5 Representación de la ciudad bicéfala creada por la ley judicial de Cayo, con Jano ubicado
en media  mirando con cada una de sus caras  a  los  equites y a los  senatores,  que se
observan de forma recelosa. Creado por Alejandro Merlán Casal.



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Lámina XI.
Mapa de la Primera Guerra Servil6. ..................................................286
Lámina XII.
Fuente de Aretusa en la actual península de Ortigia.........................346

Tabla I.
Escolarcas de la escuela estoica7........................................................53
Tabla II.
Constituciones8.................................................................................122
Tabla III.
Miembros de la comisión agraria9. ...................................................234
Tabla IV.
Batallas y peces. ...............................................................................348

6 Morton (2014), 27.
7 Pohlenz (2005), 500-501.
8 López Barja (2005), 62.
9 Carcopino (1967), 190-193.

24







Introducción

La idea que dio origen al presente trabajo, fue la de analizar la
influencia que la filosofía helenística ejerció en Roma, pero resultó ser
un  tema  prácticamente  inabarcable.  Conscientes  de  esta  realidad,
acotamos  el  marco  de  la  idea  original  y  como  resultado  nos
encontramos ante el presente trabajo. La delimitación ha derivado en
cuatro capítulos principales, que pueden dividirse, por una parte, en
dos  capítulos  centrados  en  una  aproximación  a  la  recepción  de  la
filosofía en Roma, y, por otra parte, los otros dos, donde se trata en
profundidad  la  recepción  del  estoicismo.  Por  lo  tanto,  el  primer
capítulo  tiene  como  objetivo  introducir  al  lector  en  las  diferentes
escuelas filosóficas del helenismo y su relación con Roma. El análisis
de estas corrientes resulta, en general, extremadamente difícil, debido,
principalmente,  al  estado  fragmentario  de  las  fuentes10.  Con  este
objetivo en mente, analizamos cuatro corrientes filosóficas relevantes
en  Roma,  el  escepticismo,  el  platonismo,  el  epicureísmo  y  el
estoicismo,  junto  con  algunas  corrientes  que  apenas  consiguieron
influir en la realidad política y social romana. Después repasaremos
las diferentes fuentes existentes para el análisis de estas corrientes.

El trabajo continúa en el capítulo segundo, donde indagaremos en
mayor  profundidad  la  influencia  de  estas  corrientes  en  Roma.
Primeramente centrándonos en la embajada de Carnéades, ejemplo de
la  bipolaridad romana,  y continuando con el  triunfo del  estoicismo
frente  a  las  demás  corrientes  filosóficas.  La embajada,  que viajó a
Roma  en  el  año  155,  se  compuso  de  tres  filósofos,  destacando
Carnéades,  escolarca  de  la  Academia  y  filósofo  escéptico.  La
verdadera importancia de esta embajada, reside en el discurso que el
filósofo realizó ante el pueblo romano, discurso que trató el tema del
imperialismo  romano  desde  un  prisma  escéptico.  El  discurso  fue
planteado en dos sesiones diferentes: el primer día Carnéades alabó la

10 L&S (1988a), 8. Una selección de los textos más relevantes para el análisis de la filosofía
helenística en L&S (1988a-b).



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

dominación romana, que resultó del agrado del público; el segundo
día, el filósofo cambió el discurso y criticó el imperialismo que Roma
ejercía,  obteniendo el  rechazo de los  presentes11.  Carnéades  realizó
una lectura escéptica de la dominación romana y la justicia subyacente
en ella, y fue alabado y rechazado al mismo tiempo. Ese rechazo se
personificará en Marco Porcio Catón, político romano que abogó por
la  inmediata  expulsión  de  la  embajada  de  Roma.  Este  individuo
resulta  muy  interesante  debido  a  la  dualidad  que  representa,
característica de la sociedad romana de su tiempo, ya que por un lado
refleja el rechazo hacia lo griego en general y la filosofía en particular,
pero por otro lado es un individuo con amplios conocimientos sobre la
cultura griega. Este hito, es decir, la embajada, resulta muy relevante
en cuanto a  la realización de una interpretación sobre la  influencia
ejercida por la filosofía helenística en Roma.

Tras este punto, proseguimos en el segundo capítulo centrándonos
en el estoicismo y en cómo esta corriente resulta la más popular en
Roma.  Para  ello,  primero  analizaremos  la  propia  escuela  en
profundidad,  centrándonos  después  en  el  análisis  de  aquella  parte
teórica  relacionada  con  la  política,  particularmente  en  la  ya
desaparecida Politeia de Zenón. Seguiremos con la influencia de esta
corriente  en  ciertos  aspectos,  como  lo  es  en  Cicerón  y  en  su  De
officiis, donde puede adivinarse una fuerte influencia de Panecio de
Rodas,  filósofo  estoico  y  figura  imprescindible  para  entender  la
irrupción del estoicismo en Roma12. Por último, veremos el modo en
el que la filosofía podía afectar a la vida política, siguiendo el final de
la carrera política de tres personajes muy relevantes del s. I13: Casio,
Bruto y Catón el joven14.

El tercer capítulo tratará el tema principal de esta tesis doctoral: la
influencia del estoicismo en las políticas de los hermanos Graco. En la
11 Lact. Inst. 5.14.3-5.
12 Erskine (1990), 214; Sedley (2003), 23; Pohlenz (2005), 542-543.
13 Todas las fechas de este trabajo serán a.C. a no ser que se especifique lo contrario.
14 Sedley (1997), 41-53; Pohlenz (2005), 554.

28



Introducción

década de los años 30 y años 20 del s. II, estos dos políticos romanos,
Tiberio y Cayo, fueron el centro de toda la atención del momento. Su
legado,  perduró en el  tiempo convirtiéndose en el  paradigma de la
revolución o de la tiranía para los antiguos. Las disputas surgidas a
raíz  de sus  propuestas  políticas y legales,  sirvieron como punto de
partida  para los  posteriores  conflictos  que la  república sufrió  hasta
época augústea15. Ambos hermanos ocuparon el cargo de tribuno de la
plebe, y en condición de tal,  promulgaron ciertas leyes. Estas leyes
sirvieron a diferentes fines políticos y sociales. Por norma general, las
fuentes  tienden  a  unificar  a  ambos  hermanos,  aunque  existen
salvedades16. Nuestra visión se basa mayormente en estas salvedades,
y defendemos  un postulado que  aboga por  diferenciar  las  medidas
políticas de los dos hermanos, analizando todas las fuentes que tratan
el período. Para ello,  utilizamos como base el  estoicismo, corriente
filosófica que promueve la igualdad entre aquellos que son iguales, y
que encaja con las medidas adoptadas por Tiberio en sus reformas17.
La  influencia  estoica  la  ejercerá  en  Tiberio  su  tutor,  Blosio  de
Cumas18,  y  para  analizar  esa  influencia  trataremos  al  personaje  en
profundidad, enfatizando su fidelidad a Tiberio tras su muerte y su
actividad política posterior  en la  guerra  de Aristónico,  candidato al
trono del reino de Pérgamo19.

Cayo, en cambio, basa su poder en la plebe, tratando de otorgar a
este  grupo una  mayor  relevancia  política.  Algunos autores  clásicos
interpretarán esto como un intento de destrucción de la organización
social, lo que Diodoro Sículo, influenciado por el estoico Posidonio de

15 Varios autores clásicos interpretaron los hechos de esta forma; Non. P.728L = Varro, De
vita populi romani, fr. 114 Riposati = 425 Salvadore; App. BC 1.2, 1.8-4.27; Amp. 26; Sal.
Jug. 42.1-5; Val. Max. 6.3.1.

16 Unifican: Cic. Sest. 103; D.C. 24.83-25.85; Flor. 2.3.15-16; Plu. CG 1; Sal. Jug. 42; Val.
Max. 6.3.1; Vell. 2.6.1. Separan: App. BC 1.11-22; D.S. 34/35.25.1; Non. P.728L = Varro,
De vita populi romani, fr. 114 Riposati = 425 Salvadore.

17 Erskine (1990), 169.
18 Plu. TG 8.
19 Sobre el juicio; Plu. TG 20. Sobre su huida a Asia; Cic. Amic. 11.37.

29



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Apamea,  denomina  sumpnoia (συμπνόια),  y  que  podemos  traducir
como armonía20. Con este fin en mente, Cayo tratará de atraer a los
equites a su bando21. Esta armonía, según Varrón,  debe presidir las
relaciones entre las dos élites gobernantes romanas, los  equites y los
senatores22.  El  capítulo  finalizará  con  un  análisis  sobre  la
interpretación que este autor realiza de la lex iudiciaria de Cayo, una
ley que otorgó la potestad de los juicios  de repetundis a los  equites,
cuando era tradición que los  senatores se encargaran de ellos23.  La
interpretación  realizada  por  Varrón  se  basa  en  el  platonismo,
concretamente en la destrucción de la  Kallipolis,  ciudad ideada por
Platón  en  su  tratado  La  república,  y  que  conocerá  su  fin  cuando
aquéllos que deben defenderla se vuelvan unos contra otros24.

Como capítulo final, analizaremos un conflicto contemporáneo de
Tiberio, la Primera Guerra Servil (139-132), y cómo algunas fuentes
realizan una lectura estoica del conflicto, y lo que es más importante,
de la esclavitud. Diodoro Sículo, principal fuente para este conflicto,
se inspira en gran medida en el filósofo estoico Posidonio de Apamea,
quien escribió un relato sobre el conflicto, aunque no ha sobrevivido.
La influencia del estoicismo resulta palpable en el relato de Diodoro,
desde un punto de vista estoico, la esclavitud no resultaba natural a
ningún ser humano25; sin embargo, para la época que nos concierne, el
s. II, existía un nuevo estoicismo que interpretaba la esclavitud de otro
modo.  Diodoro/Posidonio,  afín  a  este  estoicismo que será  llamado
“medio”,  percibía  la  esclavitud  como algo  que  no  tiene  relevancia
ninguna en la búsqueda de la virtud, es decir, un esclavo podía llegar a

20 D.S.  35  fr.10.1  Goukowski  =  34/35.25.1  Walton.  Dionisio  de  Halicarnaso  utiliza  un
término diferente sin relación tan estrecha con el estoicismo; Homonoia (Ὁμόνοια); D.H.
2.11.2.

21 Meier (1966), 99; Botteri, Raskolnikoff (1983), 66.
22 Non. P.728L = Varro, De vita populi romani, fr. 114 Riposati = 425 Salvadore.
23 Flor. 2.1, 2.5, 3.13.1, 3.17.3; Liv. Epit. 60; Plu. CG 5.1; Rotondi (1990), 308.
24 Pl. R. 415c.
25 Philo. De septen. et fest. Dieb. 2.283M. = SVF 352; Cic. Offic. 1.21.

30



Introducción

ser  igual  de  virtuoso  que  su  amo26.  Diodoro/Posidonio,  durante  la
narración  del  conflicto,  nos  muestra  una  situación  límite,  unos
esclavos malnutridos y maltratados que se sublevaron por necesidad27,
lo que denota cierta simpatía hacia su causa. Sin embargo, la rebelión
contra la autoridad romana resultaba claramente negativa, por lo que
Diodoro/Posidonio decide crear un arquetipo de esclavo malo (Euno,
líder de la rebelión) y otro bueno (Cleón y Comano, lugartenientes de
Euno). El capítulo continúa con el análisis, mediante ciertos ejemplos
concretos, de la presencia siria en dicho conflicto, y cómo esa realidad
siria  es  remarcada  con  especial  énfasis  debido  principalmente  al
origen  sirio  del  propio  Posidonio,  que  compartía  ciudad  de
procedencia con Euno. Por último, veremos cómo una embajada fue
enviada a Sicilia, tras el asesinato de Tiberio en Roma, con el fin de
purificar, por un lado, el pecado de haber asesinado a un tribuno de la
plebe,  y por lo tanto,  a una figura sacrosanta28,  y por otro lado, el
santuario de Enna, ciudad tomada por lo rebeldes29.

26 Sen. Ep. 47.15.
27 D.S. 34/35.2.13-14.
28 Sánchez León (2004a), 142.
29 Noël (2013), 102.

31





Capítulo I: Aproximación
a las filosofías helenísticas

Este  primer  capítulo  tiene  como  objetivo  el  acercamiento  al
estado  de  la  filosofía  helenística  y  la  forma  en  que  las  diferentes
corrientes interactúan con la sociedad romana (1.1). Al ser un tema
muy general, este capítulo tratará de ser lo más breve posible, con la
única  intención  de  contextualizar  mejor  el  trabajo.  El  capítulo  se
dividirá  en  un  breve  análisis  sobre  las  corrientes  filosóficas  más
relevantes,  es  decir,  el  pirronismo  o  escepticismo  (1.1.1),  el
platonismo  (1.1.2),  el  epicureísmo  (1.1.3)  y  el  estoicismo  (1.1.4),
junto con otras corrientes no tan influyentes como las anteriores, entre
las que se encuentran a los aristotélicos o peripatéticos, los cínicos, los
megáricos y los hedonistas cirenaicos (1.1.5). Por último, se realiza un
pequeño recopilatorio sobre las principales fuentes para el estudio de
la filosofía helenística (1.2).

1.1 – LAS DIFERENTES CORRIENTES FILOSÓFICAS

La influencia que en Roma tuvo la filosofía griega es un tema que
recoge un espectro muy amplio, y ha sido extensamente tratado por la
historiografía  más  variada.  No es  mi  intención  realizar  un  análisis
exhaustivo de la cuestión, puesto que de ser así, no podría abarcarse
en tan pocas páginas. Más bien pretendo llevar a cabo una pequeña
aproximación al tema para después poder centrarnos en la influencia
que el estoicismo ejerció en las reformas de los hermanos Graco, el
tema principal de este trabajo.  Por lo tanto,  debemos hacernos una
idea de cómo la filosofía griega penetra en la ciudad latina, en cómo
afecta a sus habitantes, es decir, a la aristocracia, y cómo la filosofía
griega es reelaborada en un contexto totalmente romano. La filosofía
resulta especialmente interesante para el aristócrata romano en cuanto
a que pueda ser práctica, de ahí el auge del estoicismo30.

30 Pohlenz (2005), 535. El mismo autor afirma que, al interpretar un hecho, el griego se
pregunta qué cosa había pensado el autor, mientras que el romano se pregunta qué cosa



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Ya Quintiliano, en el s. I d.C., advertía a la juventud aristocrática
del objetivo último de la filosofía griega para el político romano, la
utilización  de  las  diferentes  ideas  o  theseis  (θέσεις)  que  estas
corrientes proponen para su implantación en el discurso del orador,
por  supuesto,  aderezado con  alguna  referencia  romana31.  Para  ello,
estas corrientes  filosóficas  deberían adecuarse a  la  uirtus romana32.
Las diferentes escuelas se enfrentarán entre sí por diversas cuestiones
filosóficas, tratando todas ellas de imponer sus puntos de vista frente a
las  demás33.  El  debate,  por  lo  tanto,  se  interpretará  como  algo

había querido; Pohlenz (2005), 569. Erskine define que no solo el aspecto político fue
aquello que cautivó al oyente romano, sino la estricta moralidad de la  Stoa y la virtud
como único bien a desear; Erskine (1990), 209.

31 “Roma dispone de tantos ejemplos como Grecia de preceptos, y los ejemplos son más
importantes”; Quantum enim Graeci praeceptis ualent, tantum Romani, quod est maius,
exemplis; Quint.  Inst. 12.2.30; Griffin (1989a), 15. Quintiliano responde a la mentalidad
práctica que la sociedad romana de la época tenía. Cicerón es un claro ejemplo de esta
práctica,  ejemplificándola  en  varias  de  sus  obras  donde  expone  su  dominio  sobre  la
retórica griega. Es el caso de De inventione, una de sus primeras obras, o las posteriores
perfeccionadas, gracias a la experiencia de la madurez, De oratore, Brutus, Orator, Topica
o Partitiones oratoriae; Powell, Paterson (2004), 43. En cuanto a las referencias romanas,
resultaban de vital importancia para ofrecer una mayor cercania al público. De hecho, la
pretensión por parte del orador de demostrar su conocimiento de la cultura griega no
podía sino irritar a la audiencia; Cic. de Orat. 1.47, 1.102, 1.221, 2.4, 2.18; Cic. Flac. 9-
12; Cic. Arch. 6.14-7.16, 8.19-12.30. Un análisis sobre este tema y las fuentes citadas en
Craig (1986), 233, n. 11.

32 Descrita como la suma de varias cualidades que todo buen romano debía tener, como lo
son la pietas, es decir, el deber religioso que relacionaba al individuo con la divinidad, la
familia y el prójimo; la justicia, que enseñaba a respetar las prescripciones del ius; la fides
y la honestidad, la lealtad que se inspira a la ley moral y el respeto a la palabra dada; la
laboriosidad y la habilidad; la simplicidad y la parsimonia; la capacidad de descansar en el
mismo puesto durante  el  combate,  etc.  La  uirtus constituye  una obligación para  todo
romano, pero el fin último será la adquisición de los  honores, prueba de que el pueblo
romano concede el  máximo reconocimiento.  La diferencia entre la  uirtus romana y la
arete (ἀρετή)  griega  radica  en  que  la  primera  responde  al  hombre  en  cuanto  a  la
masculinidad, la segunda en cambio responde al hombre como persona y es ligada a su
espíritu.  La  arete griega no tenía,  por lo tanto,  una connotación viril  y civil;  Pohlenz
(2005), 536-540, 564. Lo opuesto a la uirtus romana sería la inertia, que algunos romanos
consideraban que la cultura griega traía implícitamente consigo; Moatti (2008), 142.

33 Como ejemplo, cuenta Cicerón que el romano L. Gelio Poplicola, investido gobernador de

34



Capítulo I: Aproximación a las filosofías helenísticas

necesario, que favorece la dialéctica, mejora la dicción y desarrolla la
retórica del filósofo34, algo que resulta de un enorme interés para el
orador romano.

Con  esta  idea  en  mente,  nos  centraremos  en  dos  puntos,  las
diversas corrientes filosóficas de época helenística35,  y la influencia
que  éstas  tuvieron  en  Roma en  mayor  o  menor  medida.  Para  ello
debemos centrarnos en los filósofos helenos que resultaron ser más
relevantes para la evolución y el desarrollo de esta actividad en Roma,
analizando  a  los  más  destacados  en  sus  respectivas  corrientes.  Así
pues, nos encontramos con cuatro corrientes principales: el pirronismo
o el escepticismo, el  platonismo, el  epicureísmo y el  estoicismo. A
continuación  repasaremos  las  fuentes  existentes  en  cuanto  al
complicado tema de la filosofía helenística, para centrarnos después
en las diferentes corrientes y su influencia en Roma36.

Asia y llegado a Atenas en el 93, llamó a todos los filósofos de la ciudad para que se
unieran en un espacio y allí  les instó a llegar  a  un acuerdo entre ellos si  no querían
desperdiciar sus vidas debatiendo, autodenominándose árbitro de la disputa: Atticus: Quia
me Athenis audire ex Phaedro meo memini, Gellium familiarem tuum, quom pro consule
ex praetura in Graeciam uenisset <esset> que Athenis, philosophos, qui tum erant, in
locum  unum  conuocasse  ipsisque  magno  opere  auctorem  fuisse,  ut  aliquando
controuersiarum aliquem facerent modum. Quodsi essent eo animo ut nollent aetatem in
litibus conterere,  posse rem conuenire,  et  simul  operam suam illis  esse  pollicitum,  si
posset inter eos aliquid conuenire. Marcus: Ioculare istuc quidem, Pomponi, et a multis
saepe derisum; Cic. Leg. 1.53. Cicerón califica el acto como una broma, pero es un claro
ejemplo que refleja el grado de rivalidad que había entre las diferentes escuelas; Griffin
(1989a), 14-15.

34 Griffin (1989a), 9.
35 Long y Sedley realizan una interesante ruta por las diferentes escuelas filosóficas que en

Atenas se encontraban en el año 272, que puede apreciarse en la imagen adjunta; L&S
(1988a), 1-6.

36 En cuanto al  material  de estudio,  las  principales  obras  contemporáneas que  se  deben
consultar sobre la filosofía helenística son las siguientes. Para una revisión detallada sobre
la bibliografía Algra  et al. (1999),  Long (1974),  Erler (1983),  Sharples (1996) y Mas
(2006b y 2011), Mitsis (2005). Existen importantes obras que solo se centran en temas
específicos  de  la  filosofía,  como lo  son  Barnes  et  al. (1980)  sobre  la  epistemología,
Schofield y Striker (1986) sobre la ética y Laks y Schofield (1995) sobre la política. En
cuanto a las escuelas, varias obras importantes se centran en alguna de ellas. Para los
peripatéticos Gottschalk (1972),  sobre las  opiniones de los escolarcas,  Lynch (1972),

35



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Lám. I. Las escuelas filosóficas de Atenas37

sobre  el  Liceo,  y  Natali  (1991).  Para  la  Academia  y  los  escépticos,  Dal  Pra  (1975),
Glucker (1978), Tarrant (1985). Para el estoicismo, Ioppolo (1986) y Dillon (1996), sobre
el debate con la Academia, Erskine (1990) y Schofield (1991) sobre la política. Para los
epicúreos,  Clay  (1998),  Sedley  (1998).  Para  una  combinación  de  ambos,  sobre  las
estructuras del epicureísmo y el estoicismo, y su conexión con Platón, Gill (2006). Por
último, para el cinismo, Goulet-Cazé y Goulet (1993).

37 L&S (1988a), 4.

36



Capítulo I: Aproximación a las filosofías helenísticas

1.1.1 – Pirronismo/Escepticismo
El pirronismo o el escepticismo, surge en el s. IV, y obtiene cierta

relevancia en el mundo heleno. No obstante, no es hasta la asimilación
de esta  corriente  por  parte  de la  Academia cuando el  escepticismo
adquiere su mayor grado de popularidad, y es debido a la influencia de
esta  escuela,  que  alcanza  cierta  relevancia  en  Roma.  Ese  nuevo
empuje  que  recibe  la  corriente  en  la  ciudad  se  reflejará  en  dos
personajes muy relevantes, Carnéades de Cirene y Filón de Larisa. De
estos dos filósofos, el segundo será quien ejerza una mayor influencia
en la sociedad romana, llevando los postulados de Pirrón a la ciudad
latina.

A partir  de  ahora  es  cuando  esta  corriente  entra  en  contacto
directo con Roma, gracias a Carnéades de Cirene, de quien se hablará
en  mayor  profundidad en  el punto  2.1.1,  por  lo  que  no  nos
centraremos mucho en él por ahora. Nacido en torno al 215 en Cirene,
fue discípulo de Heguesino y su sucesor en la Academia hacia el 162.
En el 155 forma parte de la embajada enviada por Atenas a Roma, un
hito dentro de la historia sobre la influencia de la filosofía griega en
Roma  debido  al  ejemplo  que  significa  en  la  comprensión  de  la
dualidad romana frente a esta materia38. Conocido Carnéades por ser
un gran orador, fue también un gran crítico del estoico Crisipo. De la
relación  intelectual  entre  ambos  personajes  apuntó  el  propio
Carnéades  que,  siguiendo el  popular  dicho del  momento de que si
Crisipo no hubiera existido tampoco hubiera existido el  estoicismo,
Carnéades  añadía  que  si  Crisipo  no  hubiera  existido,  tampoco  él

38 Esta dualidad es personificado en la figura de Catón, gran conocedor de la cultura griega,
y aún así trataba de rechazarla desde el momento en que ésta pudiera afectar a la uirtus.
Pohlenz  muestra  un  Catón  obligado  a  escuchar  el  discurso  de  Carnéades  sobre  la
dominación  romana  y  la  injusticia  que  se  esconde  en  ella,  sin  creerlo  del  todo  pero
incapaz de debatirlo debido a los limitados medios dialécticos que los romanos tenían en
comparación  a  los  griegos.  Por  ello  puede  entenderse,  en  opinión  del  autor,  que  el
estoicismo triunfara en Roma; Pohlenz (2005), 539. Pero esto será tratado en profundidad
en el punto 2.1.

37



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

habría  existido39.  Su  mayor  aportación  a  la  Academia  fue  la  de
introducir la “probabilidad”, cambiando completamente el rumbo que
la escuela llevaba40.

1.1.2 – Platonismo
El platonismo y por lo tanto, la Academia, conocieron diversas

fases  en  su  historia.  En  palabras  de  Sexto  Empírico,  hubo  tres
escuelas:  la  Academia  Original  o  Vieja,  creada  por  Platón;  la
Academia  Media  o  escéptica,  con  el  liderato  de  Arcesilao;  y  la
Academia Nueva, dirigida por Carnéades y Clitómaco41. 

Centrémonos ahora en Filón para seguir con su alumno Antíoco.
Filón de Larisa (159-84/83) modificó el sistema de nuevo durante su
exilio en Roma. Debido a su estancia en la ciudad, y a su influencia en
personajes relevantes del panorama político romano, este autor resulta
de mayor relevancia para nuestro propósito, por lo que le dedicaremos
más espacio que a los demás. Como es habitual para los filósofos de la
época, no se conoce demasiado sobre él42. Para poder construir una
idea  general  sobre  su  cronología  vital,  nos  basaremos  en  un  texto
recogido por Dorandi y que proviene en origen de Filodemo:

“Filón, que sucedió a Clitómaco, nació en el año del
arconte Aristecmo, y vino a Atenas a la edad de 24 años
en el  año del  arconte  Nicómaco.  Estudió en  su  ciudad
natal con Calicles, pupilo de Carnéades por 8 años, con
Clitómaco por 14 años. …con Apolodoro... 2 …7 con el
estoico...  Comenzó  a  liderar  la  escuela  en  el  año  del
arconte Polícleto. Habiendo vivido 74 años, murió en el
año  del  arconte  Niceto...  (las  siguientes  20  líneas  son
ilegibles) … Habiendo vivido 60... años, murió en el año

39 Mosterín (2013), 162.
40 Brittain (2001), 211.
41 S.E. P. 1.220. También dice que hubo quien opinaba que existieron dos escuelas más: una

cuarta, la de Filón y Cármidas, y una quinta, la de Antíoco.
42 Véase Barnes (1989), 51-96.

38



Capítulo I: Aproximación a las filosofías helenísticas

del arconte Niceto”43.

Filón  procedía  de  Larisa,  en  Tesalia,  y  encontramos  solamente
una mención al lugar de origen de Filón en las fuentes, debida a Juan
Estobeo44. Como hemos visto en el texto anterior, sabemos que Filón
estudió en  su ciudad natal  bajo la  tutela  de Calicles,  un pupilo de
Carnéades. El filósofo abandonó su ciudad natal y, según nos cuenta
Cicerón,  jamás  volvió  a  ella45.  Después  viajó  a  Atenas  y  allí  fue
discípulo de Clitómaco desde el 134/133 hasta el 120/11946, y durante
diez años,  entre 120/119 y 110/109,  siguió siendo pupilo de varios
filósofos no identificados47. En 110/109 fue elegido como escolarca de
la Academia, y permaneció allí 21 años, hasta el estallido de la Guerra
Mitridática en 89/8848.  Mitrídates consiguió conquistar Capadocia y

43 λόγωι  καὶ  τ[ὸ]μ  βίον.  Φ”ί”λων/δὲ  διαδεξάμ[ε]νο{ι}ς  Κλει[τό]/μαχ[ον]  ἐγενν[ή]θη  ἐπ'
Ἀ/ρισταίχμο[υ,  π]αρε[γ]ένε[το]/5 δ᾿  εἰς  Ἀ[θήν]ας  π[ε]ρὶ  τέ[τ]τα[ρα]/καὶ  εἴ[κοσ]ιν
ὑ[π]άρχων  ἐ[τῶν]/κατὰ  Νικόμαχο[ν],  ἐσχολα/κὼς  ἐ[ν]  τῆι  πατρίδι  Καλλ[ι]/κλεῖ  τῶι
Καρ[ν]εάδου  γ[νω]/10 ρίμωι  περὶ  ὀκτ[ὼ  σχ]ε[δὸν]  ἔ/τη,  Κλειτομά[χω]ι  δὲ  δέκα/καὶ
τέ[τ]ταρ[α...]  Α[.]ΝΑ/[...]  δ᾿  Ἀπ[ολλοδώ]ρωι  ΔΕ/[..]  δύο.  Ν[.......]  δ᾿  ἑπτὰ/15τῶι
Στωικῶ[ι...].  ἤ[ρ]ξατο/δ᾿  [ἑβ]δ[ο/μή]κοντ᾿  ἔτη  [καὶ  τέ]τ[ταρ]α  κα/τέστρεψεν  ἐπ[ὶ]
Νι[κή]του  ..
ΙΝ/20[....]ΕΤ[.]ΑΡΑ[---/---/.........]ΣΚΝ[....]ΑΙΔΕΑΝ[../...]ΜΕΤΑΓΑ[...]ΟΤΤΑΙ.  [---]/24 (las
siguientes  11  líneas  apenas  son  legibles)  /35......]
ἐξερ[γασ]αμ[εν----/..]ΚΑΙ[....]Λ[....]ΙΣΑΛ/[...]ΣΑ[...]ΟΔ[....]ΟΥ[---/....].  ΠΟΙ[..]ΛΑΣ
ΑΕ[..]ΕΙΤΟ/[...]ΤΩΣΕΙΣ. βιώσασ δ᾿[../40 καὶ] ἑξήκοντ᾿ ἔτη [κατέστρε/ψε]ν ἐπὶ Νικὴτου
[---/..].  ΙΑΝ  ἐν  τῶι  τ[ρ]ίτωι  Τ[---]//;  Brittain  (2001),  39-40.  Brittain  analiza
minuciosamente este fragmento; Brittain (2001), 38-43. El autor, basándose en las fechas
dadas de los arcontes atenienses, construye una cronología para Filón: 1) Filón nace en
159/158, siendo Aristecmo arconte. 2) Se desplaza a Atenas en 134/133, siendo arconte
Nicómaco.  3)  Se  convierte  en  escolarca  de  la  Academia  en  110/109,  siendo  arconte
Polícleto. 4) Muere en 84/83, siendo arconte Niceto; Brittain (2001), 41.

44 “Filón era de Larisa, filósofo académico, y estudiante de Clitómaco...”; Φίλων ἐγένετο
Λαρισαῖος,  φιλόσοφος  Ἀκαδημιακός,  ἀκουστὴς  Κλειτομάχου...;  Stob.  Ec. 2.7.38-40  =
Wachsmuth, p. 39.

45 Cic. Tusc. 5.107.
46 Brittain (2001), 45.
47 Entre 120/119 y 118/117 fue pupilo de un tal Apolodoro, y entre 118/117 y 111/110 de un

filósofo estoico de quien desconocemos el nombre; Brittain (2001), 49.
48 Brittain (2001), 53.

39



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Bitinia, e invadió las provincias romanas de Asia y Cilicia en el año
88. Los denominados  optimates atenienses por Cicerón, partieron de
Atenas tras la tiranía de Medeios49. A principios del año 88 un filósofo
peripatético llamado Atenión, fue elegido como general a su regreso
como  embajador  de  Atenas  en  Asia,  base  de  operaciones  de
Mitrídates,  e  inmediatamente  asumió  la  tiranía  sobre  la  ciudad50.
Atenas  cambió  en  este  punto  de  bando,  aunque  se  desconoce  si
inducido por el nuevo tirano o por voluntad popular, y permaneció en
el bando de Mitrídates hasta que Sila consiguió tomar la ciudad en el
año  86,  aún  incluso  habiendo  cambiado  de  tirano  por  el  epicúreo
Aristón51.

Filón llega pues a Roma, en el año 88 y permanecerá allí hasta su
muerte en el año 84. Este período está caracterizado por una situación
socio-política  bastante  convulsa,  pues  Sila,  que  era  cónsul,  había
ocupado la ciudad expulsando a Mario. Pero el contexto de la guerra
mitridática lo hace partir inmediatamente. El cónsul del año 87, Lucio
Cornelio  Cinna,  fue  expulsado  de  la  ciudad,  pero  volvió  a  Roma
acompañado por las tropas de Mario. Éste había vuelto a apoderarse
de la ciudad, pero murió en el año 86. En el 84 Cinna fue asesinado y
Sila,  viendo  una  oportunidad  de  tomar  el  control  de  la  ciudad,  se
preparó  para  la  marcha.  Este  es  el  contexto  en  el  que  se  hallaba
sumergida la ciudad durante la estancia de Filón52.  En este período
Filón  ejerce  de  maestro  de  Cicerón,  que  nos  transcribe  su  propia
actividad filosófica durante este período como una forma de evadirse
de  las  turbulencias  políticas  del  período  político  del  momento53.

49 “Al  mismo  tiempo,  cuando,  debido  a  la  guerra  Mitridática,  Filón  –  escolarca  de  la
Academia – partió de Atenas con los  optimates atenienses, llegó a Roma...”;  eodemque
tempore,  cum  princeps  Academiae  Philo  cum  Atheniensium optimatibus  Mithridatico
bello domo profugisset, Romamque uenisset...; Cic. Brut. 306. 

50 Ath. 5.211d-5.215b.
51 La participación de este personaje en el asedio de la ciudad por Sila es descrita en Apiano

y Plutarco; App. Mith. 28-39; Plu. Sull. 12-14.
52 Brittain (2001), 64.
53 “Agitado por un asombroso entusiasmo por la filosofía,  dí  mi  tiempo por completo a

40



Capítulo I: Aproximación a las filosofías helenísticas

Durante su estancia  en Roma,  Filón pronuncia un gran  número de
conferencias  públicas54,  ganándose  muchos  adeptos  entre  la  élite
romana55.  Entre  ellos  obviamente  nos  encontramos  al  propio
Cicerón56,  pero también a otros personajes destacados del momento
como  Cátulo  el  Mayor57,  o  tres  familiares  de  Lúculo,  individuos
descritos como  docti homines58. Estas lecturas contenían lo que más
tarde  pasó  a  llamarse  como  “Libros  Romanos”,  y  probablemente
fueron publicados en algún momento del año 8759.  La redacción de
esta obra es lo último que se conoce del filósofo antes de su muerte en
84/8360.

Filón. La razón por la que pasé tanto tiempo en este estudio -aunque la variedad y la
magnitud de los temas mismos me mantuvieron ocupados con gran alegría- fue que el
orden de los tribunales de justicia parecía haber desaparecido para siempre”;  totum ei
(Philoni) me tradidi admirabili quodam ad philosophiam studio concitatus, in quo hoc
etiam commorabar,  etsi  rerum ipsarum uarietas et  magnitudo summa me delectatione
retinebat, sed tamen sublata iam esse in perpetuum ratio iudiciorum uidebatur; Cic. Brut.
306.

54 “Pero en nuestra época Filón, a quien yo he oído con frecuencia, introdujo la costumbre
de enseñar, en determinadas horas, los preceptos de los oradores y, en otras, los de los
filósofos”;  Nostra autem memoria Philo, quem nos frequenter audiuimus, instituit alio
tempore rhetorum praecepta tradere, alio philosophorum; Cic. Tusc. 2.3.9.

55 “Después de haber terminado sus primeros estudios, tomó las lecciones de Filón, filósofo
de  la  Academia,  quien  de  todos  los  discípulos  de  Clitómaco,  había  excitado  más  la
admiración de los romanos por la belleza de su elocuencia y merecía su afecto por la
honestidad de sus modales”; Ἀπαλλαγεὶς δὲ τῶν ἐν παισὶ διατριβῶν Φίλωνος ἤκουσε τοῦ
ἐξ  Ἀκαδημείας,  ὃν  μάλιστα  Ῥωμαῖοι  τῶν  Κλειτομάχου  συνήθων  καὶ  διὰ  τὸν  λόγον
ἐθαύμασαν καὶ διὰ τὸν τρόπον ἠγάπησαν; Plu. Cic. 3.1.

56 Cic. Brut. 306-307; Cic. Fam. 13.1.2; Cic. N.D. 1.3.6; Cic. Ac. 1.6.13; Plu. Cic. 3.1.
57 Cic. Ac. 2.4.12.
58 P. Selio, C. Selio y Tetrilio Rogo; Cic. Ac. 2.4.11.
59 Cicerón nos dice que los  tres  hombres  eruditos  habían oído estas  lecturas  del  mismo

Filón, y que lo habían transcrito en dos libros del propio Filón; se illa audiuisse Romae de
Philone et  ab eo ipso illos duos libros dicerent  descripsisse ;  Cic.  Ac. 2.4.11.  Cicerón
afirma que es lo que está escrito en esos libros y que además ha oído del propio Filón que
no existen dos Academias; negat in libris, quod coram etiam ex eo ipso audiebamus, duas
Academias esse erroremque eorum, qui ita putarunt, coarguit; Cic.  Ac. 1.4.13; Brittain
(2001), 66. 

60 Esta obra es la única que conocemos que el filósofo escribió con certeza; Cic.  Ac. 2.4.11-
12.  Su  contenido  aparece  en  Cicerón  y  también  en  Sexto  Empírico;  Cic.  Ac.  1.4.13,

41



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Filón  realizó  varios  aportes  a  la  corriente.  Contrario  a  las
creencias de los estoicos, pero inspirado en las premisas de Carnéades,
afirmaba que era posible acercarse a la verdad, ya que las cosas son
reales en su propia naturaleza, aunque la doctrina estoica no permite
llegar  a  la  compresión  de  dicha  naturaleza.  Los  académicos  se
convirtieron,  pues,  en  estoicos  luchando  contra  estoicos,  debido  a
todos los préstamos que la filosofía de la stoa hizo a la Academia. Esta
afirmación proviene de Enésimo (80-10), que liderando la Academia
la volvió hacia el pirronismo más antiguo61.

En  cuanto  a  Antíoco,  éste  nació  en  Ascalón  en  el  año  13062.
Parece que Antíoco no pasó más que su infancia en su ciudad natal y,
según  Cicerón,  jamás  regresó63.  Marchó  a  Atenas  y  allí,  tras  unos
primeros acercamientos al estoicismo, se adscribió a la Academia, que
en aquel momento estaba dirigida por Filón64. Filón fue su maestro en
aquella época, y estudió durante tanto tiempo que según Cicerón nadie
más  dedicó  tamaño  esfuerzo  a  esta  tarea  como  lo  hizo  Antíoco65.

2.4.11-12, 2.6.18; S.E.  P. 1.33.235. Según Brittain es probable que los comentarios de
Agustín de Hipona y de Numenio provengan de la obra de Filón; August. Contra Ac. 3.41;
Numenio:  Des  Places  F28;  Brittain  (2001),  70-71.  Sobre  el  resto  de  obras  que
posiblemente hubiera escrito el filósofo consúltese al mismo autor; Brittain (2001), 70-72.

61 Phot. Bibl. 169b18-170b3 = L&S 71C.
62 Para una visión detallada sobre Antíoco y su efecto en la Academia véase Glucker (1978)

y Barnes (1989). La región de Palestina resultó ser bastante rica en cuanto a intelectuales,
pues  nos  encontramos  con  figuras  como  el  filósofo  estoico  Posidonio,  procedente  de
Apamea,  a Meleagro,  escritor de epigramas,  Menipo el  satírico o el  filósofo epicúreo
Filodemo,  quienes  procedían  de  la  vecina  Gadara.  En  cuanto  a  la  propia  ciudad  de
Ascalón, solamente se conoce a un individuo destacable anterior a Antíoco, el filósofo
estoico Sosio, que tal vez pudo haber ejercido alguna influencia en la carrera de Antíoco,
puesto que éste le dedicó un diálogo; como señala Dillon (1996), 52.

63 Cic. Tusc. 5.37.107.
64 Recibió algunas lecciones de la cabeza de la escuela estoica de aquel tiempo, Mnesarco,

pupilo de Panecio; Numenio: Des Places F28. Dillon rechaza esta idea y para ello se vale
de un fragmento de Cicerón,  esto nos hace pensar que probablemente se trate de una
construcción posterior que tiene como objetivo mostrar a un Antíoco vacilante e indeciso;
Cic. Ac. Pr. 69; Dillon (1996), 52-53.

65 Cic.  Ac. Pr. 69. Dillon deduce que si tanto tiempo estuvo bajo su tutela es probable que
Antíoco llegara a Atenas el mismo año que Filón llegó a convertirse en escolarca de la

42



Capítulo I: Aproximación a las filosofías helenísticas

Perteneció  durante  su  juventud  a  la  corriente  ya  establecida  de
Arcesilao y Carnéades, y desarrollada más tarde por Filón, llegando a
escribir varias obras a su favor, aunque con los años surgió una gran
enemistad entre alumno y maestro66.

Este  distanciamiento,  que  ya  comenzó  a  manifestarse
previamente, alcanzó su punto álgido cuando Antíoco se refugió en
Roma  junto  con  su  maestro,  debido  al  avance  de  las  tropas  de
Mitrídates.  Allí  L.  Lúculo,  un  importante  aristócrata  romano,  lo
identificó como el mejor pupilo de Filón, lo que abrió las puertas de
Antíoco a la aristocracia romana. Lúculo partió en el  año 87 como
cuestor a la provincia de Asia, y Antíoco lo acompañó. Cicerón narra
un  importante  episodio  que  muestra  el  punto  de  tensión  que
alcanzarán alumno y maestro: Cicerón describe la llegada de los libros
romanos de Filón a Alejandría, donde se hallaba Lúculo junto con su
séquito. En su séquito se encontraban Antíoco y un amigo suyo que
llegó de visita, Heráclito de Tiro, filósofo que también fue alumno de
Clitómaco y de Filón, y un campeón de aquella nueva filosofía que
resurgía de sus cenizas en aquel tiempo, es decir, la Academia Nueva.
La llegada de los libros a la ciudad alteró de forma notable a Antíoco,
al  que  según  Lúculo,  nunca  antes  vio  en  ese  estado.  Heráclito
confirmó la pertenencia de esos textos a Filón, su antiguo maestro.
Antíoco decidió entonces escribir un libro en contra de su maestro, el
Sosus,  libro  que  posiblemente  inspiró  a  Cicerón  para  escribir  este
episodio67.

Tras la caída de Atenas, en el año 88, la Academia desapareció
como institución, y no resurgirá hasta el s. IV d.C. Sin embargo, la
Academia no murió para las futuras generaciones, debido mayormente
a Antíoco, que según Cicerón, volvió a Atenas para dar conferencias

Academia, en 110; Dillon (1996), 53.
66 August. Contra Acad. 2.15; Cic. Ac. Pr. 69; Plu. Cic. 4.1-3. Tanto Numenio como Agustín

de Hipona lo achacan a su relación con el estoicismo; Numenio: Des Places F28; August.
Contra Acad. 3.41; Dillon (1996), 53, n. 2-3.

67 Cic. Ac. 2.4.12; Dillon (1996), 54.

43



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

en torno al año 79, donde él mismo lo oyó68. Antíoco muere en el año
68, durante las campañas de su amigo Lúculo en Siria, y la escuela (no
física) fue dirigida desde Atenas por su hermano Aristo hasta el año 50
aproximadamente69.  A él  debe  la  Academia  el  alejamiento  de  las
doctrinas  escépticas  de  Filón,  y  el  resurgimiento  de  la  escuela
conocida  como  Academia  Nueva70.  En  cuanto  a  sus  discípulos
romanos, los más relevantes fueron Cicerón y Varrón71.

En cuanto a las doctrinas del platonismo del período, existe un
giro hacia el escepticismo que cambia la escuela, y es liderado por
Arcesilao72.  No  obstante,  Antíoco  fijó  su  atención  en  las  ideas  de
Platón, abandonando el escepticismo, y recriminó a Filón, su maestro,

68 Cic.  Fin. 5.2.6.  Parece que Cicerón alababa la  elocuencia de Antíoco,  pero no así  su
alejamiento del escepticismo de Filón; Cic. Brut. 315; Plu. Cic. 4.1. Incluso el propio
Antíoco, que apoyaba la participación del hombre sabio en la política, instó a Cicerón a
que volviera a Roma tras la muerte de Sila; Plu. Cic. 4.4.

69 Dillon (1996), 61.
70 Dillon llega a afirmar que si  Filón hubiera dejado huella  en alguien,  no hubiera  sido

Antíoco; Dillon (1996), 60.
71 Dillon (1996), 62. El autor señala que Antíoco llegó a influir mucho a algunos autores

posteriores  romanos,  como Varrón,  Séneca y Agustín  de Hipona.  Más adelante,  en el
punto 3.3, analizaremos a Varrón y su interpretación platónica de los eventos de Cayo
Graco.

72 En las primeras obras de Platón, Sócrates, tras analizar todos los puntos de vista, no opta
por ninguno de ellos y admite no saber cuál de esas razones es la correcta. Arcesilao verá
en estas primeras obras a un Sócrates que ahora se refleja en las ideas de Pirrón y Timón,
y decide introducirlas en la Academia. Cicerón nos explica la relación de la Academia de
su tiempo con el escepticismo en cuatro puntos: 1) Sócrates fue un escéptico. 2) Platón
siguió la línea de Sócrates. 3) Arcesilao promovió la epoche (ἐποχή; Cic. Ac. 1.12.45), es
decir, proporcionó argumentos de igual fuerza como oposición a las preguntas hechas. 4)
Carnéades reforzó la Academia introduciendo los probabilia (Cic.  Ac. 1.12.46, 2.24.78).
La tradición historiográfica trata este fragmento como procedente de los libros romanos
de  Filón,  desde  Brochard  hasta  Glucker.  Sin  embargo  Brittain  desmiente  esta  idea  y
propone a Arcesilao como fuente de Cicerón; Brochard (1887), 195; Glucker (1978), 64-
90; Brittain (2001),  173-191.  Swain trata de remarcar  que existía en este período una
diferencia  entre  los  seguidores  de  Platón  originales,  y  aquellos  que  se  habían  visto
influenciados  por  Arcesilao  y  las  ideas  escépticas;  Swain  (1997),  177.  Sobre  el
escepticismo y la Academia; Tarrant (1985), 22-33.

44



Capítulo I: Aproximación a las filosofías helenísticas

el haberse apartado de las ideas del maestro73. El propio Antíoco se
presenta  a  sí  mismo  como  un  campeón  de  la  Academia  Vieja,
captando a los seguidores de Aristóteles y su escuela74, o a los que van
desde Platón a Polemón y de quienes Arcesilao y sus sucesores  se
habrían  desviado75.  Cicerón,  por  el  contrario,  afirma  que  Antíoco
siguió el estoicismo, adoptando la lógica y epistemología propias de
dicha corriente76. Antíoco trató de hacer entender que el origen de los
estoicos  es  el  mismo que  el  de  su  escuela,  y  que  a  excepción  de
pequeñas divergencias son filosofías  similares.  Para él,  los estoicos
eran enanos sujetos sobre hombros de gigantes platónicos77. Brittain,
aunque desacertadamente, afirma que la Academia Nueva o la fundada
por Antíoco, crea una historia propia de la institución basada en su
actitud anti-estoica78, y que los académicos escépticos provenían del
propio Sócrates, que sería el primero de ellos79.

1.1.3 – Epicureísmo
Aunque no encontremos en Roma la influencia de filósofos de la

talla de Filón, Antíoco, Posidonio o Panecio, el epicureísmo irrumpe
con fuerza en el  panorama romano.  Tal  es su ímpetu,  que  Cicerón
afirma que los romanos epicúreos, con sus escritos, se apoderaron de

73 Cic. Ac. 1.4.13-14.
74 No hay necesidad para pensar que los estoicos, epicúreos, académicos o los pirronistas

necesitaran de la doctrina de Aristóteles para afianzarse en las suyas. Aunque parezca
sorprendente,  la  influencia  aristotélica  en  las  corrientes  helenísticas  es  bastante  baja;
Sedley (1989), 118.

75 Cic. Ac. 1.9.34-35.
76 Cic. Ac. 2.43.132-2.44.137, 2.46-47.143.
77 Sedley (1997), 42.
78 Brittain  (2001),  224-225.  Sobre esta  idea,  Agustín  de Hipona  describe  en dos  puntos

aquello que da unidad a la Academia: 1) Los académicos son platónicos esotéricos, es
decir,  aquellos  que  transmiten  las  doctrinas  secretas  del  platonismo.  2)  Asumen  un
escepticismo universal como medio para afrontar el materialismo del estoicismo; August.
Contra Ac. 3.37-43; August. Ep. 118; Brittain (2001), 242.

79 Brittain (2001), 181-182.

45



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

la  totalidad  de  Italia80.  Es  difícil  encontrar  a  personajes  políticos
relevantes  que  se  adscriban  a  esta  corriente,  tal  vez  debido  a  la
naturaleza de la misma, aunque existe alguno a destacar, como es el
caso de Casio, que trataremos en el punto 2.2.2.2.

Para alcanzar la felicidad en el epicureísmo, no es necesaria una
gran base de conocimientos o de aprendizaje (paideia;  παιδεία). La
felicidad solamente  puede alcanzarse cuando el  individuo aparte  la
preocupación  de  su  ser.  Lo  que  caracteriza  al  epicureísmo  es  su
convicción  de  que  es  el  miedo  lo  que  nos  hace  infelices,  y  para
combatirlo,  Epicuro  articula  el  famoso  tetrapharmakon
(τετραϕάρμακον): el bien es fácil de procurar; el mal, fácil de evitar;
los dioses no son de temer y la muerte es insensible81. En el ámbito
político,  Plutarco  enumera  brevemente  la  posición  política  de  los
epicúreos. El hombre sabio epicúreo tiene todos los privilegios que
provee  el  vivir  en  una  ciudad-estado,  pero  no  es  partícipe  en  su
desarrollo82. Los epicúreos, siguiendo lo dicho por Plutarco, aseguran
otorgar  un  alto  valor  a  la  seguridad  que  leyes,  orden  político,
magistraturas y realeza otorgan83, pero los ponen en peligro cuando se
retiran a sí mismos y sus asociados del orden político, asegurando que
los  grandes  dirigentes  no  tienen  cómo  compararse  con  una  mente
tranquila,  declarando  que  ser  un  rey  es  un  error84.  Contra  esta
declaración  de  parasitar  la  ciudad,  los  epicúreos  se  defenderán
vinculando una gran tensión a la política, ya que siempre existirá una
gran cantidad de personas que deseen el poder y la fama a cualquier
precio85. Por lo que, a menos que haya un asunto muy grave que atente
80 Post  Amafinium autem multi  eiusdem aemuli  rationis  multa  cum scripsissent,  Italiam

totam occupauerunt; Cic. Tusc. 4.7.
81 Phld.  P.Herc. 1005, col. 4. Diógenes Laercio usa otro vocablo, τὰς Κυρίας αὐτοῦ δόξας,

aunque se refiera a lo mismo; D.L. 10.138. Un breve resumen de la física, epistemología y
ética epicúreas en L&S (1988a), 6-7 y García Gual, Lledó, Hadot (2013).

82 Plu. Mor. 1127a.
83 Plu. Mor. 1124d.
84 Plu. Mor. 1125c.
85 Plu. Mor. 465f-466a; Lact. Inst. 3.17.6.

46



Capítulo I: Aproximación a las filosofías helenísticas

contra el orden público86, no hay razón para que una persona racional
participe  en  la  política  y  así  poder  poner  en  peligro  su  propia
seguridad87.

1.1.4 – Estoicismo
El estoicismo es la base de esta tesis  doctoral,  por lo que este

análisis  será  algo  más  profundo  que  los  anteriores,  aunque,  el
estoicismo y su influencia en Roma también serán tratados en el punto
2.2. El estoicismo fue creado por Zenón de Citio (334/333–262/261)88,
y el nombre de esta corriente se debe al lugar en el que se impartía, la
stoa poikile (ἡ ποικίλη στοά) o pórtico pintado, en la transitada ágora
de Atenas89. Zenón se convierte en pupilo del cínico Crates y Estilpón,
para  después  fundar  su  propia  escuela90.  Sus  sucesores  más
importantes  serían  Cleantes  y  Crisipo.  Dejó  una  gran  huella  en  la
sociedad ateniense de su tiempo, la cual le concedió una corona de oro
y un sepulcro mediante un decreto que se ha conservado gracias a
Diógenes  Laercio91.  Su  expansión  puede  entenderse  debido  a  su

86 Aquí es donde encaja la participación de Casio en el asesinato de César, que se tratará más
adelante; Sedley (1997), 41-53.

87 Schofield (2000), 442-443.
88 Sobre la fecha de su nacimiento y muerte no existe un acuerdo entre las fuentes, véase

Dorandi (1999), 38. Sobre la vida de Zenón SVF 1.2, 1.3-6, 1.23-24.
89 Debida  su  procedencia  extranjera  no  le  era  permitido  poseer  terrenos  en  Atenas,  sin

embargo, la ciudad le cedió un lugar donde impartir sus lecciones, que comenzaron en
torno al año 301-300; Pohlenz (2005), 28-29.

90 D.L. 7.1-2.
91 “Puesto que Zenón de Citio, hijo de Mnaseas, que ha vivido durante muchos años en la

ciudad dedicado a filosofar, y que también en los demás respectos se ha portado como
persona  de  mérito,  exhortando  a  quienes  acudían  a  su  encuentro  a  la  virtud  y  a  la
moderación,  los  ha  estimulado  a  los  fines  más  elevados,  presentando  a  todos  como
ejemplo su propia  vida en perfecto acuerdo con las  doctrinas  que él  profesaba,  le  ha
parecido bien al pueblo – con buena fortuna – elogiar Zenón de Citio, hijo de Mnaseas, y
coronarlo con una corona de oro de acuerdo con la ley, en honor a su virtud y sabiduría
moral, y construirle un sepulcro en el Cerámico a costas del erario público. Para la forja
de la corona y la construcción de la tumba el pueblo vota ya a cinco ciudadanos de Atenas
que se ocuparán de esto. Que el secretario de la asamblea haga grabar este decreto en dos

47



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

carácter  universalista  como  filosofía.  Esta  corriente  filosófica  en
concreto, tiene una influencia importante en el resto de escuelas de su
época,  creando  muchas  veces  tensiones  relevantes  en  el  campo
teórico92.

Su filosofía persigue la felicidad del individuo valiéndose de un
código moral que le permite gobernar su conducta mediante la razón.
El  universo  podría  reducirse  a  una  explicación  racional  que  puede
conseguirse  mediante  la  razón,  característica  única  del  hombre.  La
razón coloca al hombre en el centro del universo, ya que éste es el
único ser que puede comprenderlo93. Ese raciocinio o logos que tiene
el hombre hace que, al entender ese único sentido que rige el universo,
puedan superarse las circunstancias adversas de la vida y así poder
alcanzar una existencia feliz. La felicidad no se basa simplemente en
la búsqueda de placer, sino en una alegría racional defendiendo para
ello un comportamiento austero y estricto94. Buscaban la autarquía del
alma,  una  autarquía  que  no  dependería  de  los  diversos  cambios
políticos tan característicos de su época, sino que dependía del interior
de cada persona, del individuo95.

estelas de piedra y que se le autorice a erigir la una en la Academia y la otra en el Liceo. Y
que el gasto que resulte de las estelas corra a cargo del encargado de la administración, a
fin de que todos sepan que el pueblo de Atenas honra a los hombres de bien tanto vivos
como muertos”; Ἐπειδὴ Ζήνων Μνασέου Κιτιεὺς ἔτη πολλὰ κατὰ φιλοσοφίαν ἐν τῇ πόλει
γενόμενος ἔν τε τοῖς λοιποῖς ἀνὴρ ἀγαθὸς ὢν διετέλεσε καὶ τοὺς εἰς σύστασιν αὐτῷ τῶν
νέων πορευομένους παρακαλῶν ἐπ’ ἀρετὴν καὶ σωφροσύνην παρώρμα πρὸς τὰ βέλτιστα,
παράδειγμα τὸν ἴδιον βίον ἐκθεὶς ἅπασιν ἀκόλουθον ὄντα τοῖς λόγοις οἷς διελέγετο, τύχῃ
ἀγαθῇ δεδόχθαι τῷ δήμῳ, ἐπαινέσαι μὲν Ζήνωνα Μνασέου Κιτιέα καὶ στεφανῶσαι χρυσῷ
στεφάνῳ κατὰ  τὸν  νόμον  ἀρετῆς  ἕνεκεν  καὶ  σωφροσύνης,  οἰκοδομῆσαι  δὲ  αὐτῷ καὶ
τάφον ἐπὶ τοῦ Κεραμεικοῦ δημοσίᾳ (…) ὅπως <ἂν> ἅπαντες εἴδωσιν ὅτι ὁ δῆμος ὁ (τῶν)
Ἀθηναίων τοὺς ἀγαθοὺς καὶ ζῶντας τιμᾷ καὶ τελευτήσαντας; D.L.  7.10-11 =  SVF 1.7.
También en Plin. Nat. 34.92. Este privilegio ni siquiera se le había concedido a Epicuro,
ciudadano ateniense; Pohlenz (2005), 30.

92 Como defiende Pohlenz,  el  sistema estoico de Zenón resultaba un contrapeso para  el
hedonismo epicúreo; Pohlenz (2005), 29.

93 Pohlenz (2005), 28.
94 Sen. Cl. 2.6.
95 Un breve resumen sobre lógica, física y ética estoicas en L&S (1988a), 7.

48



Capítulo I: Aproximación a las filosofías helenísticas

En cuanto a Roma, varios filósofos estoicos visitaron la ciudad,
como Crates, que en el año 168 visita la ciudad como embajador del
reino de Pérgamo96. Unos años más tarde, en la embajada del 155, se
encontraba,  junto  a  Carnéades,  Diógenes  de  Babilonia,  filósofo
estoico que moriría al poco de concluir la embajada97. Pero no es hasta
la  llegada  de  Panecio  que  el  estoicismo  irrumpe  con  fuerza  en  la
ciudad latina, por lo que nos centraremos en él a continuación.

Panecio  era  originario  de  la  ciudad  griega  de  Rodas,  que
destacaba en materia filosófica98. Fue un filósofo estoico que cautivó
al público romano a mediados del s. II.  Según Elorduy, es Panecio
quien otorga una carta de ciudadanía romana al estoicismo99. Panecio,
procedente de un entorno griego, vivió en una realidad distinta a la
que existía en Roma100. Nacido en Rodas en torno al año 185, era el
hijo mayor de Nicágoras, un nombre que se repite en un embajador
rodio aparecido en Roma en 169 y que probablemente fuera la misma
persona. Panecio provenía de un grupo de terratenientes bien ubicados

96 Crates de Malos,  llegó a Roma en el  año 168,  aunque puede que fuera algunos años
después; Suet. Gram. 2.2; cfr. Erskine (1990), 209 y Gruen (1992), 233. Su estancia se vio
prolongada  más  de  lo  esperado,  debido  a  que  se  rompió  una  pierna.  Aprovechó  la
situación para impartir lecciones en la ciudad. La importancia de este individuo reside en
que, gracias a él, penetró en Roma una conciencia sobre la gramática desconocida hasta
entonces,  y  los  romanos  comenzaron  a  reunirse  entre  amigos  para  leer  poesía;  Suet.
Gram. 2.3-4; Astin et al. (2006), 471-472.

97 Erskine (1990), 209.
98 Sobre Rodas y aquellos personajes filosóficos relacionados con esta ciudad, véase Sedley

(2003), 26-27.
99 Elorduy (1972a), 74. Panecio adaptará a las necesidades del mundo romano el legado del

estoicismo, apartando la  tendencia  a lo  abstracto de Crisipo,  y planteando la  filosofía
desde un punto de vista más práctico; Mas (2006b), 82. Pasado el filtro de Panecio, el
estoicismo no será un conjunto de dogmas a seguir, sino una concepción del universo que
plantea su validez en el terreno de la práctica; Pohlenz (2005), 394-395.

100 En los tiempos de Panecio existía en las ciudades griegas un mayor riesgo de conflicto
civil como podía serlo un proceso de distribución de la tierra, remisión de las deudas o del
alzamiento de una tiranía. Estos peligros permanecían ocultos en Roma; Brunt (2013),
214.

49



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

en Rodas101. Se convirtió en discípulo de Diógenes de Babilonia en
Atenas y tras su fallecimiento (como acabamos de ver, murió entre
155-150, después de su embajada a Roma) pasó a ser discípulo de
Antípatro  de  Tarso,  sucesor  de  Diógenes  al  frente  de  la  escuela.
Panecio  desempeñó  un sacerdocio  en  149 en  su  Rodas  natal,  pero
parece que no residía allí, puesto que aparece citado en 148 y 147 en
una lista en Atenas de hieropoioi (ἱεροποιοι), magistratura relacionada
con  la  supervisión  de  los  sacrificios  rituales.  Cicerón  asegura  que
Panecio  jamás  regresó  a  su  tierra  natal102.  Superó  a  su  maestro
Antípatro y parece que es en este momento en el que decide ubicar su
residencia  entre  Atenas  y  Roma.  La  muerte  de  Antípatro  no  es
conocida,  sin  embargo,  Cicerón  menciona  que  Panecio  no  se
encontraba  en  Roma en  el  año 129,  tal  vez  porque  ya  conocía  su
destino como nuevo director de la escuela.  Cicerón también afirma
que  Lucio  Craso,  quien  conocía  personalmente  a  Panecio,  recibió
consejo de Mnesarco, sucesor de Panecio como líder, cerca del año
110 al  realizar  una  visita  a  Atenas103.  Según Brunt  y  Ferrary,  para
aquél entonces Panecio estaría muerto104, aunque Pohlenz afirma que
aún se encontraba vivo y que convalecía debido a una enfermedad que
acabó con su vida a los 90 años de edad105. Estas discusiones se deben
principalmente a que el kathekon (καθῆκον) de Panecio fue compuesto
30 años antes de su muerte106. Algunos autores defienden que la fecha
de composición debe de ubicarse en el año 129, puesto que se calcula
que Panecio murió cerca del año 99107. Otros  opinan que la obra de
Panecio se escribió sobre el 140 y que su muerte ocurriría en el 110108.

101 Sobre su familia Erskine (1990), 211-213.
102 Cic. Tusc. 5.107.
103 Cic. Orat. 1.45.
104 Brunt (2013), 241; Ferrary (1988), 396-397.
105 Pohlenz (2005), 393, también n. 10.
106 Cic. Offic. 3.2.8.
107 Erskine (1990), 211-214.
108 Brunt (2013), 193. 241; Ferrary (1988), 399.

50



Capítulo I: Aproximación a las filosofías helenísticas

Como veremos, esto es importante para medir su influencia en el De
officiis,  pues  si  situamos  su  fecha  de  composición  en  el  140,  los
exempla anteriores a esa fecha que firman en ese tratado no pueden ser
panecianos en origen, sino al contrario, una aportación de Cicerón.

Panecio  era  un  individuo  muy reputado,  puesto  que  con  él  la
escuela alcanza el  mayor prestigio entre  el  resto de las  escuelas109.
Encontramos  un  ejemplo  en  Cicerón,  que  dice  que  Posidonio
menciona en una carta dirigida a Publio Rutilio Rufo su opinión sobre
la obra de Panecio, asegurando que dicha obra era tan excelente que
de ninguna manera podría hacerse alguna omisión al ser citada110. Fue
gracias  a  Posidonio  y  Panecio  que  el  estoicismo  consiguió  tanta
popularidad en Roma. Panecio aparta todo vestigio cínico de Zenón,
cortando  la  llamada  “cola  del  perro”,  al  igual  que  evita  el
intelectualismo de Crisipo111.  Es con este filósofo que el estoicismo
adquiere  una  mayor  practicidad,  encajando  mejor  dentro  del
pensamiento de la aristocracia romana112.

Tras Panecio, y como último referente, nos encontramos con una
figura muy importante, Posidonio. No se ha conservado ningún rastro
de su producción literaria,  y lo poco que ha llegado hasta nuestros
días, lo debemos a menciones directas de otros autores o a pasajes con
una  clara  influencia  suya,  puesto  que  se  ha  logrado  conocer  su
pensamiento, a pesar de la escasez de datos concretos de sus obras.
Posidonio procedía de Siria, aunque de una ciudad, Apamea, bastante
109 Pohlenz  (2005),  392.  Panecio  redescubre  a  Platón  y  Aristóteles  transformando  el

estoicismo más acorde con sus ideas; Panaitios, RE 18.2.418-441, 438; Elorduy (1972a),
77.  Es el  helenismo de Panecio lo  que consigue eliminar  el  cosmopolitanismo de los
antiguos estoicos; Elorduy (1972b), 302.

110 Cic. Offic. 3.2.10; Brunt (2013), 220, n.3.
111 Según  Cicerón:  “Huyendo  Panecio  de  esta  pesadumbre  y  aspereza  de  los  estoicos,

desaprobó la acritud de sus sentencias y las espinas de su dialéctica, y se mostró más
moderado en las opiniones y más claro en la expresión”;  Quam illorum tristitiam atque
asperitatem  fugiens  Panaetius  nec  acerbitatem  sententiarum  nec  disserendi  spinas
probauit, fuitque in altero genere mitior; Cic. Fin. 4.28.79.

112 Mas (2006b), 82. Panecio inculcó a los aristócratas romanos que la magnanimidad era
moralmente aceptable solo cuando ésta aportaba algo al bien común; Pohlenz (2005), 412.

51



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

helenizada debido al establecimiento de colonias militares macedonias
desde  época  de  la  conquista  de  Alejandro  Magno113.  Pocos  datos
existen sobre su biografía, y nada sobre su familia ni sobre su infancia.
Se  calcula  que  debió  de  nacer  hacia  el  año  135  y  por  lo  menos
conocemos a uno de sus maestros, Panecio, quien le educó en Atenas.
Realizó  varios  viajes  por  lugares  como Asia,  Palestina  o Egipto,  e
incluso  a  zonas  más  alejadas  de  su  ciudad  natal  como  la  Galia,
Germania,  Hispania  o  Roma,  donde  terminó  residiendo
definitivamente debido a la buena recepción que el estoicismo tenía en
la  ciudad.  Las  riquezas  y  miseria  que  producían  la  minería  en  la
Península Ibérica le produjeron una gran impresión debido a la dureza
con la que eran tratados los esclavos; se detuvo en Gades durante un
mes, dedicado a investigaciones marinas114. Fundó la escuela de Rodas
y volvió a Roma en el año 86 para negociar con Mario. Entre otros
personajes  ilustres  romanos  que  fueron  tutelados  por  él,  nos
encontramos a Pompeyo y Cicerón. En el año 51 volvió otra vez a
Roma y allí afianzó los lazos entre Rodas y Roma115. Posidonio trabajó
todo tipo de ramas del conocimiento de su época, destacando en todas
ellas,  aunque  su  influencia  en  la  filosofía  fue  más  extensa  y
sistemática  que  profunda,  dada  su  labor  enciclopédica116.  Tanto
Panecio como Posidonio, utilizaron escritos peripatéticos y platónicos

113 Pohlenz (2005), 422.
114 Elorduy (1972a), 89-90.
115 Elorduy (1972a), 89-90.
116 Sobre la teoría filosófica desarrollada por Posidonio véase Erler (1994), 682-693; Dillon

(1996), 106-113 y Pohlenz (2005), 421-493. El propio Dillon incluso enumera una lista,
no  completa,  de  algunas  obras  escritas  por  el  autor:  1)  Protréptico  a  la  filosofía.  2)
Physikos Logos, al menos escrita en 8 libros. 3) Sobre el cosmos, al menos se componía
de un libro. 4) Sobre los dioses, al menos de 5 libros. 5) De héroes y demonios, más de un
libro. 6) Sobre el destino, al menos dos libros. 7) Sobre la adivinación, 5 libros. 8) Sobre
el alma, al menos 3 libros. 9) Ethikos Logos, más de un libro. 10) Sobre las pasiones, más
de un libro. 11) Sobre el deber. 12) Sobre el criterio. 13) Sobre las conjunciones. 14) Un
comentario sobre el Timeo de Platón, tomado como la fuente de la influencia que este
filósofo tuvo sobre el  Platonismo Medio.  Sin embargo esta influencia resulta bastante
periférica para Dillon; Dillon (1996), 107-108/113.

52



Capítulo I: Aproximación a las filosofías helenísticas

tempranos117. La siguiente tabla recoge a los escolarcas del estoicismo,
aunque no incluye a la escuela imperial, por no pertenecer al ámbito
de estudio de este trabajo:

Tabla I. Escolarcas de la escuela estoica118

Escuela antigua Escuela media

Zenón de Citio (332-262) Panecio de Rodas (185-110 circa)

Cleantes de Asos (330-232) Mnesarco de Atenas (160-85 circa)
Dárdano de Atenas (160-85 circa)

Crisipo de Solos (277-204) Hecatón de Rodas (ss. II-I)

Zenón de Tarso (ss. III-II) Posidonio de Apamea (135-51)

Diógenes de Babilonia (...-155 circa) Atenodoro de Tarsia (s. I)

Antípatro de Tarso (...-130 circa) Atenodoro “Αλλος”119

Antípatro de Tiro (...-45 circa)

Areio120

Lucio Anneo Cornuto (s. I d.C.)

1.1.4.1 – Zenón: Politeia
Creo que el legado político de esta corriente resulta importante, y

por  ello  analizaremos  en  este  apartado  la  Politeia de  Zenón  y  su
influencia en la escuela estoica en general. La influencia de la teoría
política  del  estoicismo  fue  notoria,  principalmente  por  los  estados
ideales creados por Zenón y Crisipo, donde se enseñaba que la vida
social  y política reflejaba el  hecho moral de que la mayoría de las
instituciones  sociales  eran  meramente  convencionales121.  Zenón
comienza  su  Politeia con  la  condenación  de  la  sociedad
117 Para Posidonio: Str. 2.3.8 = E&K T85. Panecio: Phld. Ind. St. 51; Cic. Fin. 4.28.79. Cfr.

Sedley (2003), 22.
118 Pohlenz (2005), 500-501.
119 Pohlenz (2005), 501, n. 6.
120 Pohlenz (2005), 501, n. 6.
121 Annas (1989), 167.

53



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

contemporánea122.  Según  dicen  Filodemo  y  Diógenes  Laercio,  la
Politeia de Zenón debió de ser una obra temprana en la trayectoria del
filósofo123. Ambos autores son posteriores al año 100, época en la cual
la obra de Zenón era muy criticada por considerarse muy radical124.
Sin embargo, Sedley opina que los estoicos criticarán el análisis de
muchos de sus  compañeros de escuela,  pero que nunca tratarán de
criticar  a  Zenón,  al  igual  que  un  epicúreo  no  podrá  hacerlo  con
Epicuro. Señala también que de la misma forma que el pensamiento
de Zenón permanece inviolable, muchos estoicos no dudan en criticar
al más brillante de sus colegas, Crisipo125. Autores como Filodemo, un
epicúreo  del  s.  I,  dedicaron  su  tiempo  al  análisis  del  estoicismo.
Filodemo escribió  un  libro  titulado  Sobre  los  estoicos,  gran  crítica
hacia los estoicos, donde se describía la visión de su fundador como
sinvergüenza  e  impía126.  Diógenes  Laercio  recoge  los  ataques  que
Casio  el  Escéptico  e  Isidoro  de  Pérgamo  lanzaron  contra  él.  Los
propios estoicos, desde el s. II, ven un incómodo origen en la obra de
Zenón y generalmente tratan de minimizarlo. Estas críticas fueron tan
desmesuradas  que  algunos  autores  incluso  negaron  la  autoría  de
Zenón en la obra e incluso de la propia escuela, retrocediendo hasta
Sócrates como fundador de su filosofía y que sería transmitido a ellos
mediante la intervención de los cínicos, principalmente de Antístenes
y Diógenes127. Otros admitían que Zenón solo aportó la idea del telos,
es decir, del final y meta de la vida humana, y rechazaban el resto de
sus  teorías128.  Un  último  grupo  mantenía  que  Zenón  no  fue  tan

122 Erskine (1990), 52.
123 Philod. Ind. Sto. 9.1-6; D.L. 7.4.
124 Erskine (1990), 9.
125 Sedley (1989),  98.  Algunos  reconocían  su  elocuencia,  como Diógenes  Laercio,  quien

llegó a afirmar que, si los dioses utilizarán la dialéctica, ésta sería la de Crisipo; D.L.
7.180.

126 Philod. Ind. Sto. 11.10-11, 12.16-18, 14.23-24.
127 Philod. Ind. Sto. 12.20, 13.4.
128 Philod. Ind. Sto. 14.4-9.

54



Capítulo I: Aproximación a las filosofías helenísticas

importante como él mismo admitía129.
No obstante, no todos los estoicos renegaron de Zenón. Filodemo

dice que existían aquellos que creían que nada de la obra necesitaba
justificación130, en cuanto que otros defendían que el propio Zenón se
excusó de algunos puntos de su obra por ser demasiado joven cuando
la compuso131. Erskine cree que la obra fue escrita en Atenas, en el
período  en  el  que  Zenón  fue  discípulo  de  Polemo,  líder  de  la
Academia en aquél  momento132.  Parece innegable que los primeros
estoicos tratan la Politeia como una obra madura y que la consideran
parte del trabajo de Zenón133. Ésta se compuso sobre el año 300. Corta
pero radical en muchos de sus conceptos, llegó a titularse del mismo
modo que su predecesor e inspirador,  Politeia (Πολιτεία)134. Resulta
difícil reconstruir las ideas que Zenón plasmó en su obra. Schofield
interpreta la obra como una forma de destruir el propio concepto de
ciudad, reduciéndola al individuo y centrándose en su potencial moral
como  hombre  y  no  como  ciudadano135.  Diógenes  Laercio  nos
transmite seis pilares básicos de la ciudad de Zenón, convirtiéndose en
la fuente principal sobre el tema136. Es bastante probable que Zenón se
sustentara  en  más  puntos  para  la  construcción  de  su  ciudad;  sin
embargo,  son  solamente  seis  los  que  nos  han  llegado  gracias  a  la
crítica realizada por un desconocido Casio el  Escéptico transmitida

129 Philod. Ind. Sto. 10.7-13.
130 Philod. Ind. Sto. 15.1-12.
131 Philod. Ind. Sto. 9.1-6.
132 Erskine (1990), 15.
133 Erskine (1990), 9-15.
134 Schofield (2006), 10. El estoicismo recibió una enorme influencia de Platón y por ende de

Sócrates; Alesse (2007), 23. Según Brennan el impacto que la obra de Platón tuvo en el
estoicismo fue muy grande y vino derivada de la propia composición de la obra, que trata
de varios temas filosóficos mientras que mezcla varias ramas del conocimiento como la
ética, la epistemología y la metafísica con la psicología, la política, las matemáticas o la
teología; Brennan (2005), 27.

135 Schofield (1991), 102-103.
136 D.L. 7.32-34.

55



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

por Diógenes Laercio137:
1. La educación general es inútil.
2. Los hombres que no sean buenos son enemigos unos de otros,

sin importar la relación que tengan entre ellos (familiar, social,
servil...).

3. Las mujeres deben ser compartidas.
4. En  la  ciudad  no  se  construirán  ni  templos,  ni  juzgados,  ni

gimnasios, es decir, no habrá construcciones públicas.
5. No habrá monedas, ni para el intercambio ni para los viajes al

extranjero.
6. Hombres y mujeres llevarán la misma ropa y no esconderán

ninguna parte de sus cuerpos138.
Zenón contempla una comunidad en el sentido más corriente de la

palabra, una comunidad tan perfecta como lo pueda ser, en virtud de
sus instituciones comunes, el carácter moral de sus ciudadanos y la
amistad y concordia que existiría entre ellos. Su trabajo es mucho más
corto que el  de Platón,  un libro contra diez,  principalmente porque
solo  cubre  algunos  de  los  temas  de  su  homólogo  ateniense,  pero
también  porque  busca  una  mayor  simplicidad:  no  encontraremos
ningún sistema educativo elaborado, ninguna división de clases. La
simplicidad es la receta de Zenón para la concordia139. Platón dice que
el político debe pensar en servir  a toda la comunidad, en perseguir
siempre los intereses de todas las personas, no solo de un reducido
colectivo  respondiendo  a  intereses  propios  que  no  sirvan  al  bien
común. Esta causa genera grandes conflictos civiles, como ocurrió en
Atenas en 411 y 404-402 o en Roma con las guerras civiles140. En la
misma  línea  le  sigue  Aristóteles,  que  define  a  la  polis  como  una
comunidad  de  ciudadanos,  mientras  que  los  primeros  estoicos  lo

137 Schofield  llega  a  la  conclusión  de  que  Casio  era  un  pirronista.  Sobre  Casio  véase
Schofield (1991), 3-21.

138 Schofield (1991), 3-4.
139 Schofield (1991), 56.
140 Cic. Offic. 1.25.85-86.; Brunt (2013), 199.

56



Capítulo I: Aproximación a las filosofías helenísticas

concebían  como  la  suma  de  todos  sus  habitantes,  no  solo  sus
ciudadanos,  por lo que una  polis se  componía de las personas que
convivían en un mismo espacio y eran gobernadas por unas mismas
leyes141. Tal vez la razón por la que los primeros estoicos tenían esa
concepción de la polis tenga su origen en que las tres primeras cabezas
de esta escuela no eran atenienses142. En un pasaje de Ario Dídimo
citado por Eusebio143, se compara al mundo (kosmos; κόσμος) con una
ciudad gobernada por los dioses (hegemonia;  ἡγεμονία) mientras que
el  género  humano  permanece  subordinado  a  ellos144.  Los  hombres
nacen de la cooperación social mutua, y esta cooperación resultaría
estéril si no se produjeran acciones de justicia y beneficencia145.

El estoicismo más tardío pasa de la primera influencia que tuvo
con el cinismo y su visión del “ciudadano del mundo” (kosmopolites;
κοσμοπολίτης),  a  una  visión  más  patriótica,  centrada  en  pequeñas
comunidades. El estoicismo necesitó encontrar una devoción por la
patria  para  ser  aceptado  por  la  aristocracia  romana,  y  funcionó,
gracias a la figura de Panecio. Esta nueva interpretación evolucionó
debido a la oikeiosis (οἰκείωσις), es decir, el amor propio que cada ser
viviente tiene hacia sí mismo. ¿En qué manera puede esta doctrina
ayudar a ese concepto patriótico que ha adquirido el estoicismo? La
respuesta  es  sencilla:  creando  una  serie  de  vínculos  de  forma
jerárquica hasta llegar a la totalidad de la patria; por ejemplo, primero
encontramos  la  simpatía  por  uno mismo,  después  la  de  la  familia,
amistades,  y por último,  patria.  Esta interpretación no difiere de la
anterior, ya que la escala puede aumentarse hasta la universalidad, y

141 Arist. Pol. 2.1273b-1274b (sobre diferentes legisladores); Dio Chrys. 36.20 (vol. 2, 6, 13)
=  SVF 329, cf. también Clem. Al.  Strom. 4.26.642 =  SVF 327; Stob.  Ec. 2.7.103-109 =
Wachsmuth, pp. 59-62 = SVF 328.

142 Aunque Crisipo llegó a adquirir la ciudadanía.
143 Stob. Ec. 2.7.106 = Wachsmuth, pp. 60-61 = SVF 528. Ario Dídimo era un filósofo del s. I

d.C., perteneciente a la corte de Augusto, conocido por sintetizar el estoicismo, la escuela
peripatética y platónica; Inwood (2003), 32. Véase también Hahm (1990), 2935-3055.

144 Erskine (1990), 51.
145 Brunt (2013), 186.

57



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

de este modo llegar a la “ciudadanía del mundo” de los cínicos, pero
la  idea  ha  sido  moldeada  para  servir  a  los  propósitos  que  la
aristocracia romana exigía146.

En cuanto a la ciudad ideal de Zenón, seguiremos la lectura de
Schofield, que opina que tres ideas pueden aparecer ante quien trata de
indagar en esta obra147:

Antinomianismo: Se basa en que ninguna idea política positiva
surge o trata de surgir de su obra148. Según el autor, la primera lectura
invita al acercamiento entre las ideas que Diógenes adscribe a Zenón y
el  pensamiento cínico149.  El  principal  punto de partida es la  virtud,
solo  los  justos  son  ciudadanos,  amigos,  etc.;  mientras  que  las
convenciones o instituciones se pasan por alto. Sin embargo, lo que la
amistad, la ciudadanía y todo lo demás tiene en común es que todo
ello es una función del propio bien moral. Se resume en una idea: no

146 La oikeiosis es definida por Agustín de Hipona: “La vida feliz también es social, y ama el
bien de los amigos por sí mismo como su propio bien, y desea por ellos lo que desea para
sí  mismo, por amigos nos referimos a aquellos que están en la casa de uno,  como la
esposa o los  hijos  y otros  miembros  de la  familia,  o  vecinos con casas  en la  misma
localidad, como también conciudadanos de una ciudad, u hombres en cualquier parte del
mundo, como naciones con las que estamos unidos a través de la comunión de hombres
(societas humana), o habitantes incluso del universo, que se designa por el término cielo y
tierra, es decir, los dioses y los demonios”; Hanc uitam beatam etiam socialem perhibent
esse, quae amicorum bona propter se ipsa diligat sicut sua eisque propter ipsos hoc uelit
quod sibi; siue in domo sint, sicut coniux et liberi et quicumque domestici, siue in loco,
ubi domus est eius, sicuti est urbs, ut sunt hi qui ciues uocantur, siue in orbe toto, ut sunt
gentes quas ei societas humana coniungit, siue in ipso mundo, qui censetur nomine caeli
et  terrae,  sicut  esse  dicunt  deos,  quos  uolunt  amicos  esse  homini  sapienti,  quos  nos
familiarius angelos dicimus; August.  C.D. 19.3; Dillon (1996), 78-79. Sobre la oikeiôsis
véase McCabe (2013), 251-273.

147 Schofield (1991), 22.
148 El autor señala  que Finley defiende esta idea,  afirmando que el  principal objetivo de

Zenón  era  atacar  la  obra  platónica  y  no  construir  una  propia.  Para  ello  dinamita  la
principal idea de Platón,  dividir  en diferentes  clases a aquellos individuos que tengan
diferentes valores. Zenón eliminará de su ciudad a aquellos individuos que carezcan de la
virtud necesaria; D.L. 7.32-33. De igual modo abolirá las instituciones sociales, debido a
que los hombres justos no necesitan de ellas; Finley (1977), 289.

149 D.L. 7.3.

58



Capítulo I: Aproximación a las filosofías helenísticas

pienses en la sociedad y la ciudad, piensa en la virtud. El centrarse en
la  ciudad  puede  dar  la  idea  equivocada  de  que  estas  cuestiones
importan, por lo que Zenón no les presta atención. Algunas de estas
ideas concuerdan con el pensamiento cínico, lo cual no es de extrañar,
puesto que el propio Zenón fue pupilo de Crates de Tebas (368-288),
discípulo a su vez de Diógenes de Sínope (412-323). Esta lectura anti-
política de Zenón concuerda con un poema de Crates conservado por
Diógenes Laercio en el que asegura que la ciudad ideal se encuentra
en la bolsa del filósofo150. Es mediante esta interpretación que en la
propia  antigüedad  se  referían  a  la  obra  de  Zenón  como “una obra
escrita en la cola del perro”151.

Revisionismo: Zenón busca un ideal positivo que se reflejará en
una comunidad de sabios y hombres justos. Su obra es resultado de
una revisión radical sobre el concepto de comunidad, una comunidad
compuesta  por  gente  buena152.  Esta  lectura  no difiere  mucho de  la
primera, más allá de la interpretación de la proposición de la obra del
filósofo,  es  decir,  solamente  los  justos  son  ciudadanos,  amigos,
parientes y libres.  Así como en la  primera la  virtud resulta lo más
importante,  esta  interpretación  hace  hincapié  en  que  la  virtud  trae
consigo  las  convenciones  e  instituciones,  no  pasándolas  por  alto.
También resulta importante la propia lectura de lo que es la ciudad,
puesto  que aquí  puede ponerse  en  práctica  la  famosa  doctrina  que
define a la ciudad como el propio universo: 

“Los  estoicos  afirman  que  el  universo  es  en  un
sentido propio una ciudad. Aquellas que se encuentran en

150 D.L. 6.85.
151 D.L. 7.4; Schofield (1991), 23. Varios autores afirman que en  Sobre la República, obra

dedicada a la defensa de la  República de Zenón, Crisipo enfatizó los puntos cínicos de
Zenón;  D.L.  7.131,  7.188;  S.E.  M. 9.192  =  S.E.  P.  3.246;  Plu.  Mor.  1044b-e;  Phld.
Ind.Sto. col. 15.31-16.1. Filodemo informa de que algunos estoicos de su tiempo trataron
de reinterpretar la obra de Zenón para eliminar cualquier vínculo con el cinismo; Phld.
Ind.Sto. Col. 9.2-15.20; D.L. 7.34; Schofield (2000), 443.

152 Voelke y Erskine tratan este punto; Voelke (1961), 123ss.; Erskine (1990), 18-27.

59



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

la tierra no se consideran ciudades aunque sean llamadas
de  esta  forma.  Para  una  ciudad  o  gente  es  algo
moralmente bueno, una organización o grupo de gentes
administradas por una ley que exhibe refinamiento”153.

Comunismo: El  ideal  de  Zenón  resultaría  en  una  comunidad
concebida  ordinariamente,  un  grupo  de  gente  constituido  por
diferentes elementos, tales como la proximidad física, conocimiento
mutuo u otros factores. Aceptaría a jóvenes y adolescentes, junto con
adultos. Todos ellos se unirían por una condición moral superior que
los llevaría a una concordia auspiciada por unas instituciones políticas
comunistas154.  Aquellos  autores,  como  algunos  contemporáneos  a
Zenón,  que  interpretaron  la  obra  en  parámetros  cínicos  o  incluso
aquellos  estoicos  posteriores  a  él,  que realizaron una interpretación
acorde a los anteriores grupos, no tendrían cabida aquí. Pertenecen a
este grupo aquellos que interpretan la obra de acuerdo a una intención
de reconstrucción de la polis. Todos los filósofos griegos que trataron
de crear su propia versión de ciudad ideal debieron de hacer frente a
La república de  Platón155.  Schofield  ve esta  interpretación  como la
correcta,  argumentando  que  muchas  de  las  ideas  de  Zenón  se
encuentran o tienen un reflejo en la obra platónica, en especial en La
república156.  Por  ejemplo,  encontramos  los  seis  pilares  ya

153 Λέγουσι  γὰρ  καὶ  οἱ  Στωϊκοὶ  τὸν  μὲν  οὐρανὸν  κυρίως  πόλιν,  τὰ  δὲ  ἐπὶ  γῆς
ἐνταῦθα οὐκέτι πόλεις. Λέγεσθαι μὲν γάρ, οὐκ εἶναι δέ. Σπουδαῖον γὰρ ἡ πόλις
καὶ ὁ δῆμος ἀστεῖόν τι σύστημα καὶ πλῆθος ἀνθρώπων ὑπὸ νόμου διοικούμενον,
καθάπερ  ἡ  ἐκκλησία  ὑπὸ  λόγου,  ἀπολιόρκητος  ἀτυράννητος  πόλις  ἐπὶ  γῆς,
θέλημα θεῖον ἐπὶ  γῆς  ὡς ἐν οὐρανῷ;  Clem.  Strom.  4.26  =  SVF 3.327;  Schofield
(1991), 24.

154 Esta idea es defendida por Baldry; Baldry (1959), 10-11.
155 Especialmente aquellos de quienes fue su primera obra, como es el caso de Zenón; D.L.

7.4; Phld. Ind.Sto. col. 9.1-15; Schofield (1991), 25, n. 4. Sobre la obra de juventud de
Zenón; Erskine (1990), 9-15.

156 Schofield (1991), 25.

60



Capítulo I: Aproximación a las filosofías helenísticas

mencionados  anteriormente157.  Estas  similitudes  se  dan  en  varios
puntos,  como en  el  punto  tercero,  donde las  mujeres  se  tienen  en
común,  con  el  objetivo  de  eliminar  toda  tensión  posible  sobre  el
adulterio158.  El  punto  sexto  sobre la  desnudez,  presumiblemente  en
ejercicios gimnásticos comunales, y sobre la obligación para ambos
sexos  de  utilizar  la  misma  vestimenta,  fuera  de  estos  ejercicios
gimnásticos, tiene su origen en Platón159. En cuanto al punto quinto,
sobre  la  eliminación  del  sistema  monetario,  Schofield  ve  aquí  una
utilización parcial de Platón. Cierto es que Platón elimina el uso de
riqueza alguna, incluidas las monedas, al grupo de los guardianes160,
pero  Zenón  extrapola  esa  prohibición  a  todos  los  ciudadanos.  Una
comparación más especulativa resulta en el segundo punto de Zenón,
donde solo los buenos son ciudadanos y amigos, lo que puede llevar a
pensar  que  Platón  malinterpretó  los  distintos  grupos  sociales  que
debían pertenecer a la nueva ciudad, si lo pasamos por la visión que
Zenón tenía161.

La  mayor  diferencia  entre  la  ciudad  de  Platón  y  la  de  Zenón
reside  en  que  el  primero  relaciona  la  amistad  con  la  concordia
mientras  que  el  segundo  trata  de  una  forma  distinta  esta  amistad,
añadiendo el amor (ἔρως) a la ecuación162. Según nos ha transmitido

157 D.L. 7.32-34.
158 Su punto de vista radica en que entre los sabios, las mujeres debían de ser compartidas en

común, de forma que cualquier hombre tuviera relaciones sexuales con cualquier mujer,
como dijo Zenón en su República y Crisipo en su Sobre la República (y también Diógenes
el Cínico y Platón).  “Deberemos sentir afección paternal por todos los niños, y así se
pondrá fin a los celos que provienen del adulterio”; Πάντας τε παῖδας ἐπίσης στέρξομεν
πατέρων τρόπον καὶ ἡ ἐπὶ μοιχείᾳ ζηλοτυπία περιαιρεθήσεται; D.L. 7.131. Schofield dice
que este fragmento hace referencia a una ciudad donde los individuos que la pueblen se
conocen entre sí, Erskine difiere de esta opinión aunque sin matizar mucho en el tema;
Schofield (1991), 26, n. 9; Erskine (1990), 21.

159 Pl. R. 452a-b, 457a-b.
160 Pl. R. 371b, 416e-417b.
161 Schofield (1991), 25. Sobre la idea de la ciudad comunista de Zenón; Baldry (1959), 3-15.
162 Schofield (1991), 26. Encontramos esta referencia al amor en Ateneo: “Pontiano dijo que

Zenón de Citio tomó el amor como un dios que concedía la amistad y la libertad, y con

61



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Diógenes  Laercio,  todas  las  primeras  cabezas  del  estoicismo  han
escrito sobre el amor en mayor o menor medida163, lo que hace pensar
que no solo era un tema importante que Zenón trató en su obra, sino
que afectó a todos los siguientes pensadores y a la trayectoria de la
propia escuela. En cuanto a aquellos que sienten ese amor, Zenón, al
igual  que  Platón,  afirma  que  las  mujeres  serán  compartidas.  Sin
embargo, en la  ciudad platónica la  casta  de los guardianes  no está
solamente limitada al sexo masculino, las mujeres pueden pertenecer a
este grupo. En cuanto a la participación de las mujeres en el ámbito
público en la ciudad de Zenón, no encontramos ninguna referencia a
este hecho, por lo que no podemos afirmar con total seguridad que el
autor  apoyara esta  idea.  No obstante,  Schofield señala  que algunas
doctrinas estoicas podrían inducirnos a pensar que las mujeres podrían
optar a participar en la vida pública. Aristóteles creía que tanto los
esclavos  como las  mujeres  pertenecían  a  una  categoría  inferior  de
seres humanos164. Esta idea es rechazada por los estoicos, como aduce
Lactancio sobre la necesidad que las mujeres y los esclavos debían

ello la concordia, pero nada más. Por ello él afirmó en su República que el Amor es una
divinidad, una que ayuda con la seguridad de la ciudad”; Ποντιανὸς δὲ Ζήνωνα ἔφη τὸν
Κιτιέα ὑπολαμβάνειν τὸν ῎Ερωτα θεὸν εἶναι φιλίας καὶ ὁμονοίας, ἔτι δὲ καὶ ἐλευθερίας
παρασκευαστικόν, ἄλλου δὲ οὐδενός. Διὸ καὶ ἐν τῇ Πολιτείᾳ ἔφη τὸν ῎Ερωτα θεὸν εἶναι
συνεργὸν ὑπάρχοντα πρὸς  τὴν  τῆς  πόλεως σωτηρίαν;  Ath.  13.561c-d.  Sobre la  teoría
estoica del amor, véase Badut (1963), 55-63.

163 Diógenes refiere en cuanto a Zenón, que éste llegó a escribir una obra titulada El arte de
amar, y también que sus Conversaciones contenían esta misma materia; D.L. 7.34. Perseo
escribió una obra titulada  Sobre el amor; D.L. 7.36. Aristón escribió el  Conversaciones
eróticas; D.L. 7.163. Cleantes dedicó dos de sus obras a la materia,  Sobre el amor y El
arte de amar, siendo su obra bastante prolífica en comparación al resto; D.L. 7.174-175.
Esfero escribió una obra titulada  Diálogos sobre el amor; D.L. 7.177-178. Por último,
conocemos la existencia de al menos dos obras de Crisipo, el más fecundo de los estoicos
en cuanto a escritos, tituladas Sobre el amor y Cartas sobre el amor, aunque de mano de
Clemente; Clem. Rom. Homil. 5.18 = SVF 2.1072.

164 “El  esclavo  no  tiene  en  absoluto  la  facultad  deliberativa;  la  mujer  la  tiene,  pero  sin
autoridad;  y  el  niño  la  tiene,  pero imperfecta”;  Ὁ μὲν  γὰρ δοῦλος  ὅλως  οὐκ ἔχει  τὸ
βουλευτικόν, τὸ δὲ θῆλυ ἔχει μέν, ἀλλ' ἄκυρον, ὁ δὲ παῖς ἔχει μέν,ἀλλ' ἀτελές; Arist. Pol.
1.1260a.

62



Capítulo I: Aproximación a las filosofías helenísticas

tener para practicar la filosofía, ya que no existe diferencia entre las
capacidades de éstos y la de los demás hombres165. Encontramos más
referencias  al  respecto  en  Cleantes,  que  según  Diógenes  Laercio,
escribió  una  obra  titulada  Sobre  la  idea  de  que  la  misma  virtud
pertenece a hombres y mujeres166, y existen indicios que nos llevan a
pensar que Crisipo compartía esta idea167. En cuanto a la distinción
que hace Zenón en el punto sexto sobre la obligación de ambos sexos
de vestir de la misma forma, nos indica que Zenón no veía diferencia
alguna entre el hombre justo y la mujer justa, por lo que se puede
intuir  que en su ciudad las  mujeres sí  podían participar  en la  vida
pública168.

En  cuanto  a  la  homosexualidad,  tampoco  se  especifica  nada,
como  ocurre  con  el  papel  público  de  las  mujeres.  En  la  ciudad
platónica,  las mujeres también podían ser guardianes, por lo que la
homosexualidad tal vez no tuviera la misma función unificadora que
tendría  en  otras  sociedades  de  la  época,  como  la  espartana169.  La
concepción de amor estaba muy ligada al campo de batalla, por lo que
Platón adquiere esa tradición y la implanta en su proyecto con unos
guardianes  de  ambos  sexos,  algo  inusual  para  la  sociedad  de  la
época170.  En  cuanto  a  Zenón,  sabemos  que  trató  el  tema  del  sexo
intercrural (διαμηρισμός), es decir, sexo sin penetración donde el pene
se sitúa entre las piernas de otro,  bastante común en las relaciones
homosexuales  masculinas  de  la  época171.  Zenón  mantuvo  que

165 Lact. Inst. 3.25; cfr. también Musonio Rufo ap.; Schofield (1991), 43. Stob. Ec. 2.7.235-
239 = Wachsmuth, pp. 113-115, 2.7.244-247 = Wachsmuth, pp. 116-118. Sobre Musonio
Rufo véase la monografía de Lutz (1947).

166 D.L. 7.175.
167 Phld. de piet. col. 5.8-11; cf. Antístenes, D.L. 6.12.
168 Schofield (1991),  43.  Baldry señala la influencia cínica de esta idea (ἀναίδεια), y que

compartirían la misma doctrina, no hay que avergonzarse de lo natural ni excusarse de
ello; Baldry (1959), 10.

169 Schofield (1991), 44.
170 Pl. R. 468b-c.
171 Phld. Ind.Sto. col.  15.1-9;  Plu.  Mor. 653e. Schofield  afirma  que  el  material  sobre  la

63



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

cualquier práctica sexual es indiferente para alcanzar la virtud y, por lo
tanto, la felicidad172:

“Hacer el amor ni más ni menos a los preferidos que
a  los  no preferidos,  a  hembras  que a  machos;  pues  lo
conveniente no es distinto en los preferidos o en los no
preferidos,  en  hembras  que  en  machos;  sino  que  les
convienen las mismas cosas”173.

Este fragmento demuestra que se consideraban de igual modo las
relaciones con hombres y mujeres, y que no había necesidad alguna de
diferenciar ambos sexos, por lo que Schofield llega a la conclusión de
que  la  ciudad  de  Zenón  no  difiere  en  este  aspecto  de  la  ciudad
platónica174.

Centremos ahora nuestra atención en los guardianes. La existencia
de  este  grupo  responde  única  y  exclusivamente  a  una  necesidad
militar.  Sin embargo,  no parece intuirse de las fuentes  ningún deje
militarista en Zenón o en sus posteriores seguidores. Esta concepción
antimilitarista podría provenir del cínico Diógenes, que hablaba sobre
la inutilidad de las armas175. Esto se debe a que los cínicos creían que

διαμηρισμός es en parte cínico; Pl. Phdr. 230e-234c. Esto podría provenir, según el autor,
de la influencia ejercida de su maestro Crates y su relación con Hiparquia, esposa de
Crates,  que  resultaba  un  tanto  curiosa  para  la  época  como  llegó  a  señalar  Diógenes
Laercio en su Vida de Crates. Diógenes nos informa de que Hiparquia era conocida por
llevar la misma ropa que su esposo (τρίβων᾿) y por tener el mismo estilo de vida; D.L.
6.93,  6.97-98.  El  matrimonio  y  la  forma  de  vida  cínica  de  estos  dos  personajes
seguramente afectó la concepción que Zenón tenía sobre el amor; Schofield (1991), 45, n.
39.

172 S.E.  P. 1.160 (sobre los seguidores de Crisipo, y por lo tanto, de Zenón), 3.200 (sobre
realizar las prácticas sexuales en público, como era costumbre entre los indios y como
hacía Crates); Origenes Cels. 4.45.

173 Διαμηρίζειν μηδὲν μᾶλλον μηδὲ ἧσσον παιδικὰ ἢ μὴ παιδικά, μηδὲ θήλεα ἢ ἄρρενα. Οὐ
γὰρ [ἐστι] παιδικοῖς ἄλλα ἢ μὴ παιδικοῖς, οὐδὲ θηλείαις ἢ ἄρρεσιν, ἀλλὰ ταὐτὰ πρέπει τε
καὶ πρέποντα ἐστίν; S.E. M. 11.190 = S.E. P. 3.245.

174 Schofield (1991), 45.
175 Esta última afirmación proviene de Filodemo, que recoge una referencia del  Sobre la

64



Capítulo I: Aproximación a las filosofías helenísticas

el único ejercicio (ἄσκησις) o sufrimiento (πόνος) que merece la pena
pasar, es aquella que ayuda a la virtud y a la libertad moral176. Esta
misma idea sobre la inutilidad de las armas la trabaja Crates en su
poema  sobre  la  ciudad  ideal177.  La  concordia  de  Zenón  tiene  un
vínculo con la estabilidad interna de la ciudad. Aquellos sabios que la
pueblan nunca podrán enfrentarse entre sí por lo que la máxima cínica
puede aplicarse en este caso178.

En  definitiva,  la  obra  de  Zenón  es  continuista  respecto  a  la
platónica,  mostrándonos  una  comunidad  perfecta  compuesta  por
individuos justos únicamente y con unas instituciones comunistas que
defienden su desarrollo en cuanto a la amistad y la concordia de sus
habitantes. Con esta idea en mente,  Zenón no trabajó ciertos temas
que  Platón  trató  en  su  obra,  como  la  elaboración  de  un  sistema
educativo propio o la diferente división de las clases. Zenón convierte
el amor en el engranaje principal de su maquinaria política, el amor
homosexual  y  heterosexual  que  no  tiene  conexión  alguna  con  la
guerra179.

república de Crisipo sobre la República de Diógenes; Phld. Ind.Sto. col. 15.31-16.4. Esta
idea es defendida por Baldry (1959), 10, n. 12.

176 D.L. 6.70-71.
177 “Pera es una ciudad que se alza en medio de la purpúrea ilusión, hermosa y espléndida,

bañada de mugre, desprovista de todo, en la que no atraca ningún alocado parásito, ni
ningún glotón, de los que se ufanan de sus cachas de puta. Pero produce tomillo, ajos,
higos y chuscos de pan, por los cuales no combaten entre sí sus moradores, ni se proveen
de armas para defender su moneda o su honor”;  Πήρη τις πόλις ἐστὶ μέσῳ ἐνὶ οἴνοπι
τύφῳ, καλὴ καὶ πίειρα, περίρρυπος, οὐδὲν ἔχουσα, εἰς ἣν οὔτε τις εἰσπλεῖ ἀνὴρ μωρὸς
παράσιτος, οὔτε λίχνος πόρνης ἐπαγαλλόμενος πυγῇσιν. Ἀλλὰ θύμον καὶ σκόρδα φέρει
καὶ  σῦκα  καὶ  ἄρτους,  ἐξ  ὧν  οὐ  πολεμοῦσι  πρὸς  ἀλλήλους  περὶ  τούτων,  οὐχ  ὅπλα
κέκτηνται περὶ κέρματος, οὐ περὶ δόξης; D.L. 6.5.85.  La idea principal del texto reside en
que el virtuoso, al tener lo necesario para ser autosuficiente, no necesita luchar; Schofield
(1991), 51-52.

178 Schofield (1991), 56.
179 Schofield (1991), 56.

65



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

1.1.5 – Otras corrientes filosóficas
En este  apartado recogemos otras  corrientes  filosóficas  que no

gozaron en Roma de la relevancia de las anteriores. La corriente más
importante de este grupo, los aristotélicos o peripatéticos, fue fundada
en  época  pre-helenística  por  Aristóteles,  que  no  trataremos  por
pertenecer a un período anterior al de nuestro estudio. Tras la muerte
del  maestro,  Teofrasto  (371-287) le  sucede  al  frente  de  la  escuela.
Aristóteles nombró albacea al gobernador macedonio Antípatro, y su
hijo,  Casandro,  nombró  a  un  miembro  de  la  escuela,  Demetrio  de
Falero, gobernador de la ciudad. En la escuela hubo dos candidatos
principales  para  heredar  el  puesto  de  Teofrasto,  Neleo  y  Estratón.
Neleo heredó del propio Aristóteles su biblioteca, pero Estratón fue
elegido por los compañeros para dirigir el Liceo,  por lo que Neleo
decidió  volver  a  su  ciudad  natal  con la  biblioteca,  Escepsis,  en  la
Tróade.  Tras  haber  quedado  sin  libros  y  sin  ningún  escolarca
destacable, el Liceo perderá importancia con el devenir del tiempo180.

En cuanto a la política, siguió el camino iniciado por Sócrates y
seguido por su maestro Platón181. Según éste, el político debe procurar
la  arete (excelencia;  ἀρετή)  a  la  ciudad182.  Alcanzar  la  eudemonia
(felicidad; εὐδαιμονία), dependerá de llevar una vida de acuerdo a la
arete183. La arete se convierte entonces en el fin primordial, tanto para
el individuo como para la ciudad184, y no ve la posibilidad de que uno
exista sin el otro. Dicho de otro modo, no existe la capacidad de que
un individuo alcance la  eudemonia fuera del marco de la ciudad185.
Para  el  filósofo,  su  comunidad  o  ciudad  ideal  se  basa  en  una
180 Mosterín (2013), 48-49. En contra de esta idea; López Barja (2009), 25.
181 Véase López Barja (2009), 199-227.
182 Pl.  Grg.  455d ss., 515e-517a. Según nos cuenta Platón, Sócrates criticaba a dos de los

políticos más importantes de Atenas, Temístocles y Pericles. Admitía que éstos habían
dotado a la ciudad de una imponente armada, y de unas robustas murallas, pero no le
habían procurado lo más importante, la arete.

183 Arist. E.N. 1.7.1098a16-17.
184 Arist. E.N. 1.2.1094b7-9.
185 López Barja (2005), 30-32.

66



Capítulo I: Aproximación a las filosofías helenísticas

compuesta de ciudadanos sabios y justos, descrita en los libros 7 y 8
de la Política186. Admite que esta ciudad no es una imposibilidad, pero
sabe que no ha existido jamás, y expone lo que ésta podría ser para
que el lector aprecie aquello que se está perdiendo187.  En lo referente
al legado de Aristóteles, éste no fue muy pronunciado en la antigüedad
como  llegó  a  serlo  en  épocas  posteriores,  especialmente  su  obra
política188. Cicerón no menciona en ningún momento a la Política del
filósofo189, y para encontrar una impronta real de Aristóteles, debemos
esperar a Alejandro de Afrodisias (s. II y III d.C.), posible profesor en
Atenas y comentarista de las obras de Aristóteles190. Podemos afirmar
que la presencia de los peripatéticos fue bastante reducida en Roma,
mucho más aún en el período que nos ocupa.

Existen  bastantes  más  corrientes  filosóficas  que  en  época
helenística  no  gozan  de  la  popularidad  de  las  anteriores  y  que  no
alcanzarán la influencia en Roma que las ya mencionadas tuvieron.
Una de ellas es el cinismo, creada por Antístenes de Atenas (445-365).
Éste fue discípulo de Sócrates, y a diferencia de la mayoría de sus
compañeros, él no pertenecía a la aristocracia adinerada, era hijo de un
ateniense pobre y una esclava tracia. Su origen y la independencia que
caracterizaba a Sócrates influenciaron mucho en su filosofía. Tras la
muerte de su maestro, predicó su filosofía en Atenas entre los hombres
de clase más baja. A pesar de ser Antístenes el creador del cinismo,

186 Sobre la relación de Aristóteles con la democracia véase López Barja (2009), 199-227.
187 Kraut (2002), 471. El autor señala que la conclusión a la que Aristóteles llega es bastante

pesimista: la política es un mal negocio y seguirá siendo así, aunque el poder político deba
usarse  de  forma  imparcial  para  promover  el  bien  a  toda  la  comunidad,  la  naturaleza
humana impide casi en su totalidad que esto pueda llegar a realizarse; Arist. Pol. 3.1280b-
1281a.  Una visión pesimista,  sí,  pero no carente  de esperanza,  puesto que el  filósofo
admite  que  la  educación  temprana  puede  contrarrestar  esta  tendencia  natural;  Kraut
(2002), 473.

188 Sobre la influencia aristotélica en las diferentes escuelas helenísticas véase Annas (1995),
74-94.

189 Fortenbaugh analiza  a  Cicerón  y  su  posible  inspiración  en  Teofrasto,  y  por  ende,  en
Aristóteles; Fortenbaugh (2006), 413-440. López Barja (2005), 7.

190 López Barja (2005), 83.

67



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

fue  Diógenes  de  Sínope  (412-323)  con  quien  esta  corriente  se
popularizó,  coetáneo  de  Alejandro  Magno.  Fue  una  filosofía
rompedora, que contrariaba a lo establecido, casi carente de teoría, se
basaba principalmente en la práctica. Los cínicos eran conocidos por
realizar actos privados en público (orinar,  defecar,  masturbarse...)  y
por su ascetismo absoluto.  Otras dos corrientes que resultan menos
relevantes son, la de los megáricos, y la de los hedonistas cirenaicos.
La  primera  fue  fundada  por  Euclides  de  Megara,  discípulo  de
Sócrates,  y  destacaba en la  crítica que éstos  realizaban al  resto  de
doctrinas filosóficas, incluidas las procedentes de Platón y Aristóteles.
La segunda varía del hedonismo epicúreo, con la diferencia de que
éstos no muestran preocupación por el bienestar ajeno191.

1.2 – FUENTES PARA EL CONOCIMIENTO DE LA FILOSOFÍA HELENÍSTICA

En lo que concierne a las fuentes clásicas, nuestros conocimientos
se basan en escasas fuentes textuales en general192. La información de
la  que  disponemos  está  compuesta  por  pequeños  fragmentos  y
referencias  registradas  en  otros  autores,  que  palidece  ante  la
abrumadora  cantidad  de  escritos  legados  por  parte  de  sus
predecesores, como Platón o Aristóteles193. La razón es simple, estos
últimos han sido estudiados durante toda la historia, mientras que el
resto apenas fue tratado.

191 Mosterín (2013), 55-59.
192 Como ya se ha mencionado en la introducción, un compendio de los textos más relevantes

sobre las fuentes clásicas se encuentra en L&S (1988a-b), en dos volúmenes. El primero
de ellos nos ofrece una traducción de los textos mientras que el segundo recoge los textos
originales.

193 Para hacernos una idea de la dificultad de la interpretación de la filosofía helenística,
Glucker  reconstruye  la  filosofía  platónica  centrándose  solamente  en  las  fuentes
secundarias;  Glucker  (1991).  Long y Sedley señalan que tanto Epicuro como Crisipo
escribieron,  entre los dos,  unos mil  libros (rollos  de papiro).  Sin embargo,  las  únicas
referencias directas que existen hoy día son, para el epicureísmo, tres epítomes y una serie
de máximas, y para el estoicismo, un himno de Cleantes. En consecuencia, la filosofía
helenística se basa en fuentes secundarias y en reconstrucciones realizadas mediante éstas;
L&S (1988a), 8.

68



Capítulo I: Aproximación a las filosofías helenísticas

El  autor  que  más  información  nos  proporciona  en  materia
filosófica es Diógenes Laercio. Éste dedica varios libros de su obra
Vidas, opiniones y sentencias de los filósofos más ilustres (Βίοι καὶ
γνῶμαι  τῶν  ἐν  φιλοσοφίᾳ  εὐδοκιμησάντων)  a  distintos  individuos
relevantes194. En el libro segundo son tratados los socráticos menores,
el  libro  quinto  está  dedicado a los  peripatéticos,  hasta  la  época de
Demetrio  de Falero  y Heráclides  Póntico (ss.  IV-III),  y  en  el  libro
sexto  son  tratados  los  académicos  hasta  la  época  de  Clitómaco,
alumno  de  Carnéades  (s.  II),  y  los  cínicos  hasta  la  época  de
Menedemo de Eretria  (ss.  IV-III).  Resulta  difícil  datar  a  Diógenes,
puesto que la única fuente biográfica que existe es él mismo. Delatte
sitúa su fecha de nacimiento entre los años 225-250 d.C., pero no está
del  todo  claro195.  Su  obra  puede  catalogarse  como  biográfica  y
literaria, más que un tratado sobre filosofía, por lo que se hipotetiza
que  su  acercamiento  a  la  filosofía  quedó  en  eso,  en  una
aproximación196.  Resulta  muy  difícil  adscribirle  a  alguna  corriente
filosófica en particular, aunque se ha querido ver en su tratamiento
más  extenso  sobre  Epicuro  cierto  apego  a  esta  corriente,  pero  su
imparcialidad  también  ha  hecho  creer  que  podría  pertenecer  al
escepticismo, sin ninguna prueba definitiva para ambas hipótesis197.
Diógenes no realiza ningún análisis, ninguna reflexión, más bien se
centra  en  reportar  información,  y  para  ello  recoge  mucho  material
existente de fuentes secundarias o terciarias, con la intención de crear
un  recopilatorio  de  un  material  que  en  su  época  debía  de  ser
abundante198.  El  cristiano  Clemente  de  Alejandría  (150-215  d.C.),

194 Diógenes el cínico: D.L. 6.80; Zenón: D.L. 8.4; Aristón: D.L. 7.162;  Erilo de Cartago:
D.L. 7.166; Dionisio: D.L. 7.167; Cleantes: D.L. 7.174-175; Esfero: D.L. 7.170; Crisipo:
D.L. 7.189-202; Metrodoro: D.L. 10.24; Polieno: D.L. 10.25; Epicuro: D.L. 10.27-28.
Todas estas referencias no están completas en su mayor parte.

195 Delatte (1922), 6.
196 Hicks, en su edición de D.L. para LOEB (1980), XVII.
197 Hicks, en su edición de D.L. para LOEB (1980), XVII-XVIII.
198 Hicks, en su edición de D.L. para LOEB (1980), XXIII-XXIV.

69



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

expone varios puntos de vista sobre filosofía en los ocho libros que
componen  su  obra  Stromata (Στρώματα).  Asimismo,  gracias  a  los
escritos de Juan Estobeo (s.  V d.C.),  se  conservaron muchas  obras
actualmente perdidas.  En especial  en los primeros dos libros de su
antología titulados Selecciones sobre física y ética (Eclogae physicae
et ethicae)199. En la tradición hebrea se encuentran algunos remanentes
sobre la filosofía griega, destacando entre ellos a Filón de Alejandría,
muerto después del 40 d.C. Gracias a este autor conservamos mucha
información sobre varias doctrinas, en especial en cuatro de sus obras,
De aeternitate mundi,  Quod omnis probus liber sit,  De prouidentia y
De animalibus. Estas obras fueron escritas para un público hebreo, y
como era habitual en muchos autores contemporáneos suyos, se nos
hace creer que la inspiración de los filósofos griegos o proviene de
algún fragmento del Antiguo Testamento o proviene directamente de
Dios200.

Cabe  destacar  el  papel  fundamental  de  Cicerón  en  esta  tarea,
puesto  que nos  transmite  información  sobre  las  diversas  corrientes
filosóficas  que imperaban en época  helenística  y tardorrepublicana.
Éste es obligado a alejarse de la vida pública entre los años 46-44 y
aprovecha esta pausa para poder dedicar su tiempo al estudio y a la
lectura.  Es en este período cuando escribe la mayoría de sus obras
filosóficas. Sabemos que comenzó por escribir una obra corta titulada
Hortensius, en el que recomendaba el estudio de la filosofía y que se
ha  perdido  hoy.  Después  escribió  Academica,  en  dos  versiones  o
ediciones diferentes, de las cuales se conservan parte del libro II de la
primera edición y parte del libro I de la primera. La obra trata varios
puntos de vista sobre la filosofía, reflexionando, desde un punto de
vista estoico y escéptico, sobre temas relacionados con la lógica, la
física  y  la  ética.  Tras  escribir  Academica,  siguió  con  De  finibus
bonorum et malorum, escrita en cinco libros. En el año 44 escribió

199 Mansfeld (1999), 11-13.
200 Mansfeld (1999), 9-10.

70



Capítulo I: Aproximación a las filosofías helenísticas

Tusculanae disputationes,  también en cinco libros,  donde se debate
entre dos personajes anónimos, sobre algunas cuestiones prácticas. De
natura deorum será su próxima obra, escrita en tres libros. En el tercer
libro Cicerón debate sobre los argumentos que esgrime la Academia
frente a las ideas estoicas. Esta obra en particular explica muy bien la
física  y  cosmología  estoicas,  lo  cual  resulta  de  suma  relevancia,
debido a la importancia que para los estoicos tienen los dioses en la
concepción del cosmos. De diuinatione,  escrita en dos libros, sigue
esta temática centrándose en la adivinación y en su importancia dentro
de la filosofía. El primer libro la defiende mientras que el segundo la
critica.  En  De  fato,  de  forma  fragmentaria,  se  continúa  con  este
debate.  De senectute y  De amicitia también  han sobrevivido,  y  en
Topica habla  sobre  varias  formas  de  argumentación.  Finalmente,
escribió  De officiis, en tres libros, que analizaremos con más detalle
en el punto 2.2.2.1201.

Por lo que concierne al escepticismo, su creador, Pirrón, no legó
ningún texto escrito, por lo que los primeros pasos de esta escuela son
prácticamente  desconocidos.  Se  conservan  unos  pocos  fragmentos
sobre  su  discípulo  Timón.  En  las  fuentes  secundarias,  el  filósofo
Filodemo confrontará las ideas de estoicos y académicos frente a las
suyas, epicúreas, en su obra  Acuerdo de los filósofos (Σύνταξις τῶν
φιλοσόφων). Sexto Empírico es una importante fuente secundaria para
la  corriente  escéptica,  aunque  pertenezca  a  la  nueva  corriente
pirrónica.  En  sus  dos  grandes  obras  pueden  hallarse  importantes
fragmentos  sobre  el  pirronismo,  tituladas  Esbozos  Pirrónicos
(Πυῤῥώνειοι  ὑποτυπώσεις)  y  Contra  los  matemáticos (Πρὸς
μαθηματικούς). Está compuesta por seis libros, centrados cada uno en
un aspecto  concreto,  Contra  los  Gramáticos (Πρὸς  γραμματικούς),
Contra los retores (Πρὸς ῥητορικούς),  Contra los geómetras (Πρὸς
γεωμετρικούς),  Contra los aritméticos (Πρὸς ἀριθμητικούς),  Contra
los astrólogos (Πρὸς ἀστρολόγους) y por último, Contra los músicos

201 Mansfeld (1999), 7-8.

71



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

(Πρὸς  μουσικούς).  Diógenes  Laercio  analiza  el  pirronismo  en  el
noveno libro de su obra Vidas, opiniones y sentencias de los filósofos
más ilustres (Βίοι καὶ γνῶμαι τῶν ἐν φιλοσοφίᾳ εὐδοκιμησάντων). En
las  Noches Áticas (Noctes Atticae) de Aulo Gelio existe importante
información  sobre  el  pirronismo.  Por  último,  la  Praeparatio
Evangelica (Εὑαγγελικὴ προπαρασκευή) de Eusebio de Cesarea (260-
340 d.C.) es una antología de pasajes de diferentes autores conectados
entre sí  por el  propio autor.  Gracias a esta obra se han conservado
varios  pasajes  de  Ario  Dídimo,  Diogeniano,  Numenio  o  Aristocles
junto con información sobre la historia del pirronismo y la Academia
escéptica202.

El  epicureísmo  se  ha  conservado  relativamente  bien  en
comparación  con  otras  corrientes  de  la  época.  Tenemos  tres  cartas
escritas por el  propio Epicuro junto con una colección de máximas
conservadas en el décimo libro de Diógenes Laercio203. Las tres cartas
están escritas a amistades del filósofo y cada una trata un tema en
concreto:  Carta  a  Heródoto,  sobre  física,  Carta  a  Pitocles,  sobre
cosmología y meteorología, y Carta a Meneceo, sobre ética204. Como
fuentes secundarias, nos encontramos con un autor (o alguien cercano
a  él)  perteneciente  a  la  época  de  Cicerón,  Filodemo  de  Gadara el
epicúreo.  Éste  reunió  algunos  escritos  que  han sobrevivido en  una
villa  cercana  a  Herculano,  villa  que se  preservó por  ser  sepultada,
conocida  como  Villa  de  los  Papiros.  Los  papiros  de  Filodemo
encontrados,  en  no  muy  buen  estado  de  conservación,  fueron
descubiertos  en  el  s.  XVIII,  y  tratan  en  su  mayoría  sobre  signos,
teología,  ética,  teoría  literaria  y  retórica.  En  los  restos  de  la  villa
también  aparecen  pequeños  fragmentos  de otros  autores  epicúreos

202 Mansfeld (1999), 9-13.
203 Otra colección, la llamada  Gnomologium Vaticanum, recoge 81 fragmentos más, de las

cuales algunas coinciden con Diógenes de Enoanda, Metrodoro y otros autores; Wotke
(1888).  Estos fragmentos, junto con aquellos conservados en Diógenes Laercio fueron
unificados en una obra conjunta; Von der Muehll (1922).

204 Este último con traducción de García Gual (2013).

72



Capítulo I: Aproximación a las filosofías helenísticas

como Carneisco, Polieno, Polístrato y Demetrio de Laconia. En el De
rerum natura de Lucrecio (94-49), publicado probablemente tras su
muerte, el autor explica la física desde la perspectiva epicúrea, con el
objetivo de tratar de convencer a sus lectores de la validez de dicha
corriente. Plutarco, dentro de su compendio de los Moralia, contiene
algunos  fragmentos  dedicados  a  los  epicúreos  con  el  objetivo  de
contradecirlos. Obras como el titulado Cómo Epicuro hace que la vida
placentera sea imposible (Οτι ουδε ηδεως ζην εστιν κατ´ Επικουρον),
Contra Colote (Προς κωλωτην) o ¿Es la “vida desconocida” un sabio
precepto?  (Ει καλως ειρηται το λαθε βιωσας). Se sabe que Galeno
escribió una obra filosófica sobre el epicureísmo, pero no se conserva
actualmente205.

Por  último,  mencionaremos  las  fuentes  que se  han conservado
sobre el  estoicismo.  Entre  ellas  se encuentran el  Himno a Zeus de
Cleantes206,  algunos  fragmentos  sobre  la  lógica  de  Crisipo207,  y
algunos fragmentos sin autor conocido conservados en la biblioteca
herculana, junto con varios papiros hallados en Egipto208. Dentro de
las  fuentes  secundarias,  en la  villa  herculana se conservaron partes
concernientes al estoicismo en la obra de Filodemo. En ellas el autor
confronta algunos planteamientos estoicos en dos de sus obras, Sobre
los estoicos (Περὶ τῶν στωϊκῶν) y  Acuerdo de los filósofos (Σύνταξις
τῶν φιλοσόφων). De Ario Dídimo, filósofo estoico o peripatético, se
ha preservado parte de su obra, principalmente gracias a Eusebio y
Estobeo.  Tratados  éticos  sobre  estoicos  y  peripatéticos  son
transmitidos  por  Estobeo,  en  cuanto  que  sus  tratados  sobre  física
estoica y aristotélica se nos han preservado mediante los dos autores
arriba  citados.  Existen  algunos  tratados  dentro  de  los  Moralia de
Plutarco sobre el estoicismo, Sobre las contradicciones de los estoicos

205 Mansfeld (1999), 8-12.
206 En Estobeo, SVF 1.537.
207 PHerc. 307, texto preliminar en FDS 698.
208 Pueden consultarse en la colección CPF (Corpus dei  Papiri  Filosofici  greci e latini);

índice y autores en su página web (consúltese sección recursos electrónicos).

73



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

(Περι  στωικων εναντιωματων),  Contra las  nociones básicas de los
estoicos (Περι  των  κοινων  εννοιων  προς  τους  στωικους),  y  Sobre
cómo leer a los poetas (Πως δει τον νεον ποιηματων ακουειν). Galeno
también escribió un tratado filosófico sobre el estoicismo que hoy se
ha perdido. En su obra  Sobre las doctrinas de Hipócrates y Platón
(Περι των Ἱπποκράτους και Πλατωνος δογματων), Galeno rebate la
teoría de Crisipo sobre la mente y la ética. Diógenes Laercio dedica a
los estoicos el séptimo libro de su obra Vidas, opiniones y sentencias
de  los  filósofos  más  ilustres  (Βίοι  καὶ  γνῶμαι  τῶν  ἐν  φιλοσοφίᾳ
εὐδοκιμησάντων).  En  un  pequeño  manuscrito  de  fecha  incierta
atribuida a Andrónico (sin certeza, por ello es más correcto referirse a
ella  como  Pseudo-Andrónico)  encontramos  información  sobre  los
tratados de Diógenes Laercio y Ario Dídimo en torno a la filosofía
estoica  y  peripatética.  La  obra se  titula  Sobre  las  afecciones  y  las
virtudes209. También puede extraerse información sobre el estoicismo
en las Noches Áticas  (Noctes Atticae) de Aulo Gelio. Entre las obras
de Alejandro de Afrodisías (s. III d.C.), tres tratados nos ofrecen un
contrapunto  peripatético  a  varias  cuestiones  estoicas,  dos  de  esos
tratados  se  han  conservado  en  griego, Sobre  el  alma  y Sobre  el
destino,  mientras  que el  tercero,  Sobre la  providencia,  nos  ha sido
transmitido en árabe.  Sin embargo, estas fuentes deben ser tratadas
con cuidado, debido a que se desconoce si el estoicismo criticado por
Alejandro  es  de  época  helenística  o  posterior. En  la Praeparatio
Evangelica  (Εὑαγγελικὴ  προπαρασκευή)  de  Eusebio  se  conserva
información valiosa sobre el estoicismo210.

209 Mansfeld (1999), 8-12.
210 Mansfeld (1999), 9-13.

74







CAPÍTULO II: FILOSOFÍA Y
ROMA

En este capítulo nos centraremos en cómo la filosofía entra en
contacto  con  Roma.  Para  ello,  dada  su  relevancia,  analizaremos
primero  la  embajada  ateniense  del  año  155  (2.1),  reflejando  la
dualidad  imperante  en  la  ciudad  respecto  a  la  filosofía  griega.
Comenzaremos  por  Carnéades  (2.1.1),  para  seguir  con  Catón  el
Censor  (2.1.2),  representante  del  rechazo  a  lo  griego.  Nos
detendremos en su obra  Origines (2.1.2.1) para tomar conciencia del
influjo que el elemento griego tuvo en Roma desde sus inicios, incluso
en alguien como Catón. Para finalizar con la embajada, analizaremos
primero el imperialismo ejercido por Roma (2.1.3) y realizaremos una
lectura del discurso sobre la justicia de Carnéades (2.1.3.1). Tras esta
toma de contacto nos volcaremos en el estoicismo (2.2), en su teoría
filosófica  primero  (2.2.1),  para  seguir  con  el  análisis  de  la  teoría
política  de  la  época  en  su  conjunto  (2.2.1.1).  Por  último,  nos
centraremos en diferentes ejemplos sobre la influencia de la filosofía
(2.2.2),  como la  influencia  estoica  de  Panecio  de  Rodas  en  el  De
officiis de  Cicerón  (2.2.2.1),  o  la  influencia  de  la  filosofía  en  el
término de la vida política de tres personajes relevantes del s. I: Casio,
Bruto y Catón el Joven (2.2.2.2).

El s. II se convierte en el siglo de las relaciones con Grecia, y por
lo tanto, con Oriente211. La adquisición de esclavos de origen griego,
algunos de una elevada educación, y que pasarán a formar parte de la
vida  diaria  de  la  nobleza  romana,  influenció  enormemente  en  la
helenización de Roma. Los educadores griegos que llegaban a Roma
como esclavos de guerra, pasaban a la servidumbre de la aristocracia
que utilizaba sus servicios como consejeros o como educadores de sus
hijos, gracias a lo cual podían conseguir importantes beneficios212. En

211 Navarro (2002), 41.
212 Rodríguez Mayorgas (2003), 517-518. Moatti menciona a algunos personajes griegos que

fueron relevantes en la ciudad, algunos conocidos, como es el caso de Polibio, Posidonio,



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

consecuencia,  la  aristocracia  sería  la  clase  más  helenizada213.
Comienza así un proceso de admiración, e incluso de emulación en
algunos  casos,  de  la  cultura  griega214.  Los  romanos  tenían  clara  la
superioridad  cultural  griega,  poseedora  de  una  larga  tradición
histórica, y no la desechaban, pero a su vez, tampoco la toleraban. Las
muchas  muestras  de  ambigüedad  que  se  encuentran  en  personajes
relevantes de la época, hacen desconfiar y dudar sobre este aspecto, lo
que implica que uno de los problemas de interpretación que encuentra
esta visión tradicional de la helenización de Roma es la persistente
contradicción que se aprecia a través de las fuentes entre el desprecio
romano por los griegos y el marcado interés y la constante alabanza de
la cultura griega215.

Diodoro de  Sicilia,  Dionisio de  Halicarnaso  o Estrabón,  o  algunos  más  desconocidos
como el gramático Ateyo Filólogo, llegado en el 86, Cornelio Epicado, que vivió con Sila
y escribió unas memorias suyas, Timágenes de Alejandría, que llegó en el año 55 como
esclavo y acabó codeándose con las más altas esferas romanas hasta que fue expulsado de
la  corte  de  Augusto  por  ser  bastante  crítico  con  éste,  el  arquitecto  Hermodoro  de
Salamina, que constuyó a petición de Q. Cecilio Metelo Macedónico en 146 un templo, el
primero  enteramente  en  mármol,  a  Júpiter  Stator,  el  escultor  Escopas  que se  puso al
servicio de Décimo Junio Bruto Galaico, el poeta Arquías que cantó las hazañas de Lucio
Licinio Lúculo, el epicúreo Fedro o el académico Filón escuchados por Cicerón en sus
charlas, o el rétor Apolonio Molón y el estoico Diodoto, huéspedes del mismo Cicerón. El
propio César emite un decreto en el que nombra ciudadanos a todos los intelectuales que
quieran venir a Roma; Moatti (2008), 82-84, también n. 7. Sobre la multiplicación de
extranjeros  en  Roma;  Plb.  31.24.7.  Sobre  la  influencia  de  estos  educadores,  Ferrary
(1988), 487-494. Sobre Metelo Macedónico y su actitud hacia las reformas de Tiberio
Graco; Briscoe (1974), 128.

213 La lista de aristócratas romanos realmente interesados en la cultura griega resulta vasta,
especialmente en las últimas décadas del s. II; Gruen (1992), 251. Esto ocurriría en Roma,
pero no debemos olvidar a aquellos romanos (Rhomaioi; Ῥωμαῖοι) que decidieron viajar y
vivir en territorio griego. Gruen recoge algunos epígrafes al respecto, IG, IX, I², 208; IG
XII,  5,  917; Gruen (1992),  234,  n.  49.  Más ejemplos de estos epígrafes  en  Errington
(1988), 151-152.

214 Es en este contexto donde adquiere sentido la frase de Horacio: “Grecia,  conquistada,
conquistó a su fiero vencedor introduciendo las artes en el Lacio”; Graecia capta ferum
uictorem cepit et artes intulit agresti Latio; Hor. Ep. 2.1.156-157, traducción propia.

215 Rodríguez Mayorgas (2003), 508. García Fernández marca la línea que separa el otium del
negotium como  punto  divisorio  de  la  influencia  helena,  que  florecería  en  el  ámbito

78



Capítulo II: Filosofía y Roma

Se denota en época de los Graco, maneras y reflexiones propias
de la filosofía griega, aunque en una manera muy simplificada. Ello
implica que la filosofía había penetrado en el ideario común (no solo
para el emisor sino también para el receptor) y que se le daba un uso
práctico por parte de los aristócratas romanos, representando un punto
de  referencia  útil  y,  en  cierta  medida,  obligatorio.  Tras  los  Graco
parece  que  los  romanos  adquieren  un  gusto  por  la  filosofía  y  la
abstracción, comparable, según Nicolet, a la influencia que ejerció en
la vida política europea la Revolución francesa216. El punto de vista
moral, aquél que impregna a la justicia y a la ética y que las fuentes
antiguas tanto remarcan, no es fruto del embellecimiento romántico de
la narración de los hechos, corresponde a la propia inspiración de un
contexto político y cultural propias (romanas), y asistimos a menudo a
justificaciones teóricas basadas en la experiencia política y filosófica
griegas217. Rawson aporta un correctivo interesante al señalar que muy
pocas  figuras  y  poco relevantes  del  Oriente  griego habían  visitado
Roma a la altura del año 91, Roma centraba toda su atención a África
y el Oeste en general218.

La realidad es que la presencia de la filosofía es cada vez más
habitual en Roma. Muchos de los jóvenes nobles romanos marchan a
Grecia, sobre todo en el s. I, con el fin de encontrar allí una mejor
educación en materia filosófica219. Para muchos de esos jóvenes esta
etapa  representará  el  final  de  su  educación.  Esta  práctica  está
atestiguada  desde  el  s.  II,  sirviendo  como  distracción  de  las
obligaciones oficiales para la joven élite220. Este conocimiento griego

privado romano; García Fernández (2001), 312.
216 Nicolet (1971), 144.
217 Nicolet (1971), 200-203.
218 Personajes  como  el  sacerdote  de  la  Gran  Madre  Bataces  de  Pesino,  la  adivina  siria

Martha, el filósofo médico Asclepiades, el geógrafo Artemidoro de Éfeso o Posidonio de
Apamea; Rawson (1985), 5-6.

219 Los  propios  griegos  estarían  muy  satisfechos  de  compartir  su  cultura  con  sus
conquistadores; Swain (1997), 173.

220 Griffin (1989a), 4.

79



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

que la nobleza romana había adquirido, se materializa en un ejemplo
concreto,  en  la  embajada  de  Carnéades,  que  se  analizará  en  el
siguiente punto 2.1. Durante la exposición del filósofo Carnéades en
su estancia en Roma, un noble llamado Cayo Acilio Glabrión, tradujo
las palabras del filósofo ante el pueblo romano. Es bastante probable
que un número nada desdeñable de los presentes no necesitara una
traducción de sus palabras221.

Como contrapunto, los griegos desconocían el latín dado que no
era considerada una lengua culta. A pesar de ello, muchos romanos,
durante  las  sucesivas  campañas  griegas  o  macedónicas  del  s.  II,
pronunciarían  sus  discursos  en  latín  en  suelo  griego.  Con  estas
acciones se alimentaban los fuegos de la maquinaria propagandística
romana, señalando la superioridad del pueblo romano y la imposición
de un poder y una lengua que la representa como dominadora. Los
casos de Catón en su discurso de Atenas en el año 191 o el discurso de
Lucio  Emilio  Paulo  en  Anfípolis  en  el  año  168,  reflejan  esta
realidad222.  Roma emprende de  este  modo la  lucha  propagandística
para imponer su autoridad sobre estos pueblos sometidos a su órbita.
La celebración de una victoria por parte de Emilio Paulo responde a
esta misma necesidad, y al realizarse en Anfípolis se trata de remarcar
aún  más  la  victoria  obtenida.  Estos  escasos  ejemplos  ilustran  la
ambigüedad del ciudadano romano frente a lo griego, la dualidad que
existía en la mentalidad aristocrática romana de aquella época.  Los
ejemplos de aceptación del mundo griego son numerosos en la misma
época  en  que  se  está  expulsando a  filósofos  y retores  de  Roma223.
Como dice García Fernández, por cada caso de rechazo, otro puede
ser  aducido  de  asimilación,  y  lo  más  sorprendente  es  que  ambas
actitudes  no  son  excluyentes,  sino  que  conviven  pacíficamente  en

221 Gruen (1992), 233.
222 Ante un acto oficial como eran los juegos de Anfípolis, Emilio Paulo debía dejar clara la

auctoritas romana  y  la  superioridad  de  su  pueblo  que  había  derrotado  y  ganado  por
derecho de guerra al pueblo griego; Navarro (2002), 64.

223 En 173 dos filósofos epicúreos fueron expulsados de la ciudad; Pohlenz (2005), 539.

80



Capítulo II: Filosofía y Roma

muchos personajes públicos224.

2.1 – LA DUALIDAD ROMANA, AÑO 155

“Perhaps  the  most  familiar  type  of  politicized
philosopher  the  Romans  encountered,  at  least  initially,
was the philosopher serving as ambassador. Strabo's lists
of native sons that accompany his accounts of the Greek
cities  include a  number  of  these,  but  the  most  famous
instance  of  such  intervention  in  Rome's  diplomatic
relations with the East was the visit in 155 155 BC of an
Athenian  embassy  composed  of  three  leading
philosophers,  the  Stoic  Diogenes,  the  Peripatetic
Critolaus,  and  Carneades,  the  brilliant  sceptic  who
headed the Academy. They were sent to Rome to beg for
the remission of a fine imposed on Athens for the sack of
Oropus. They succeeded in having the fine reduced, for,
as the Elder Cato remarked, “These men argue so well
that they could gain anything they ask for””225.

Esta cita de Griffin nos revela la importancia que el filósofo tenía
en el mundo griego y cómo ello se plasma en la sociedad romana,
reflejándolo en un hito histórico, la embajada del 155. La recepción de
embajadas era algo habitual en el período republicano, en constante
desarrollo  diplomático226.  Aunque  existían  precedentes,  como  la
llegada  del  gramático  Crates227,  la  embajada  del  155  resulta  muy
relevante en cuanto a la relación de la ciudad para con la filosofía.
Dicha embajada marchó de Atenas a Roma en el año 155, y destaca
224 García Fernández (2001), 302.
225 Griffin (1989a), 2-3. Plu. Cat. Ma. 22.
226 Sobre la diplomacia y los espacios dedicados a ella en Roma véase Torregaray (2006),

223-258.  Era común que filósofos  y sofistas  ejercieran  de  embajadores,  como señala
Lyons en su tesis doctoral, con personajes como Gorgías de Leontino (D.S. 12.53), Hipías
de Elis (Pl. Hp. Mi. 281a, 286a), o Pródico (Philostr. VS 1.11); Lyons (2011), 4

227 Mencionado en el punto 1.1.4.

81



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

frente  a  otras  por  los  personajes  de  tan  alto  renombre  que  la
encabezan. Las personas que componían la embajada eran Carnéades
de  Cirene,  cabeza  de  la  embajada  y  escolarca  de  la  Academia
escéptica,  Diógenes  de  Babilonia,  filósofo  estoico,  y  Critolao  de
Falesis,  filósofo  peripatético228.  La  embajada  tenía  la  misión  de
negociar la multa que Roma le había impuesto a Atenas, pues ésta
había saqueado y destruido la ciudad vecina de Oropo, ubicada entre
el  Ática y Beocia.  Los de  Oropo se quejaron al  senado y éste  les
impuso una multa de 500 talentos a los atenienses, una cantidad que la
ciudad  no  podía  pagar.  El  objetivo  de  la  embajada  consistía  en
eliminar  esta  imposición,  o  en  su  defecto,  reducirla.  La  embajada
permaneció varios días en Roma, hasta que Marco Porcio Catón, no
vio con buenos ojos la influencia que ejercían estos filósofos en la
población  romana229,  por  lo  que  aceleró  el  proceso  para  que  los
filósofos  marcharan  cuanto  antes  de  la  ciudad.  El  objetivo  de  la
embajada se cumplió, la pena se redujo a 100 talentos230.

Durante su estancia en la ciudad, la embajada atrajo la atención
del pueblo romano, siendo de especial relevancia el filósofo y director
de la Academia, Carnéades. La Academia, de corte  escéptica en este
período,  gozó de una gran difusión en su tiempo.  En sus discursos,
Carnéades habló sobre la justicia y el gobierno romano. La técnica
utilizada por el filósofo, denominada  disputatio in utramque partem;
εἰς  ἑκάτερα  ἐπιχείρησις,  consistía  en  presentar  un  tema  y  tratarlo
favorablemente,  para  después  presentar  argumentos  radicalmente
opuestos  demostrando  así  que  cualquier  criterio  puede
contradecirse231. El pueblo romano quedó profundamente confuso ante

228 Plb. 33.2. Sabemos que para entonces Carnéades era ciudadano ateniense, se desconoce si
era así en los casos de Diógenes y Critolao; Wallbank et al. (2006), 309, n. 322.

229 Plutarco dice que muchos jóvenes ardían en deseos de descubrir la filosofía, y que mucha
gente mayor era feliz de poder verlo; Plut. Cat. Ma. 22.

230 Algra et al. (1999), 791; Sedley (2003), 178-179; Wallbank et al. (2006), 309-310; Astin
et al. (2006), 472-473; Lyons (2011), 14-15.

231 Sobre el discurso, Cic. Rep. 3.8-28; Lact. Inst. 5.14-19.

82



Capítulo II: Filosofía y Roma

esta  técnica,  dudando  sobre  la  propia  legitimación  de  su  propio
control.  Este  planteamiento  encolerizaría  a  Catón,  cuyas  opiniones
sobre la justicia conocemos gracias a su  Discurso sobre los rodios,
pronunciado 12 años antes de la embajada232.

Debido a una mención que realiza Plutarco, que habla sobre el
odio que Catón tiene hacia la filosofía, se le ha atribuido un rechazo
general hacia todo lo relacionado con lo griego233. Sin embargo, esta
afirmación es incorrecta, ya que Catón, en su obra  Origines afirma
que  existen  grandes  personajes  en  la  historia  griega,  como,  por
ejemplo, Leónidas, Temístocles, Pericles o Epaminondas234. También
en  Origines, Catón asegura la unión de muchos pueblos itálicos con
elementos  griegos.  Durante  la  guerra  contra  Aníbal  Barca,  en  la
campaña de Tarento,  Catón llegó a hospedarse en casa del filósofo
Nearco,  por  lo  que  podemos  asegurar  que  Catón  no  rechazaba  lo
griego,  sino  la  influencia  que  ello  podía  ejercer  sobre  el  carácter
romano y en el  ámbito público.  La cultura en general  no se podía
comparar a la actividad propiamente política: esa era reservada para el
período de otium, especialmente en la vejez235. Debería pues relegarse
al ámbito del  otium y no al  negotium. Catón vio un grave problema
con esta embajada, el problema de que la  nobilitas romana perdiera
interés en los asuntos públicos, y por ello vio a esta embajada como
una amenaza. Trataremos de reflejar a estos dos personajes de manera
más clara y los diferentes puntos de vista que poseen, tanto desde la
visión  del  dominado  como  la  del  dominador,  así  como  alguna
reflexión sobre el imperialismo romano236.

232 Véase López Barja (2011b), 71.
233 Plu. Cat. Ma. 23.1.
234 Plu.  Cat.  Ma. 8.8;  Gel.  3.7.1-19 =  FRH 5.F76 = Chassignet 4.7J.  También denosta  a

algunos  de ellos  como Sócrates  o  Isócrates;  Plu.  Cat.  Ma. 20.3 (aquí  Catón alaba la
paciencia  de  Sócrates,  pero  denostando  a  su  familia,  describiendo  a  su  mujer  como
insoportable, y a sus hijos como estúpidos), 23.1-2; Gruen (1992), 63.

235 Desideri (1995), 33-34.
236 Sobre la historiografía en torno al imperialismo, consúltese el reciente trabajo de Montoya

Rubio (2018).

83



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

2.1.1 - Carnéades
Sobre el filósofo Carnéades pocos son los datos que se conocen.

La fuente principal es Diógenes Laercio, que en su catálogo sobre la
vida de los filósofos tiene un breve apartado sobre Carnéades. Según
Diógenes,  quien  a  su  vez  se  inspiró  en  la  Crónica de  Apolodoro,
Carnéades nació alrededor del año 213 y murió hacia el año 128, a la
edad de ochenta y cinco años aproximadamente237. Era originario de
Cirene y su padre se llamaba Epicomo o Filocomo. Heredó las bases
de  Arcesilao,  quien  fundaría  la  llamada  Academia  Nueva,  aunque
difirió en algunos conceptos de su antecesor. En algún momento debió
de  conseguir  la  ciudadanía  ateniense,  puesto  que  fue  cabeza  de  la
embajada  del  155.  Mediante  Diógenes  Laercio  conocemos,  aunque
escasas, algunas anécdotas del filósofo. Era un excelente orador, que
no tenía grandes conocimientos en física pero sí, por el contrario, en
ética. Gozaba de una voz fuerte y vigorosa y una gran agudeza en el
debate,  “era  temible  en  el  vituperio  e  inexpugnable  en  las
controversias”238. Cuentan que tenía miedo a la muerte y que tras saber
de la muerte de Antípatro, habiendo ingerido veneno, en un arrebato
de  valentía,  también  quiso  tomarlo  él,  aunque  se  arrepintió  en  el
último momento239. Su discípulo más influyente, Clitómaco, de origen
cartaginés,  llegó  a  Atenas  a  los  cuarenta  años  y  fue  instruido  por
Carnéades, enseñándole éste a leer.

Carnéades  pertenecía  a  la  corriente  filosófica  escéptica,
introducida por Arcesilao en la Academia e impulsada por él mismo.
El escepticismo es una doctrina que cree en que la verdad se esconde

237 Φησὶ  δὲ  Ἀπολλόδωρος  ἐν  Χρονικοῖς  ἀπελθεῖν  αὐτὸν  ἐξ  ἀνθρώπων  ἔτει  τετάρτῳ τῆς
δευτέρας  καὶ  ἑξηκοστῆς  καὶ  ἑκατοστῆς  Ὀλυμπιάδος,  βιώσαντα  ἔτη  πέντε  πρὸς  τοῖς
ὀγδοήκοντα; D.L. 4.65.

238 Δεινῶς τ' ἦν ἐπιπληκτικὸς καὶ ἐν ταῖς ζητήσεσι δύσμαχος; D.L. 4.63.
239 Μαθών τε Ἀντίπατρον φάρμακον πιόντα ἀποθανεῖν, παρωρμήθη πρὸς τὸ εὐθαρσὲς τῆς

ἀπαλλαγῆς καί φησι, «Δότε οὖν κἀμοί» τῶν δὲ εἰπόντων, «Τί», «Οἰνόμελι» εἶπεν; D.L.
4.64.

84



Capítulo II: Filosofía y Roma

en  la  concepción  del  individuo,  esta  concepción  hará  cambiar  la
realidad, y por lo tanto la verdad, de forma que la desfigura adoptando
otras formas. Así pues, para llegar a la verdad hay que saber eliminar
esos puntos de vista preestablecidos en los individuos, superándolos; 

“Así pues, Carnéades comprendió la naturaleza del
bien, con la salvedad de que profundizó en ella, (al decir
que el bien es necedad); aunque me parece que entiendo
con qué intención lo hizo. Efectivamente, en realidad él
no mantiene que sea necio el  que es  bueno,  sino que,
como sabía que realmente no lo era, pero no comprendía
la razón por la que lo parecía, pretendió demostrar que la
verdad está escondida en lo profundo, para salvar así el
principio de su doctrina, cuya proposición fundamental es
ésta: que nada puede comprenderse claramente”240.

Para llegar a esta verdad, hay que dudar de todas las cosas, ya que
no hay afirmaciones o hechos únicos. Como señala Cicerón:

“Los  escritos  de  Platón  dieron  origen  a  muchas
escuelas filosóficas que disentían entre sí, de las cuales
yo  me  he  atenido  sobre  todo  al  método,  que  en  mi
opinión era el que practicaba Sócrates, que consiste en
suspender nuestra opinión propia, en liberar a los demás
del  error y en buscar en toda discusión lo que es más
verosímil. Y, puesto que ésta es la costumbre a la que se
ha  atenido  Carnéades  con  grandísima  agudeza  y
elocuencia, también he intentado yo...”241.

240 Sensit  igitur  Carneades,  quae  sit  natura  iustitiae,  nisi  quod  parum  alte  perspexit,
stultitiam non esse: quanquam intelligere mihi uideor, qua mente id fecerit.  Non enim
uere existimauit eum stultum esse, qui iustus est: sed cum sciret non esse, et rationem
tamen cur ita uideretur, non comprehenderet, uoluit ostendere latere in abdito ueritatem,
tu decretum disciplinae suae tueretur: cuius summa sententia est, "Nihil percipi posse";
Lact. Inst. 5.17.9. Lactancio hace referencia aquí a ciertos conceptos de Carnéades.

241 Cuius  multiplex  ratio  disputandi  rerumque  uarietas  et  ingeni  magnitudo  Platonis

85



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

El  escéptico  debe  vivir  bajo  unos  factores  que  serán  las
costumbres, las leyes, las enseñanzas y los sentimientos naturales que
tendrá,  y no bajo las reglas de su convicción moral  o pensamiento
filosófico.  Este  mismo aspecto  por  el  que  el  escepticismo trata  de
evitar  las  trivialidades,  conlleva  a  que  ésta  no  sea  una  filosofía
pensada para analizar hechos cotidianos. Según Long no existe razón
para  pensar  que  el  escepticismo  de  Carnéades  pretendía  ser  una
recomendación para conducirnos con exagerada cautela en los juicios
cotidianos. El escepticismo de los académicos no se proyecta sobre
juicios cotidianos, sino sobre teorías filosóficas que buscan un criterio
de  certeza242.  El  pirrónico  decide,  pero  su  elección  no  depende  de
posiciones  filosóficas  sustantivas,  las  que  sean,  sino  de  las
prenociones propias de su tradición cultural, y es en función de éstas
que elige unas cosas y evita otras243.

No obstante, y sin querer profundizar en la filosofía de Carnéades,
puesto  que  nos  alejaría  del  tema  principal  de  esta  tesis,  lo  más
relevante  sobre  Carnéades  para  este  trabajo  es  el  concepto  que  el
propio filósofo tenía sobre la justicia, y si ésta coincide con el que
expone  Filón  en  el  tercer  libro  del  De  re  publica de  Cicerón.
Analizaremos esto en el punto 2.1.3.1, tras presentar a Catón y así ser
capaces de realizar una lectura doble del discurso de Carnéades y del
concepto de justicia de ambos personajes.

memoria et litteris consecrata plura genera effecit dissentientium philosophorum,e quibus
nos id potissimum consecuti sumus, quo Socratem usum arbitrabamur, tu nostram ipsi
sententiam  tegeremus,  errore  alios  leuaremus  et  in  omni  disputatione,  quid  esset
simillimum ueri, quaereremus. Quem morem cum Carneades acutissime copiosissimeque
tenuisset,  fecimus  et  alias  saepe  et  nuper  in  Tusculano,  tu  ad  eam  consuetudinem
disputaremus; Cic. Tusc. 5.4.11.

242 Long (1984), 103.
243 Mas (2011), 120.

86



Capítulo II: Filosofía y Roma

2.1.2 - Catón
Disponemos de muchos más datos de Catón que de Carnéades.

Marco Porcio Catón provenía de Túsculo, ciudad latina situada en los
montes Albanos. Se desconoce su fecha exacta de nacimiento, aunque
se  calcula  que  nació  sobre  el  230,  y  murió  en  149.  Gracias  a  su
carácter  hosco,  de  incorruptible  moral  y  acérrimo  defensor  de  las
tradiciones  romanas,  rápidamente  se  ganó una  gran fama entre  sus
contemporáneos. Catón era un  homo novus, un muchacho de origen
humilde, sin ninguna posesión a excepción de una pequeña granja, que
pertenecía a una familia poco influyente, y consiguió cierta influencia
gracias al patronazgo de L. Valerio Flaco, un patricio que descubrió
cierto talento en él244.

Consiguió  alistarse  en  el  ejército  tras  una  leva  extraordinaria
realizada tras el desastre de Cannas, incorporándose al ejército romano
antes  de  cumplir  la  edad  permitida  de  dieciocho  años.  Durante  la
Segunda Guerra Púnica, Catón desempeño el puesto de tribuno militar
en dos ocasiones, en algún año entre el 214 y el 210, en Sicilia, y entre
el  209 y el  204, en Hispania245.  Durante este  período se asentó en
Roma. En el 204 zarpa hacia África junto con Escipión desempeñando
la cuestura y ocupándose del ala izquierda del ejército, pero parece
que, tras la muerte de Quinto Fabio Máximo, perdida la protección de
éste, y tras interferir en varias ocasiones las acciones de Escipión, éste
consigue trasladar a Catón a Cerdeña con el pretexto de asegurar las
comunicaciones. Entre los años 202 y 199 es nombrado edil. En 198
accede  a  la  pretura  en  Cerdeña,  demostrando  mano  dura  con  el
gobierno local. Según Livio, allí ya daba pruebas de su austeridad y
honestidad incorruptibles, rasgos que marcarán toda su vida política y
personal246. En el año 195 obtiene el consulado y con él la Hispania

244 Cornell (2013a), 192. En su condición de homo novus, fue uno de los primeros críticos de
la exaltación gentilicia de muchos patricios, que se popularizaría en cierta medida durante
el s. I; Nep. Ca. 3.3-4; Moatti (2008), 206.

245 Posiblemente fuera en el 207, en la batalla del río Mentauro; Nep. Ca. 1.2.
246 Liv. 32.27.3.

87



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Citerior, donde hacía dos años de la existencia de grupos sublevados.
Catón, junto con un gran ejército, desembarca en Ampurias el mismo
año en el que obtiene el  consulado y derrota a los ejércitos íberos,
tomando gran cantidad de ciudades247.

Tras  estas  campañas  se  casa  con  una  aristócrata  de  apellido
Licinia Tercia y en 192 nace su hijo, Marco Porcio Catón Liciniano.
Catón se preocupó mucho por la educación de su hijo, escribiendo él
mismo varios libros, a modo de enciclopedia, para asegurar  el buen
aprendizaje del niño. En 191 Catón decide retornar al ejército como
tribuno militar o legado consular. En estas fechas estalla el conflicto
con el rey seleúcida Antíoco III, y Catón partirá a Grecia con la misión
de frenar su avance. Tras pronunciar un famoso discurso en latín en
Atenas, marcha con sus tropas hacia las Termópilas, donde ayuda al
cónsul y consiguen ser vencedores, haciendo retroceder a Antíoco248. 

En su regreso a Roma ataca a varios rivales políticos, entre ellos a
Cayo  Acilio  Glabrión,  Quinto  Minucio  Termo  y  Marco  Fulvio
Nobilior.  En  187  consigue  incriminar  a  Lucio  Cornelio  Escipión
Asiático  por  la  malversación  de  una  parte  del  dinero  que  el  rey
Antíoco dio a Roma como indemnización de guerra (de 1.500 talentos
se  adueñó  de  500).  Tras  un  gran  revuelo,  su  hermano  el  Africano
decide retirarse voluntariamente de Roma, para morir poco después, y
el acusado, es decir, el Asiático, renuncia a acceder a la censura ese
año, ocupando Catón ese puesto en 184. Ejerció su cargo con mano de
hierro y no se mostró flexible en ningún caso, al igual que en Cerdeña.
Expulsó  a  miembros  del  senado,  reprendió  a  los  agricultores  que
descuidaban su trabajo, quitó el caballo público  a varios personajes
importantes  de  la  ciudad,  entre  ellos  al  propio  Lucio  Escipión  el
Asiático, construyó varios edificios públicos, promulgó una serie de
medidas contra el lujo, ya que este corrompía la  uirtus  romana, etc.

247 Cornell (2013a), 192. Sobre el triunfo que obtuvo por esta campaña F133 (= Liv. 34.15.9);
Cornell (2013c), 232-233. Harris ve una exageración por parte de Catón de su victoria en
Hispania; Harris (2006), 123.

248 F136 = Plu. Cat. Ma. 14.2; Cornell (2013c), 234-235.

88



Capítulo II: Filosofía y Roma

Todas estas medidas perjudicaron a varias personas que no dudaron en
contraatacar  para  hacerle  frente  en los  tribunales,  pero Catón salió
airoso de las cuarenta y cuatro denuncias que sufrió en esta época249.

Tras su censura, intervino en la vida pública romana libre de la
ocupación de una magistratura. Se alió con Lucio Emilio Paulo, quien
llegó a vencer en Pidna en el año 168250. Argumentó que Macedonia
no se convirtiera  en una provincia  y que Roma no comenzara una
guerra  contra  Rodas,  sobre  el  que  pronunció  un  discurso  tan
memorable  que  decidió  integrarlo  en  su  obra  Origines,  su  famoso
Discurso a los rodios. No ocurrirá lo mismo con Cartago, porque tras
haber viajado como embajador romano a dicha ciudad en el año 150,
pensó que esta ciudad seguía siendo un grave problema para Roma. El
ataque romano a Cartago comenzó en el año 149, y la ciudad sería
destruida  en  el  146.  Catón  no  llegó  a  contemplar  la  caída  de
Cartago251.

Durante  la  embajada  de  Carnéades,  Catón  adquiere  una  gran
importancia.  Carnéades,  con  su  habilidad  oratoria,  sembró  en  los
propios romanos la semilla de la duda acerca de la legitimidad del
control romano. El rechazo de Catón debe ser interpretado como la
manifestación  del  miedo  que  este  político  tenía  y  reflejaba  a  un
importante sector romano. Su temor se basaba en la corrupción de la
juventud,  que dejaba de lado sus deberes  para con la ciudad: “que
estas personas (los pedagogos) regresen a sus escuelas para educar a
los  hijos  de  los  griegos,  pero que  el  joven romano continúe  como
antes  atendiendo  a  las  leyes  y  a  los  magistrados”252.  Antes  de  la
llegada de esta embajada a la ciudad, existieron varios casos en los
que filósofos fueron expulsados de ésta, sin embargo la importancia de
estos  individuos  entre  la  sociedad  romana  seguía  siendo  grande.

249 Plin. Nat. 7.100.
250 Ferrary (1988), 533. Sobre su relación pp. 531-539.
251 Cornell (2013a), 193. Harris (2006), 149.
252 Ὅπως οὗτοι μὲν ἐπὶ τὰς σχολὰς τραπόμενοι διαλέγωνται παισὶν Ἑλλήνων, οἱ δὲ Ῥωμαίων

νέοι τῶν νόμων καὶ τῶν ἀρχόντων ὡς πρότερον ἀκούωσι; Plu. Cat. Ma. 22.7.

89



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Atenas no se hubiera arriesgado a que, de haber un ambiente hostil en
Roma contra los filósofos, tres de ellos ejercieran como representantes
de  la  ciudad.  El  problema  surge  cuando  Catón  se  enfrenta
abiertamente contra esta embajada, instando al senado a que trate con
la mayor brevedad el asunto y sean despedidos a continuación todos
los filósofos de la ciudad253.

Plutarco describe a un Catón muy crítico con la filosofía griega254.
Su familia poseía un esclavo griego que se ocupaba de la educación de
su extensa  gens, pero Catón se ocupó de la educación de su propio
hijo, poniendo especial énfasis en las antiguas tradiciones romanas255.
Consideraba  a  los  griegos  como  una  raza  débil  y  estúpida256,  que
acabaría destruyendo a aquellos romanos que absorbían su cultura257.
Para prevenir esta situación proponía expulsar a todos los griegos de
Italia258.  Criticaba  abiertamente  a  aquellos  romanos  que  profesaban
cierta  admiración  por  la  cultura  helena,  como  es  el  caso  del  ya
mencionado Cayo Acilio  Glabrión,  el  intérprete  de la  embajada  de
Carnéades frente al senado259, o de A. Postumio Albino, que escribió
una  obra  histórica  en  griego260.  Catón  es  representado  como  un

253 Plu. Cat. Ma. 22.6–7.
254 “Estaba en desacuerdo con la filosofía”; Ὅλως φιλοσοφίᾳ προσκεκρουκώς; Plu. Cat. Ma.

23.1. Catón veía en Sócrates a un charlatán que no pretendía más que destruir la tradición
y corromper a los jóvenes para allanar así el camino hacia su propia tiranía; Plu. Cat. Ma.
23.1. En palabras de Aulo Gelio, Catón describía a los filósofos como fundas para los
muertos;  Ego  enim  grammaticus  uitae  iam  atque  morum  disciplinas  quaero,  uos
philosophi mera estis, tu M. Cato ait, “mortualia”; Gel. 18.7.3; cfr. Gruen (1992), 53.

255 Plu. Cat. Ma. 20.5-7.
256 Nequissimum et indocile genus illorum; Plin. Nat. 29.14. Según decía Catón, los griegos

hablaban mediante sus labios y los romanos a través de su corazón; Plu. Cat. Ma. 12.7.
257 Plin. Nat. 29.14; Plu. Cat. Ma. 23.2.
258 Plin. Nat. 7.113.
259 Plu. Cat. Ma. 22.2-5.
260 Éste pidió perdón por sus conocimientos de griego, por lo que Catón se preguntaba sobre

quién le  había  pedido que lo  escribiera  en ese idioma;  Plu.  Cat.  Ma. 12.6-7.  Polibio
puntualizó que individuos como Postumio daban un mal nombre al filohelenismo, entre
aquellos romanos más tradicionales; Plb. 39.1.1-12; Gruen (1992), 55.

90



Capítulo II: Filosofía y Roma

acérrimo  defensor  de  la  tradición  romana,  de  aquél  espíritu  del
soldado-campesino romano que se ve amenazado por la pujante ola
que supone el helenismo en Roma. Sin embargo, esta idea aceptada
tradicionalmente, es cuestionada en la actualidad261.

En el invierno de su vida, Catón no tuvo una existencia ociosa. Se
dedicó a incrementar su patrimonio, ya fuera trabajando en el campo,
en el comercio de esclavos o como prestamista. También dedicó gran
parte de su tiempo a la escritura, en especial a su obra Origines, en la
que  trabajó  hasta  el  final  de  sus  días.  La  forma  más  acertada  de
combatir  a  los  griegos  era  utilizando  sus  propios  medios,
respondiendo  de  manera  hostil  como  político  pero  creativamente
como intelectual; con Catón aparece la prosa historiográfica latina262.

La mayor parte de sus obras se encuentran, en mayor o menor
medida,  en un estado fragmentario. La única obra que se mantiene
completa  a  día  de  hoy,  es  el  De  agricultura.  De  sus  discursos,
simplemente se conservan fragmentos, aunque se sabe que dedicó toda
su vida a ellos y que por lo tanto debió de escribir muchos263. Por el
contrario, la obra  Origines se conserva en mayor medida, aunque en
un estado muy fragmentado. Era una obra que constaba de siete libros
y estaba escrita en latín, y abarcó varios años de la vida de su autor264.
De esta obra se conservan alrededor de 130 fragmentos, todos ellos de
fuentes indirectas. Según el biógrafo Nepote, Catón escribió Origenes
en  su  vejez  y  esta  información  parece  concordar  con  los  datos
ofrecidos en la obra265.

Escrita, como se ha dicho, en siete libros se dividía de la siguiente

261 Para aquellos autores que defienden una figura antihelénica de Catón; Ferrary (1988),
531-539 y MacMullen (1991), 430-436. Para la nueva interpretación más abierta véase
Gruen (1992), 56, n. 30.

262 García Fernández (2001), 308.
263 Cicerón afirmaba que en su tiempo se conservaban 150 discursos; T16a = Cic. Brut. 65-

67; Cornell (2013c), 148-149.
264 Sobre  la  obra,  Cornell  (2013a),  195-218.  Se  tratará  en  profundidad  en  el  siguiente

apartado.
265 Nep. Ca. 3.3.

91



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

forma: El libro I trataba de la historia de Roma en época monárquica;
los libros II y III daban título a la obra al tratar sobre las ciudades de
Italia y sus orígenes, que Catón atribuía a los griegos; los libros IV y
V trataban  las  Guerras  Púnicas,  y,  finalmente,  los  libros  VI  y  VII
trataban el período de tiempo que transcurre desde la Segunda Guerra
Púnica  hasta  la  pretura  de  Servio  Sulpicio  Galba,  ya  coetáneo  del
autor. Esta división la recoge el propio Nepote, aunque en realidad la
obra no se dividía tan estrictamente, ya que los períodos analizados se
entremezclaban en algunas partes. Además, había grandes lagunas en
los libros, ya que de la expulsión de los reyes de Roma pasaba a la
Primera  Guerra  Púnica,  por  lo  que  podemos pensar  que  fue en  su
origen una serie de diferentes escritos que tras la muerte de Catón se
recopilaron.  Además, el propio título solo hace referencia a los tres
primeros  libros.  Las  fuentes  utilizadas  por  Catón  se  componen  de
fuentes  orales  y  escritas  de  origen  griego  y  latino266.  Esta  obra
pretende ensalzar la historia romana, y sobre todo, la lengua latina, por
encima de la griega.  Se resaltan las tradiciones y la raza romana e
itálica, por las cuales Roma ha conseguido la grandeza. Con el fin de
enfatizar en esa grandeza y la homogeneidad de todos los romanos, se
trata de omitir, en la medida de lo posible, los nombres individuales.
Sin embargo, Catón no es ajeno a la cultura griega; de hecho está muy
bien instruido en la misma. Fue educado por un tutor llamado Quilón,
y  no  llegó  a  renegar  de  los  beneficios  de  la  cultura  griega,
simplemente trató de relegarla de la vida pública267. En definitiva, la
relación de Catón con lo griego parece ambigua, aunque en realidad el
político romano solo la rechace cuando ésta afecta a la vida pública.
En sus momentos de otium, Catón se imbuirá de ella268.

266 Antíoco de Siracusa,  Dionisio de Calcis,  Alcimio,  Hipías de Regio,  Polemón de Ilión
entre otros; Gruen (1992), 59.

267 Gruen (1992), 68. Aunque Plutarco y Plinio aseguran que Catón odiaba la filosofía; Plu.
Cat. Ma. 23.1. También se halla en Plin. Nat. 7.112.

268 Gruen dice que no debemos ver a Catón como un anti-heleno, sino más bien como un
defensor de Roma; Gruen (1992), 80. Salvador Mas continúa esta línea de pensamiento y

92



Capítulo II: Filosofía y Roma

2.1.2.1 – Origenes
La  historiografía  latina  previa  a  Catón  es  muy  pobre,  si  la

comparamos con la larga y cultivada tradición griega. Dicha tradición
literaria influenció en gran medida a la romana, siendo ésta en sus
comienzos  una  historiografía  escrita  en  griego  cuya  finalidad  se
extendía más allá de las fronteras de la urbs. El mayor símbolo de la
helenización ha de buscarse, por lo tanto, en la propia creación de la
tradición  romana269.  El  griego  era  el  idioma  vehicular  del
Mediterráneo e  idioma  intelectual  de  la  época;  por  ello,  cualquier
texto  que quisiera  tener  un cierto  nivel  de prestigio  dentro de  este
marco, debería estar escrito en la lengua griega. Entre los autores o
analistas  más  destacados,  cabe  mencionar  a  Fabio  Píctor,  quien
escribió la primera obra que recogía la historia de Roma270, o al ya
mencionado  Cayo  Acilio  Glabrión,  quien,  además  de  traducir  el
discrso de Carnéades, también escribió otra obra histórica de Roma271.
Las  principales  fuentes  a  las  que  recurrían  para  investigar  sobre
historia romana eran los anales272. En el libro IV de Origenes, Catón
hablaba de las fuentes que se utilizaban los autores de la época: 

“No apetece escribir sobre lo que hay en el registro
del  pontífice  máximo:  cuántas  veces  se  han encarecido
los productos alimenticios, cuántas veces las sombras o
alguna otra cosa han oscurecido la luz de la luna o del
sol”273.

dice que la mentalidad romana en general optaba por un control sobre las influencias
griegas en la ciudad; Mas (2006b), 27.

269 García Fernández (2001), 304.
270 Véase Bispham, Cornell (2013), 160-178.
271 Véase Bispham, Northwood (2013), 224-226.
272 Véase Cornell (2013c), 141-159.
273 Non lubet scribere quod in tabula apud pontificem maximum est, quotiens annona cara,

quotiens lunae aut solis lumine caligo aut quid obstiterit; Gel. 2.28.4-7 = FRH 5.F80 =
Chassignet 4.F1.

93



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Aunque, por la estructura de su obra, puede apreciarse que Catón
es influenciado por la tradición griega, existen en ella algunos rasgos
propios.  Su  trabajo  se  diferenciará  de  principio  a  fin  de  la  de  los
historiadores griegos, que tienden más a la historia literaria274. La obra
de Catón es la primera escrita en latín,  creando así  las bases de la
historiografía  latina  que  se  desarrollará  plenamente  en  el  s.  I.  El
problema que plantea Catón es que la historia romana no carece de
hechos memorables, sino de que a diferencia de la griega, el recuerdo
de  su  historia  está  poco  desarrollado275.  Existe  en  esta  época  una
necesidad  creciente  en  el  ámbito  intelectual  romano  de  evocar  las
gestas y recordar su pasado. Catón participa en esos proyectos con una
obra  propia  titulada  Origenes,  escrita  en  latín,  a  diferencia  de  sus
predecesores. A continuación analizaremos las referencias griegas de
esta obra.

La obra comienza con las  primeras  etapas  de la  historia  de la
península itálica. En su libro primero se nos narra el mito fundacional
de Roma y de diversas ciudades itálicas partiendo de la llegada de los
aborígenes y de Eneas, y de las leyendas de Rómulo y Remo. Lo más
interesante  para  nuestro  trabajo  es  que  Catón  confirma  el  origen
griego de muchos pueblos itálicos. Este análisis sobre el origen griego
se repetirá en el libro II. En el libro III se mantiene la estructura sobre
las diversas ciudades itálicas, su origen o sus costumbres, pero pocos
fragmentos se han conservado de esta parte. Catón alaba la disciplina
itálica,  rasgo que los hizo prevalecer frente a otros pueblos276.  Este
rasgo característico romano reaparece en el libro IV. En este libro se
describe el enfrentamiento entre Roma y Cartago y las características
de cada pueblo, como la organización social cartaginesa o el ejército
de ambos bandos. Lo que resulta más interesante de este libro es la

274 Desideri (1995), 33-34.
275 Mas (2006b), 22.
276 Serv. A. 9.603-604 = FRH 5.T11e.

94



Capítulo II: Filosofía y Roma

tendencia al héroe anónimo que demuestra Catón, concretamente en la
historia de un tribuno romano, que se sacrifica por el bien de todo el
ejército en la campaña de Camarina (Sicilia), realizada en la Primera
Guerra  Púnica  entre  el  cónsul  Aulo  Atilio  Colatino  y  el  general
cartaginés Amílcar. La frase dicha por el tribuno es muy concisa: “Si
no encuentras a ningún otro, tienes derecho a servirte de mí en este
apuro; yo te ofrezco a ti y a la república esta vida mía”277. El ejemplo
del  tribuno  anónimo  será  lo  que  persigue  la  obra  de  Catón,  el
sacrificio  a  la  patria  y  la  colectividad  sobre  la  individualidad.  La
comparación  que  Catón  hace  entre  este  tribuno  anónimo  y  el  rey
espartano Leónidas es muy interesante. Catón remarca que a Leónidas
se le homenajeó, mientras que este tribuno fue olvidado. Como señala
Catón, “hay muchas diferencias sobre la estima en que se tiene un acto
heroico”278. La aparición de Leónidas no es casual y tiene una fuerte
significación. Primero, es un icono de la historia griega, protagonista
de una de las gestas más valientes habidas en el mundo griego, y se
compara  e  iguala  en  este  caso  a  una  gesta  anónima  y  sin  mucha
relevancia en la historia romana dándonos a entender que los romanos
tienen esa supremacía sobre los demás pueblos en cualquier aspecto
de su historia,  por muy pequeña que sea.  Como segundo punto,  la
referencia al rey espartano es significativa ya que él, siendo griego,
fue vencido en las Termópilas, mientras que Catón no lo fue. La lucha
contra Antíoco III y la victoria de Catón en las Termópilas señala que
los romanos triunfaron allí donde los griegos fracasaron. En el libro V
encontramos otra parte importante de la obra catoniana, el discurso de
Rodas que explicaremos más adelante en el punto 2.1.3.1. El resto de
fragmentos  son,  como  en  todos  los  libros,  muy  vagos,  haciendo
referencia a algunas características geográficas y sobre todo a relatos
de carácter militar. Del libro VI solo se conserva un fragmento que no

277 "Si alium," inquit tribunus, "neminem reperis, me licet ad hoc periculum utare; ego hanc
tibi et reipublicae animam do"; Gel. 3.7.9-10 = FRH 5.F76 = Chassignet 4.F7a9.

278 Sed idem benefactum quo in loco ponas, nimium interest; Gel. 3.7.19 =  FRH 5.F76 =
Chassignet 4.F7a19.

95



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

aporta grandes datos y tiene un tinte filosófico, “por tanto yo opino
que el conocimiento es más cognoscible”279. Se cree que es parte de un
discurso  insertado  en  la  obra,  pero  no  se  conoce  bien  cuál  podría
ser280. Por último, el libro VII hablará de diversas costumbres romanas
como el  vestir  o el  comer;  y lo  más importante,  las  acusaciones a
Sulpicio  Galba  y  el  discurso  pronunciado  por  Catón,  del  cual  se
conservan  escasas  partes,  solo  en  los  fragmentos  tercero  y  cuarto,
donde  expresa  la  necesidad  de  Catón,  pese  al  condicionante  de  su
vejez,  de  participar  en  los  asuntos  políticos  y  donde  menciona  la
supuesta deserción de las tropas lusitanas281.

Catón heredará en su obra las formas estructurales de la escritura
griega,  reflejado  en  el  título,  la  organización  y  los  elementos
estructurales  de  los  Origenes282.  Esto  se  debe  en  parte  a  la  escasa
producción  literaria  romana  que  había  en  esa  época,  la  propia
composición de libros es como tal ya una peculiaridad griega283. Catón
escribe  una  obra  histórica  en  prosa,  aunque  no  será  una  crónica
histórica estrictamente, pues había proemios al inicio de cada parte. La
introducción  de  discursos  en  la  obra  le  daba  una  gran  frescura  y
otorgaba cierta amenidad a la lectura.

2.1.3 - Imperialismo
¿Cómo  definiríamos  el  imperialismo?,  ¿como  el  proceso  de

establecer y mantener un imperio?, ¿qué es un imperio? El imperio
podría  definirse  como  una  relación  de  control  político  sobre  la
soberanía de otras sociedades políticas284. En el devenir de la historia

279 “Itaque ego,” inquit,  “cognobiliorem cognitionem esse arbitror”; Gel. 20.5.13 =  FRH
5.F103 = Chassignet 6.

280 Wagener cree que el discurso que se esconde tras este fragmento podría ser un discurso
pronunciado a propósito de la embajada de Carnéades; Wagener (2009/1849).

281 Sobre Origines, véase Cornell (2013a), 205-217.
282 Moretti (1952), 289-302.
283 Von Albrecht (1997), 381.
284 Doyle (1986), 19. Para una mayor aproximación véase Maier (2006).

96



Capítulo II: Filosofía y Roma

humana  existirán  imperios  de  muy  diversa  naturaleza, que  se
diferenciarán entre sí según su forma de proceder con su soberanía, la
colaboración  ciudadana  o  la  implantación  de  guarniciones  y  el
gobierno  que  ejerzan  por  la  fuerza.  Los  diversos  imperios  que
surgieron durante la historia se formaron y desvanecieron por procesos
históricos,  sociales,  religiosos  o  económicos  muy  distintos,
generándose así un amplio espectro entre los diferentes imperios que
han existido. De tal manera que, y en contra de lo que opina Musti, no
podremos  comparar  el  imperio  persa  con  el  imperio  cartaginés,  el
dominio romano con el asirio, u otros imperios que no pertenezcan a
la época antigua como el imperio mogol, español, portugués, francés,
británico o estadounidense, entre otros muchos285. ¿Cuáles serían los
criterios entonces a establecer?, ¿qué rasgos tendrá un imperio?, ¿la
extensión territorial? El llamado imperio ateniense no era, en absoluto,
comparable al imperio persa en extensión,  pero se utiliza el mismo
denominador.  ¿Su duración en el  tiempo? El  imperio  de  Alejandro
Magno se forjó del  mismo modo que se destruyó,  rápidamente.  Es
difícil  llegar  a  una  denominación  exacta  del  concepto,  pero  es  un
término del que todos, aunque sea difícil de definir, nos hacemos una
idea.

Para los romanos, el imperio o  imperium tendría un significado
distinto286.  Durante  los  ss.  III  al  I,  el  término  imperium tiene  un
significado distinto al actual. El imperium antiguo es la capacidad de
tener mando sobre las tropas287. El  imperator era un general que tras
obtener una victoria, pide poder celebrar un triunfo. Sin embargo el
vocablo sufre una gran evolución; y evoluciona de tal modo que acaba
por denominar al territorio ya conquistado, pasando a ser un término
administrativo y no militar288. Roma utilizó pretextos defensivos para

285 Musti (1978), 19.
286 La bibliografía sobre el imperialismo romano es infinita. Para una visión un tanto general,

véanse Harris (1984a) y Champion (2004).
287 Pina Polo (2011), 5-6.
288 Richardson analiza los términos imperium y provincia, entre otros; Richardson (2008).

97



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

estas conquistas, tanto si afectaban a la seguridad de la propia ciudad
como a la de sus aliados. Así pues, la expansión siempre necesitó de
una conciencia moral “limpia”289. Para los romanos, aquellas guerras
justas,  las  que  se  realizaban  según las  convenciones  ético-morales,
eran las guerras motivadas por la gloria y el poder (que no ambición o
avaricia) y las defensivas290.

Polibio  observó que  el  éxito  en las  armas  era  el  que  más alta
estima  tenía  entre  todos  los  pueblos,  especialmente  entre  los
romanos291. Los griegos concebían la guerra como algo colectivo. Las
ciudades  llevaban  a  cabo  las  guerras,  pero  estas  ciudades  estaban
constituidas  por  ciudadanos,  y  eran  los  ciudadanos  individuales
quienes apoyaban o no un conflicto armado con otra ciudad vecina.
Platón y Aristóteles creían que la guerra era necesaria siempre que se
buscara la paz, es decir, en defensa propia. Platón incluso opinaba que
era  necesario  imponer  unas  regulaciones  humanas292.  Naturalmente,
los dos filósofos se referían a las guerras entre griegos, puesto que las
libradas contra los bárbaros no resultaban malas, debido a su  status
inferior al de los pueblos griegos. Es en este tipo de guerras donde el
principal objetivo debe ser la gloria personal293. Strasburger llegó a la
conclusión  de  que  se  dio  una  nueva  vertiente  en  cuanto  a  la
concepción  del  imperialismo,  y  fue  abrigada,  principalmente,  por
Posidonio,  que vio actos deleznables  en la  destrucción de Cartago,
Corinto y Numancia294. Por otro lado, Cicerón consigue dar un giro a

289 Tras una serie  de guerras  favorables  para  Roma en Grecia  y Asia  Menor en el  s.  II;
Mommsen (1888), 699.

290 López Barja (2011b), 70.
291 Plb. 31.29.1.
292 Arist. Pol. 7.1333a, 7.1334a; Pl. Lg. 628d; Pl. R. 373d-e, 469-471.
293 Arist. Pol. 1.1255b, 7.1334b. Esta idea no era compartida por los estoicos, probablemente

por el origen fenicio de su creador. En el estoicismo todos los hombres son iguales ante
los  ojos  de  la  justicia  divina  y  no  existe  ninguna  diferencia  entre  ellos  basándose
solamente en su origen; Brunt (2013), 204.

294 Strasburger  (1965),  49.  Exceptuando  casos  puntuales,  el  vencedor  tenía  la  obligación
moral de mantener a la ciudad vencida con vida, a diferencia de los estados modernos, la

98



Capítulo II: Filosofía y Roma

esta idea, asegurando que las destrucciones de estas ciudades estaban
justificadas295. Earl hizo notar que Cicerón, que admiraba a Escipión
hasta tal  punto que lo utilizó como personaje para sus diálogos,  se
encontró con dos tradiciones respecto al imperialismo, la romana, más
afín con ésta, y la griega, más crítica. Cicerón eligió la interpretación
romana por encima de la griega, es decir, la vida pública por encima
de la versión filosófica296. El de Arpino afirma que el respeto que tiene
Roma hacia la justicia, al ejercer la guerra, se debe a su seguimiento
de los rituales feciales, sacerdotes encargados de regular las relaciones
entre Roma y otros pueblos. Esto significa que las guerras deben estar
precedidas por una declaración formal de reparar los daños causados
y, solo en los casos en los que esta opción es rechazada, declarar la
guerra formalmente297. López Barja no se muestra de acuerdo con esta
idea, y dice:

“Reducir  el  ius belli al  ius fetiale constituye,  a mi
juicio,  un  error.  Los  feciales,  en  tanto  que  sacerdotes,
están  sometidos  a  la  autoridad  suprema  en  asuntos  de
religión, esto es, al senado romano, que es quien decide
(junto  con  el  pueblo).  Ellos  se  limitan  a  cumplir
escrupulosamente  el  ritual  prescrito,  de  ahí  que  sus
acciones tengan toda la apariencia de un  ultimatum:  no
hay una  verdadera  negociación  porque  ellos  no  tienen
autoridad ninguna para entablarla. Los feciales reclaman
lo que se ha decidido previamente que han de reclamar
como  suyo,  esto  es,  de  Roma  y,  si  no  obtienen
satisfacción,  declaran la guerra.  Por  esa razón,  Cicerón
puede  considerar  “justas”  guerras  que  no  han  sido
declaradas por los feciales, a partir del momento en que

soberanía o la independencia no eran requisitos esenciales para su funcionamiento; López
Barja (2011b), 68. Véase Veyne (2009).

295 Cic. Offic. 1.11.34-37; Cic. Lael. 11.
296 Earl (1967), 39; Lens Tuero (1994b), 184.
297 Cic. Leg. 2.21, 2.34; Cic. Offic. 3.29.108; Brunt (2013), 205-206.

99



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

estos  dejaron  de  intervenir  siendo  reemplazados  por
legados senatoriales. El comportamiento de unos y otros
se  limita  a  lo  puramente  formal,  porque  si  cumplen
fielmente  el  rito,  la  guerra  habrá  sido  correctamente
declarada  y,  por  lo  tanto,  justa  en  cuanto  al
procedimiento, pero las deliberaciones sobre la justicia de
la guerra no les competen a ellos, feciales o legados, sino
al senado”298.

Brunt ve en este tipo de guerra una forma diametralmente opuesta
a la griega, basada esta última en la gloria personal en contra de la
versión romana que se basaría en la justicia y el bien a la patria299. No
obstante, Brunt olvida a Cicerón que aduce que existen dos clases de
causas en la guerra: la guerra que viene impuesta y la que surge del
deseo de gloria300. Los estoicos no encajarían en esta definición de una
guerra  motivada  por  la  gloria  personal,  ya  que  nada  era  lo
suficientemente  conveniente  excepto  lo  que  moralmente  era
correcto301, por lo que el hombre virtuoso rechaza todos los objetos
externos,  siempre  y  cuando  no  le  desvíen  de  la  justicia302.  Sin
embargo,  todas  las  acciones  requieren  de  la  intermediación  con
objetos externos, y los estoicos conocían la importancia que suponía el
escoger  ciertas  cosas  sobre  otras,  y  sobre  el  interés  que  ejercía  la
gloria sobre los personajes públicos, por lo que la gloria en sí no es un
mal fin siempre y cuando no se desvíe de lo justo303.

2.1.3.1 - Discurso y justicia
Sobre  lo  que  Carnéades  pronunció  en  sus  discursos  poco  se

conoce  en  la  actualidad.  Las  referencias  existentes  son  escasas  y
298 López Barja (2011b), 70.
299 Brunt (2013), 214.
300 Cic. Offic. 1.11.34-1.12.38.
301 Cic. Offic. 3.3.11-12.
302 Cic. Offic. 1.20.66-68.
303 Brunt (2013), 194.

100



Capítulo II: Filosofía y Roma

Carnéades  no dejó ningún texto escrito,  como era costumbre en el
contexto de la filosofía helenística. El libro tercero de La república de
Cicerón  nos  puede  dar  una  idea  de  qué  tipo  de  argumentos  o
razonamientos utilizó el diplomático en su doble discurso. Lactancio
afirma lo siguiente:

“Éste, con ocasión de haber sido enviado a Roma,
como embajador de Atenas, pronunció un largo discurso
sobre la justicia, encontrándose entre su audiencia Galba,
y Catón el Censor, los más grandes oradores de la época.
Al día siguiente, aquél dio la vuelta a lo que había dicho
y defendió la tesis contraria, desdeñando la justicia, a la
que el día anterior había cubierto de elogios; (...). Y esto
era lo que aquél acostumbraba a hacer: mostrar que era
capaz de refutar cualquier afirmación hecha por otro. (...)
Carnéades,  para  refutar  a  Aristóteles  y  a  Platón,
defensores  de la  justicia,  reunió en  su primer  discurso
todos los argumentos que se empleaban en favor de la
justicia, con el fin de poder echarla por tierra, tal y como
se hizo”304.

Pero ni Plinio ni Plutarco mencionan que Carnéades hablara sobre
la injusticia del dominio romano305.

La  disputatio  in  utramque  partem; εἰς  ἑκάτερα  ἐπιχείρησις

304 Is,  cum legatus ab  Atheniensibus Romam missus esset,  disputauit  de iustitia  copiose,
audiente Galba, et Catone censorio, maximis tunc oratoribus. Sed idem disputationem
suam postridie  contraria disputatione subuertit;  et  iustitiam,  quam pridie  laudauerat,
sustulit, non quidem philosophi grauitate, cuius firma et stabilis debet esse sententia, sed
quasi oratorio exercitii genere in utramque partem disserendi. Quod ille facere solebat, ut
alios quidlibet afferentes posset refutare. Eam disputationem, qua iustitia euertitur, apud
Ciceronem L. Furius recordatur: credo, quoniam de republica disserebat, ut defensionem
laudationemque eius induceret, sine qua putabat regi non posse rempublicam. Carneades
autem, ut Aristotelem refelleret ac Platonem iustitiae patronos, prima illa disputatione
collegit ea omnia, quae pro iustitia dicebantur, ut posset illa, sicut fecit, euertere ; Lact.
Inst. 5.15.

305 Ferrary (1988), 357.

101



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

utilizada por Carnéades era un método común dentro de la dialéctica
utilizada  por  la  Academia  Nueva.  Cicerón nos  lo  confirma cuando
dice que el verdadero orador es aquel que discute todas las materias en
pro y  en  contra,  como  lo  hacían  Arcesilao  y  Carnéades306.  Esta
técnica, que se remonta a Sócrates, penetrará en Cicerón gracias a su
maestro Filón, de quien ya hemos hablado. Carnéades retaba al resto
de filósofos a que explicaran cuál era el criterio absoluto, puesto que
mediante  la  percepción  individual  nos  posicionamos  a  favor  o  en
contra de un criterio307.

Este  concepto  de  “verdad”  se  refleja  en  los  discursos
pronunciados en Roma, ya que la justicia, como la verdad, no existe o
no es universal. Lo que era justo para unos, como para los romanos lo
era la  dominación romana en Grecia,  no sería  justo para otros,  los
griegos en este caso. En el libro tercero de La república Cicerón nos
transmite una frase mediante el personaje de Filón, que bien se puede
asociar a estos pensamientos; “no hay ciudad tan necia que no prefiera
dominar  injustamente  que  ser  justamente  dominada”308.  Lo  que
significa  que  esta  injusticia  es  común  a  todas  las  naciones.  Lelio
replica que:

“La verdadera ley es la recta razón, conforme a la
naturaleza,  común  a  todos,  inmutable,  eterna,  que  nos
llama a nuestra obligación con preceptos y que nos aparta
del  engaño  con  prohibiciones  (…),  sino  una  sola  ley,
eterna e inmutable, que abarcará a todos los pueblos y en
todo momento”309.

306 Cic. Orat. 3.80.
307 S.E. M. 7.166–175.
308 Nulla est tam stulta ciuitas, quae non iniuste imperare malit quam seruire iuste; Cic. Rep.

3.18.28.
309 Est  quidem  uera  lex  recta  ratio  naturae  congruens,  diffusa  in  omnes,  constans,

sempiterna, quae vocet ad officium iubendo, uetando a fraude deterreat (…) sed et omnes
gentes et omni tempore una lex et sempiterna et immutabilis continebit; Cic. Rep. 3.22.33
= Lact. Inst. 6.8.7-9.

102



Capítulo II: Filosofía y Roma

El  concepto  de  justicia, según  como  nos  lo  definen  Platón  y
Aristóteles,  trata  de  algo  que beneficia  a  todos los  hombres,  da lo
debido  a  cada  uno  y  mantiene  la  imparcialidad  entre  todos310.
Carnéades, mostrando su adscripción al escepticismo, argumenta que
la justicia no es natural:

“No  porque  pensara  que  la  justicia  mereciera  ser
censurada,  sino  para  mostrar  que  sus  defensores
entablaban  una  acción  por  la  justicia  (que  era)
completamente insegura e inestable”311.

No  es  natural  que  las  leyes  y  la  justicia  estén  estrechamente
unidas, y las leyes no son más que invención del hombre. Las leyes
son  una  forma  de  establecer  el  orden  en  una  sociedad,  y  para
establecer ese orden y crear esas leyes se parte de una base cultural
previa, de una concepción específica del mundo. Por ello, cada pueblo
tiene diversas leyes basadas en su experiencia vital:

“Si el pirrónico es romano y renuncia a la herencia
paterna no pagará las deudas del padre, si es de Rodas las
abonará;  si  es  persa  seguirá  la  costumbre  de  la
homosexualidad masculina, si es de Roma deplorará tan
antinatural perversión”312.

Para  los  escépticos  el  azar  hace  que  un  individuo  llegue  a
comprender  el  mundo  de  una  manera  diferente  al  que  otro  pueda
percibir,  simplemente  por  la  diferente  concepción  del  entorno  que
tiene cada grupo o pueblo. Partiendo de esta idea, Carnéades deduce
310 Lact. Epit. 50.20-24.
311 Qui refelleret istorum orationem et iustitiam, quae fundamentum stabile non habebat,

euerteret,  non quia uituperandam esse iustitiam sentiebat,  sed tu illos defensores eius
ostenderet nihil certi, nihil firmi de iustitia disputare; Lact. Epit. 50.38-42.

312 Mas (2011), 121.

103



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

que la justicia no es universal, no es una ley natural, y encadenando
argumentos, dice que si la justicia, por definición, es un concepto que
da a cada uno lo correspondiente según su comportamiento virtuoso
¿por qué podemos ver la falta de justicia en el mundo?, ¿cuál es la
razón  para  que  quienes  son  honrados  sean  castigados  y  los
malhechores  sean premiados? Por  ello  deduce la  inexistencia  de la
justicia. Ésta responde mejor al propio interés, al interés de aumentar
territorios o conseguir riquezas. Carnéades habla sobre la expansión
romana,  sobre  cómo  se  ha  conseguido  esta  expansión.  Cualquier
proceso de conquista conlleva consigo un proceso violento. Guerras,
saqueos de templos y ciudades, arrebato de tierras por la fuerza... La
justicia no tiene cabida en un proceso así313.  Carnéades se atreve a
decir que la justicia va en contra del propio interés: 

“Supongamos  que  un  hombre  bueno  tiene  un
esclavo fugitivo o una casa insalubre y pestilente: que él
solo conozca esos vicios y, en tal conformidad, ponga las
cosas en venta. ¿Declarará que vende un esclavo fugitivo
o una casa pestilente, u ocultará esto al comprador? Si así
lo  declara,  cierto  que es  un  hombre  bueno,  porque no
defrauda; mas lo han de juzgar loco, dado que venderá
por cuatro cuartos o no venderá en absoluto. Si oculta los
vicios será, por cierto, prudente, porque siguió su interés,
mas también ímprobo porque defraudó”314.

313 Tert. Apol. 25.
314 Bonus uir, inquit, si habeat seruum fugitiuum, uel domum insalubrem ac pestilentem, quae

uitia solus sciat, et ideo proscribat tu uendat, utrumne profitebitur fugitiuum seruum ac
pestilentem domum se uendere, an celabit emptorem? Si profitebitur, bonus quidem, quia
non fallet: sed tamen stultus iudicabitur, quia uel paruo uendet, uel omnino non uendet. Si
celauerit, erit quidem sapiens, quia rei consulet: sed idem malus, quia fallet. Rursus, si
reperiat aliquem, qui aurichalcum se putet uendere, cum sit illud aurum, aut plumbum,
cum sit argentum: tacebitne, tu id paruo emat, an indicabit,  tu magno? Stultum plane
uidetur,  malle  magno;  Lact. Inst.  5.17.  Encontramos  argumentos  muy similares  en  el
debate entre Diógenes y Antípatro en De officiis de Cicerón; Cic. Offic. 3.12.51-3.13.57.

104



Capítulo II: Filosofía y Roma

Para los estoicos, la justicia junto a la práctica y la prudencia, son
las virtudes de una persona honrada. Carnéades no comparte esa idea
pues la persona honrada lucha en contra de sus propios intereses, y por
lo tanto es necia. Como sucede con las diversas naciones, las personas
pensarán en su propio beneficio, y la justicia no será  tal. Como era
habitual  en  los  escépticos,  Carnéades  rechaza  las  convicciones
filosóficas del momento, retando a todo filósofo que trata de mostrar
que la justicia y el propio interés pueden coexistir en un sistema lógico
congruente315.  El  objetivo  principal  de  la  embajada  es  un  claro
indicativo del tema elegido para sus discursos por parte de Carnéades.
El hecho de que la justicia fuera el tema central de los discursos y el
orden en los que éstos se pronuncian tiene una gran importancia. El
primer  discurso  defiende  la  dominación  y  describe  esta  situación
como deseable, mientras que en el segundo se le da una vuelta de 180º
a esta idea.  Demostró Carnéades las bases del  escepticismo ante la
población romana.

La visión de la justicia que Catón tiene difiere de la del filósofo
cirenaico. Esta visión es mostrada en el fragmento tercero del libro V
de  Origines,  donde  se  habla  del  discurso  que  pronunció  Catón  en
defensa  de  los  rodios  en  el  año  167.  Estallada  la  Tercera  Guerra
Macedónica  (171–168),  Rodas,  aliada  de  las  dos  potencias,  apoyó
moralmente  a  los  macedonios,  pero  no  militarmente.  Concluida  la
guerra, Rodas envía una delegación a la victoriosa Roma para disipar
las dudas sobre su apoyo al rey macedonio Perseo. Catón se decanta a
favor  de  perdonar  a  los  rodios  y  en  este  contexto  pronuncia  su
discurso  que  después  nos  transmitiría  por  escrito.  Resulta  de  vital
importancia para Catón el hecho de que los rodios no atacaron nunca a
Roma, aunque tuvieran la intención, puesto que no es justo atacar a un
aliado si  no se  muestra  hostil.  Aulo  Gelio  afirma que  “no se  hizo
ningún  decreto  público  sobre  este  asunto”316.  El  razonamiento  que

315 Long (1984), 109.
316 Sed nullum super ea re publicum decretum factum est; Gel. 6.3.4.

105



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

utiliza Catón para la defensa de los rodios se basa en los siguientes
puntos:

Autocontrol romano:

“A la  mayoría  de  los  hombres,  en  las  situaciones
favorables, venturosas y prósperas, suelen exaltárseles los
ánimos y aumentar y crecer su soberbia y altanería. (...) la
prosperidad  con  el  júbilo  suele  apartar  de  la  recta
reflexión y discernimiento”317.

Catón temía que el lujo traído por las conquistas romanas y por
las nuevas riquezas que trajo consigo la guerra contra Perseo fueran a
corromper  la  uirtus  romana,  tan  característica  en  su  ideario  y  que
alzaba  al  pueblo  romano  por  encima  de  los  demás.  Así  pues  el
autocontrol en la victoria sería en sí misma una victoria.

Ayuda  moral: Este  punto  y  el  siguiente  están  muy  unidos,
pudiendo interpretarse de dos formas.

“Le  favorecían por  su propio interés  para  que los
romanos, si también resultaba vencido el rey Perseo, no
se tornasen arrogantes, altaneros e inmoderados”318.

Esta parte la interpreta Gelio refiriéndose a las palabras que Tirón
pronunció319.  Los rodios pues, según la opinión de Catón, pensaban
que con la victoria romana la arrogancia se adueñaría de los romanos
destruyendo así su autocontrol y la superioridad que tenían gracias a
317 Scio solere plerisque hominibus rebus secundis atque prolixis atque prosperis animum

excellere atque superbiam atque ferociam augescere atque crescere. (…) quod nostras
secundas res confutet, neue haec laetitia nimis luxuriose eueniat; Gel. 6.3.1 = Chassignet
5.F3a1-2.

318 Id eos cupisse atque fauisse utilitatis suae gratia, ne Romani Perse quoque rege uicto ad
superbiam ferociamque et inmodicum modum insolescerent; Gel. 6.3.15.

319 Liberto de Cicerón, analizó el discurso de Catón;  Namque epistulam conscripsit ad Q.
Axium,  familiarem patroni  sui,  confidenter  nimis  et  calide,  in  qua  sibimet  uisus  est
orationem istam Pro Rodiensibus acri subtilique iudicio percensuisse; Gel. 6.3.10-11.

106



Capítulo II: Filosofía y Roma

esta característica. Así pues los rodios pensarían en el beneficio moral
de los romanos.

Miedo: Ligado al punto arriba mencionado, los rodios temían el
poder desmedido de los romanos.  Que estos,  salvando el  obstáculo
que supondría el reino macedonio, acapararían el poder sin que nadie
pudiera  hacerles  frente  y  dando  oportunidad  a  desmedirse  con  los
vencidos:

“Temían quedar  bajo  nuestra  esclavitud  sometidos
únicamente a nuestro poder si no hubiera nadie de quien
nosotros  tuviéramos miedo e  hiciéramos lo  que se  nos
antojara”320.

La  legitimación: Aunque  los  rodios  tuvieron  intenciones  de
atacar a los romanos y de apoyar a sus enemigos macedonios, nunca
lo llegaron a hacer. No solo por el hecho de que no llevaron ninguna
acción bélica a cabo, sino que no lo hicieron público, “los rodios no
ayudaron nunca a Perseo públicamente”321. Por lo tanto, dentro de los
criterios de la guerra justa, esta guerra no fue declarada y por lo tanto
el conflicto no existió oficialmente, puesto que es necesario que o bien
se haya presentado reclamación por los daños causados por la  otra
parte  o  bien,  al  menos,  que  se  haya  declarado  formalmente  la
guerra322.

Las ayudas del pasado: “¿Vamos a abandonar ahora de repente
tan grandes beneficios por una y otra parte y tan gran amistad?”323. Las
ayudas  recibidas  de  parte  de  Rodas  en  el  anterior  conflicto  contra

320 Sed enim id metuere, si nemo esset homo quem uereremur, quidquid luberet faceremus, ne
sub solo imperio nostro in seruitute nostra essent; Gel. 6.3.16 = FRH 5.F88 = Chassignet
5.F3b2.

321 Atque Rodienses tamen Persen publice numquam adiuuere; Gel. 6.3.16 = FRH 5.F88 =
Chassignet 5.F3b1.

322 López Barja (2011b), 70.
323 Ea nunc derepente tanta beneficia ultro citroque, tantam amicitiam relinquemus?; Gel.

6.3.26 = FRH 5.F89 = Chassignet 5.F3c1.

107



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Macedonia  no  se  deberían  olvidar,  aparte  de  los  distintos  intereses
comerciales o financieros que se podrían tener en la isla324.

El discurso de Catón consiguió apaciguar al senado, que no inició
un  conflicto  armado  contra  la  ciudad.  Sin  embargo,  Rodas  fue
obligada a retirarse de Licia y Caria, dejando a la isla a merced de sus
propios recursos naturales325. Este discurso refleja el pensamiento de
quien lo pronuncia, representando a una Roma ansiosa de poder326.

Estas criticas efectuadas por Catón insisten en la arrogancia y la
opulencia  que  estas  victorias  trajeron  a  Roma.  La  victoria  en  las
guerras macedónicas, y sobre todo en esta última, abrieron las puertas
del mundo helenístico a Roma, y las puertas a las riquezas de Oriente.
Catón lucharía contra este estilo de vida opulento que aumentaba en
Roma en defensa de las tradiciones austeras del pueblo romano y de
ese  ideal  arcaico  de  legionario  campesino.  El  beneficio  era  lícito,
siempre y cuando fuera moderado.

Catón y Carnéades tendrían dos pensamientos distintos sobre la
justicia. Carnéades afirmaría que la justicia no es un hecho natural,
que no es igual en todo el  mundo,  sino que es diferente según las
concepciones de los individuos y de los diversos pueblos y sus puntos
de  vista  o  de  recepción.  La  justicia  perseguirá  pues  el
engrandecimiento de una nación, y no el bien común. Aquél que trata
de ser justo no es más que un necio, puesto que lo único que consigue
es  actuar  en contra  de sus intereses.  Cicerón dijo  que Numa había

324 Gracias a la ayuda proporcionada por Rodas en la Segunda Guerra Macedónica, Roma
otorgó la autoridad de recoger impuestos en Licia y Caria en el 188; Plb. 21.18–24.

325 Liv. 45.25.1.
326 “Nosotros  por  nuestra  parte  deseamos  tenerlo  todo  en  mayor  cantidad  y  quedamos

impunes por ello”;  Atqui nos omnia plura habere uolumus et id nobis impune est; Gel.
6.3.37  =  FRH F91  =  Chassignet  5.F3e2.  “Afirman  que  los  rodios  son  arrogantes
reprochándoles lo que yo quisiera en absoluto que se dijera de mí y de mis hijos. Bien,
que sean arrogantes: ¿en qué nos afecta eso a nosotros?; ¿os enojáis porque hay alguien
más arrogante que nosotros?”; Rodiensis superbos esse aiunt, id obiectantes quod mihi et
liberis meis minime dici uelim. Sint sane superbi. Quid id ad nos attinet? Idne irascimini,
si quis superbior est quam nos?; Gel. 6.3.50 = FRH F93 = Chassignet 5.F3g1-4.

108



Capítulo II: Filosofía y Roma

asentado en los romanos el amor por la paz y la tranquilidad, lo que
hizo que la justicia floreciera entre ellos327. Según Brunt esto entra en
conflicto con la  propuesta  de Carnéades,  propuesta  que afirma que
todos los hombres buscan su propio interés sin importarles la justicia,
y  que  Roma siguió una política  de expansión y de  apropiación de
riquezas, aunque acepta que sus guerras fueron justas y que se aseguró
la dominación mundial protegiendo a sus aliados328. Para Cicerón, de
acuerdo  a  la  estricta  observación  de  los  antiguos  procedimientos
feciales  u  otros  acordes,  las  guerras  debían  ser  declaradas
formalmente, únicamente cuando las reparaciones eran rechazadas y
con los dioses invocados para castigar cualquier demanda injusta329.
En  cuanto  a  Catón,  éste  creerá  en  una  justicia  universal.  En  su
discurso en defensa de Rodas, Catón basa la defensa de la ciudad en
que no cumplieron con los dictámenes que una guerra justa exige, por
lo tanto la guerra no se efectuó.

2.2 - TRIUNFO DEL ESTOICISMO

En Roma, el estoicismo prevalece sobre las demás corrientes. Hay
indicios que sugieren que muchos romanos asimilaron el estoicismo al
parecerles éste la racionalización de las ideas tradicionales romanas330.
Las  ideas  y  la  terminología  del  estoicismo  aparecen  en  todos  los
escritos de los intelectuales romanos de la época. Es un ejemplo de
327 Ac primum agros,  quos  bello  Romulus  ceperat,  diuisit  uiritim ciuibus  docuitque  sine

depopulatione  atque  praeda  posse  eos  colendis  agris  abundare  commodis  omnibus
amoremque  eis  otii  et  pacis  iniecit,  quibus  facillime  iustitia  et  fides  conualescit,  et
quorum patrocinio maxime cultus agrorum perceptioque frugum defenditur;  Cic.  Rep.
2.14.26.

328 Cic. Rep. 3.8ss; Lactant. Inst. 5.14ss; Brunt (2004), 172-173. También en Capelle (1932),
91-92 y Walbank (1965), 13.

329 Cic. Offic. 1.11.34-36, 1.23.80; Cic. Rep. 2.17.31, 3.23.34-35. Brunt ve en la necesidad de
Cicerón  de  encontrar  la  iusta  causa para  la  guerra  una  característica  propia  de  la
propaganda romana, que comenzará a utilizarse desde el s. III; Brunt (2004), 173.

330 Cic.  Tusc. 1.1-2; Cic.  Fin. 2.67; Griffin (1989a), 8. El fin práctico del estoicismo existe
desde su origen,  pero es en Roma donde adquiere una especial  relevancia;  Nussbaum
(2003), 411.

109



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

cómo el estoicismo influyó en todas las formas de pensamiento en
época  helenística  y  posterior.  El  paso  dado  desde  la  correcta
observación  de  algún  paradigma  estoico  a  la  atribución  de  dicha
corriente, se produce en ocasiones con bastante ligereza, dando como
resultado asignaciones un tanto injustificadas. Las formas lingüísticas
del  estoicismo  se  utilizaron  muchas  veces  para  hacer  referencias
contra  la  misma  doctrina331.  Cicerón  afirma  que  los  escritores
epicúreos se han adueñado de Italia, pero hace alusión a la utilización
de la escritura por parte de este sector, y no afirma que esta corriente
filosófica fuera la que mayor número de seguidores tuviera entre los
romanos332.  Durante  el  s.  II  y  principios  del  I,  la  influencia  que
ejercieron Posidonio  y Panecio hizo que el  estoicismo prevaleciera
frente  al  resto de corrientes  filosóficas  del  momento.  Sin embargo,
esto no significa que las demás llegaran a desaparecer, más bien su
influencia se vio menguada. La llegada de Filón de Larisa a Roma
ejerció una gran influencia en la ciudad en general, y en Cicerón en
particular333.  Los  estoicos  tratan  sin  mucho  éxito  de  crear  una
conexión entre la moralidad y los derechos legales y obligaciones con
la finalidad de penetrar mejor en el mundo romano, tienen un intenso
conflicto  dogmático  para  mantener  su  sistema  político  y  moral
331 Sedley (1997), 44.
332 Cic.  TD 4.6-7. Los estoicos, influenciados en esto por Sócrates, creían que el debate era

fundamental. Los textos escritos serán siempre inferiores a la comunicación personal ya
que la comunicación con el sujeto es vital para tratar de cambiar su parecer; Nussbaum
(2003), 419. La ventaja de la oralidad es que podría replicarse al instante y dar así mayor
velocidad al intercambio de ideas. Pero el texto escrito facilitaba la transmisión a lugares
donde  el  sujeto  no  podía  acceder  físicamente.  Uno  de  los  hechos  principales  de  la
expansión del epicureismo es que fueron los primeros en transcribir sus obras al latín y
éstas  eran leídas  por  toda Italia  a  pesar  de no gozar  de unas traducciones demasiado
acertadas; Cic. Fin. 2.44; Cic. Tusc. 4.6-7; Cic. Fam. 15.16, 15.19; Griffin (1989a), 15. La
oratoria era un campo especialmente importante para los antiguos filósofos, resultando la
educación en esta materia de suma importancia. Cicerón insiste en que la mejor educación
en oratoria la ofrecían los Académicos y Peripatéticos, ya que la Academia y el Liceo
mantenían un especial interés en dicha disciplina con el fin de conseguir el éxito político;
Cic. Brut. 119-120; Cic. de Orat. 3.57-58; Cic. Tusc. 2.9; Griffin (1989a), 9.

333 Cic. Brut. 306; Griffin (1989a), 6.

110



Capítulo II: Filosofía y Roma

original y hacer que ésta sea más útil para la vida pública334.
En  el  lado  opuesto  existen  reacciones  contrarias  a  todos  estos

movimientos. La expulsión de los filósofos de la ciudad en 161 o la
reacción de Catón frente a la embajada de Carnéades se deben a la
creencia de que la filosofía cambia la conducta del individuo. Séneca
expone  que  los  filósofos  fueron  expulsados  por  corromper  a  la
juventud335,  y  aunque  la  filosofía  se  convirtió  en  parte  de  la  vida
familiar y cultural, el excesivo entusiasmo por ella podría distraer al
romano de sus obligaciones como ciudadano, dañando al gobierno de
la  ciudad336.  En  el  De  officiis,  Escipión  y  los  demás  tertulianos
admiran los valores de los primeros tiempos de Roma, al igual que
hacía Posidonio337. No hay duda de que muchos romanos creían que
sus  victorias  eran  suficientes  como  para  probar  la  eficacia  de  sus
cultos y sus creencias338. Los conceptos chocan entre ambas culturas, y
los romanos perciben la  arete de los filósofos griegos carente de un
carácter viril y civil, contrapuesto a la que tiene la uirtus romana339.

2.2.1 - Teoría filosófica
Puede afirmarse que la característica principal del estoicismo es la

igualdad  entre  todos  los  individuos,  sin  importar  la  procedencia  o
condición social de cada uno. El ser humano disfruta de una condición
diferente a la del resto de seres que se encuentran en la naturaleza.
Pero, ¿qué  es  la  naturaleza?  La  naturaleza  consiste  en  una  fuerza
creativa  y  racional  que  se  engloba  así  en  un  sistema  universal
coherente. Existen el bien y el mal, pero los animales y plantas que
habitan  el  mundo,  a  diferencia  del  ser  humano,  no  son  agentes
morales, puesto que ellos no son capaces de diferenciar y comprender,

334 Annas (1989), 173.
335 Corruptores iuuentutis; Sen. Helv. 10.8.
336 Griffin (1989a), 19-20.
337 E&K F.265-267; Brunt (2013), 193.
338 Brunt (1989), 184.
339 Pohlenz (2005), 563-564.

111



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

no son poseedores  del  logos (razón;  λóγος).  El  ser  humano,  al  ser
poseedor de dicha capacidad, tiene la cualidad de no actuar concorde a
la naturaleza. Es gracias al  logos que el ser humano adquiere el status
de agente moral, y mediante ello puede convertirse en sophos (sabio;
σοφός)  siempre  y  cuando  adquiera  una  concordancia  con  la
naturaleza,  estado  ideal  para  un  estoico.  Todos  aquellos  que  no
alcancen este  punto son calificados como necios y malos,  mientras
que el hombre sabio es bueno y posee todas las virtudes, puesto que
no se puede poseer una sin tener las demás. Los estoicos creían que el
conocimiento del hombre sabio se basa en las causas y principios340.
El  hombre  sabio  posee  el  conocimiento  (episteme;  ἐπιστήμη)  y  el
malvado  posee  la  creencia  (doxa;  δόξα),  es  decir,  aquello  que  la
persona  ha  interpretado  mal  y  no  lo  conduce  a  conocer  lo  real341.
Aquellos que no son sabios suelen ser enemigos entre sí, son personas
hostiles que pueden llegar a enemistarse con amigos o parientes. El
esclavo moral o necio (douloi;  δοῦλοι), no depende de su condición
social,  por  lo  que  esta  condición no afecta  a  las  relaciones  que se
tienen  entre  personas;  por  ejemplo,  un  esclavo  puede  odiar  a  otro
esclavo. En definitiva, el hombre sabio es amigable e independiente, y
esta independencia trae consigo la armonía hacia las demás personas,
no  la  dependencia  moral,  por  lo  que  es  la  actitud  e  intención  del
hombre sabio la que le hace alcanzar la eudemonia y no el éxito de su
empresa342.

Para  conseguir  ese  estado  el  individuo  debe  ejercer  una  vida
virtuosa, como menciona Cicerón en su segundo libro del De officiis,
siguiendo a Panecio. Esta será la forma más fácil de adquirir la buena
estima de la sociedad, puesto que los hombres tienden naturalmente a
amar aquello que es honesto343. Lo honesto, lo moralmente correcto, es
denominado  por  los  filósofos  con  el  adjetivo  kalos  (καλὸς),  que
340 Erskine (1990), 18.
341 SVF 2.90; Erskine (1990), 54.
342 D.L. 7.33; Athen. 13.561c = SVF 1.263; Erskine (1990), 53.
343 Honestum decorumque; Cic. Offic. 2.9.32; Brunt (2013), 227, n. 4. 

112



Capítulo II: Filosofía y Roma

originariamente significa “belleza”, pero adquiere con ellos un sentido
distinto. Los estoicos creen que el único bien es aquello denominado
por esta palabra, entendiéndose como virtud o lo que participa de la
virtud o lo moralmente correcto344. Este  kalos conducía, mediante la
arete (excelencia/virtud;  ἀρετή),  a  la  eudaimonia (felicidad;
εὐδαιμονία). La arete garantizará siempre bajo cualquier contingencia
el  dominio  del  logos  (λóγος)345.  Los  estoicos,  incluido  Zenón,
siguieron a los primeros filósofos al considerar que el final de la vida
llevaba  a  la  eudaimonia y  que  ésta  era  dependiente  de  la  virtud,
viviendo  en  concordancia  con  ésta  y  por  lo  tanto  con  la  phusis
(naturaleza; Φυσις)346. Los estoicos creían que el entorno era de vital
importancia para la evolución moral de un individuo347.

El  mundo  natural  está  regido  por  los  dioses.  El  hombre  se
sumerge dócilmente en la naturaleza dentro de la ética de Zenón. Las
exigencias naturales conllevan a la obediencia348. Según Posidonio, la
naturaleza está conectada entre sí, por lo que el filósofo denominaba
las “simpatías”349. Existe, pues, una conexión lógica entre el vuelo de
un pájaro  y el  estado del  hígado de una víctima de sacrificio  o el
estallido de un conflicto. Este pensamiento encaja con la doctrina del
estoicismo  sobre  el  destino,  creado  por  una  sucesión  de
acontecimientos ineludibles pero sí aplazables. Por ejemplo, si César
hubiera atendido los presagios que le deparaban en los idus de marzo,
podría  haber  eludido  la  muerte  por  un  tiempo,  pero  al  final,  sin
depender  del  tiempo  que  transcurriera,  su  destino  acabaría  por

344 D.L. 7.101 = SVF 3.30; Brunt (2013), 226, n. 1.
345 Pohlenz (2005), 572.
346 D.L. 7.87; Plu. Mor. 1038b =  SVF 1.179. Cicerón también defiende esta idea; Cic.  Fin.

4.6.14, no así Estobaeo, que cree que la concordancia con la naturaleza proviene de algún
autor posterior, probablemente Cleantes; Stob. Ec. 2.7.134 = Wachsmuth, p. 75; cfr. Rist
(1977), 167. “Lo verdaderamento honestum está en concordancia con la república, y la ley
natural es lo que preserva nuesta societas”; Atkins (1990), 284.

347 Erskine (1990), 55.
348 Elorduy (1972a), 51.
349 Cic. Div. 2.34, 2.124, 2.142.

113



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

imponérsele. Para Cicerón, los dioses no podrían permitir conocer el
hado  de  un  individuo  si  fueran  benevolentes,  puesto  que  esto  no
produce más que sufrimiento y miseria a quienes quieren conocer los
detalles  de  su  futuro350.  Las  prácticas  griegas  y  romanas  sobre  el
sacrificio resumían la interacción entre dioses y humanos como una
especie de trato, algo que los estoicos rechazaban categóricamente, ya
que el destino es inmutable, y por lo tanto los sacrificios carecen de
utilidad351.

Los  estoicos  profesaron  una  abierta  hostilidad  a  la  religión
convencional de su tiempo. En la ciudad ideal de Zenón no existirían
ni templos ni imágenes de dioses, ya que nada creado por un artesano
contiene lo divino en su esencia. Es probable que Zenón adquiriera
aquí  una  actitud  cínica352.  Diógenes,  padre  de  esta  corriente,  no
profesaba  una  especial  dedicación  a  la  religión.  Ridiculizaba  la
divinidad, las purificaciones religiosas y a quienes rezaban por bienes
materiales y ofrendas votivas. De igual modo no consideraba sacrílego
robar en un templo353. No se puede pensar que los filósofos apartaran a
los religiosos y fanáticos del entorno de sus protegidos, aun con su
educación y juicio de la posteridad, con su necesidad de enseñar la
virtud que legitime a un rey. Es más, muchos filósofos se veían a la
par  que  esos  religiosos354.  Según  Posidonio  y  Hecateo,  el  hombre
sabio reza por las “cosas buenas”, pero éstas se ven limitados a las

350 Cic. Div. 2.22-23; Brunt (1989), 192.
351 Brunt (1989), 184.
352 Brunt (1989), 189. Elorduy subraya el hecho de que aunque Zenón realice ataques contra

la religión de su tiempo, éste no era ateo. Según las máximas estoicas, es razonable el
culto  a  los  dioses,  pero  nadie  da  culto  razonablemente  a  lo  inexistente,  por  lo  que
podemos  afirmar  que  los  dioses  existen;  S.E.  M. 9.133;  Elorduy  (1972a),  44.  Esta
concepción del filósofo-ateo responde en mayor medida a una interpretación actual sobre
la antigüedad por parte del público general que a la propia realidad clásica, y se hace eco
en  muchos  autores  del  momento.  Cicerón,  por  ejemplo,  especifica  que  el  filósofo
escéptico Carnéades no era ateo; Cic. N.D. 3.44; Brunt (1989), 191.

353 Brunt (1989), 189.
354 Rawson (1989), 257.

114



Capítulo II: Filosofía y Roma

virtudes, ya que para los estoicos nada es realmente bueno excepto la
virtud355. El mismo Posidonio criticaba a los epicúreos en torno a esta
materia, puesto que veía inútil la teología epicúrea como para que un
hombre racional pudiera analizarla, ya que consideraba a los epicúreos
como ateos que no se atrevían a manifestar claramente sus opiniones
respecto  a  lo  divino  por  miedo  a  ser  juzgados  por  sus
contemporáneos356. Sin embargo, el propio miedo al castigo divino no
es  suficiente  en  muchos  casos  para  evitar  las  malas  conductas  o
cumplir sus votos, muchas veces de forma deliberada. A pesar de que
en el año 44 todos los senadores juraron proteger a César, 80 de esos
senadores participaron de alguna forma en la conjura que acabó con su
vida. De igual modo, muchos cristianos que creen en las torturas del
infierno rompen sus juramentos o promesas. Por ello, cultos como el
de  Júpiter  Fidius/Fides o  Uirtus/Honor adquieren  una  importancia
relevante al tener con ellos un cariz más fuerte respecto a lo moral.
Pero para los filósofos, el miedo a los dioses, que se supone la base de
la creencia popular,  estaba total  o parcialmente fuera de lugar.  Los
epicúreos  niegan  la  interferencia  de  los  dioses  en  los  quehaceres
diarios de los hombres, de forma similar a los escépticos, que dudan
sobre  el  mismo  planteamiento.  Los  estoicos,  al  igual  que  Platón,
piensan que ellos castigan la debilidad, aunque no parece que pusieran
un gran énfasis en dicha doctrina. Los dioses son beneficiosos, y el
miedo a ellos no es más que la base de la superstición357.

Los romanos eran ciertamente conscientes de que la enseñanza
filosófica estaba en desacuerdo con las prácticas y creencias religiosas
heredadas. Varrón sigue las enseñanzas de un desconocido pensador
griego  que  distingue  entre  tres  tipos  de  teología,  de  formas  de
interpretar  lo  divino:  míticas,  naturales  y  políticas358.  La  teología

355 D.L. 7.124; Brunt (1989), 189.
356 Brunt (1989), 186.
357 Brunt (1989), 179-182.
358 Varrón  fue  más  un  erudito  que  un  verdadero  filósofo,  sin  embargo  hereda  muchas

creencias estoicas que nos resultan interesantes. Coincide con los estoicos en la necesidad

115



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

mítica es tratada por poetas, la natural por filósofos y la política en las
leyes y costumbres del estado359.  Siguiendo con Varrón, éste afirma
que  quienes  aportan  imágenes  a  la  religión  concurren  en  un  error,
confundiendo  las  creencias.  La  antropización  de  las  divinidades
responde a lo que subyace de divino en el interior de cada persona,
idea probablemente de inspiración estoica, concretamente de Antíoco
de Ascalón. El antropomorfismo fue rechazado por la mayoría de los
filósofos,  que  tenían  una  concepción  contraria  a  las  creencias
populares sobre lo divino y las divinidades360. La divinidad es el alma
del mundo, pero también se divide en formas visibles dentro del alma
humana361.  Esta  divinidad es lo que hace a  todos los seres iguales,
reside en el interior de cada individuo. Cleantes señaló que la noción
de  la  divinidad  se  halla  en  el  alma  humana  y  que  ésta  puede
reconocerse por cuatro factores:

“La primera causa es la que acabo de decir, la que
nace del presentimiento de las cosas futuras. La segunda,
la  que  nos  bien  por  la  magnitud  de  las  ventajas  que
percibimos en la temperatura de los elementos celestes,
fecundidad de la tierra y abundancia de otras ventajas. La
tercera, el terror que infunden en el alma los rayos, las
tempestades,  los  nimbos,  las  nieves,  el  granizo,  la
desolación, la peste, los terremotos y muchas veces los
rugidos de la tempestad y de la piedra, y las gotas como
sanguinolentas  de  las  tempestades.  Además,  por  los
deslizamientos  y  simas  de  la  tierra;  por  las

que hay de que exista una religión estatal, en la existencia de un solo dios, y en general en
lo referente  a  la  naturaleza,  el  alma y el  destino.  Probablemente su mayor influencia
dentro de las doctrinas estoicas se debiera a Posidonio; Pohlenz (2005), 555-557.

359 Tria genera theologiae dicit esse, id est rationis quae de dis explicatur, eorumque unum
mythicon appellari, alterum physicon, tertium ciuile... Deinde ait: “Mythicon appellant,
quo maxime utuntur poetae; physicon, quo philosophi; ciuile, quo populi...; August.  CD
6.5; Brunt (1989), 175.

360 Brunt (1989), 185.
361 August. CD 7.5; Brunt (1989), 177-178.

116



Capítulo II: Filosofía y Roma

monstruosidades de hombres y animales fuera de la ley de
la naturaleza; por las visiones de llamas celestes; por los
cometas,  como  dicen  los  griegos,  y  que  nosotros
llamamos  estrellas  cincinnatas,  que  hace  poco  fueron
mensajeras de las grandes calamidades en la guerra de
Octavio;  por  el  sol  doble,  que  se  vio  siendo  cónsules
Tuditano y Aquilio, como le oí contar a mi padre, el año
en que expiró P.  Africano como otro sol.  Los hombres
aterrados por todas estas cosas, vinieron a la sospecha de
que hay otra fuerza celeste y divina. La cuarta causa, que
es  la  principal,  consiste  en  la  homogeneidad  del
movimiento y en las revoluciones del cielo, del sol y de la
luna,  y  en  la  distinción  de  las  estrellas  todas,  en  su
utilidad, hermosura y orden. Estas cosas, como aparece
con solo verlas, no son producto de la casualidad. Como
si alguien, al entrar en una casa o en un gimnasio, o al
venir al foro, y ver la razón, el modo, el ordenamiento de
todas estas cosas, no puede deducir que se producen sin
causa alguna, sino que entiende que hay alguien que las
preside, y a quien se obedece. Mucho más es necesario
deducir  de  tan  grandes  movimientos,  vicisitudes  y
ordenación de  tan variadas  e  importantes  cosas,  en  las
cuales nunca falló su antigüedad inmensa e infinita, que
hay una mente que gobierna movimientos tan grandes de
la naturaleza”362.

362 Primam posuit eam de qua modo dixi, quae orta esset ex praesensione rerum futurarum;
alteram,  quam  ceperimus  ex  magnitudine  commodorum,  quae  percipiuntur  caeli
temperatione  fecunditate  terrarum,  aliarumque  commoditatum  conplurium  copia;
tertiam,  quae  terreret  animos  fulminibus  tempestatibus  nimbis  niuibus  grandinibus
uastitate  pestilentia  terrae  motibus  et  saepe  fremitibus  lapideisque  imbribus  et  guttis
imbrium  quasi  cruentis,  tum  labibus  aut  repentinis  terrarum  hiatibus,  tum  praeter
naturam hominum pecudumque portentis,  tum facibus uisis  caelestibus,  tum stellis iis
quas Graeci cometas nostri cincinnatas uocant, quae nuper bello Octaviano magnarum
fuerunt calamitatum praenuntiae, tum sole geminato, quod ut e patre audiui, Tuditano et
Aquillio  consulibus  euenerat,  quo  quidem anno  P.  Africanus  sol  alter  exstinctus  est,
quibus exterriti homines uim quandam esse caelestem et diuinam suspicati sunt; quartam
causam esse eamque uel maximam aequabilitatem motus conuersionumque caeli,  solis

117



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

También  señala  que  de  la  misma  manera  en  la  que  hemos
remarcado que ni Zenón ni Carnéades eran ateos, los estoicos creían
que un poder superior rige el cosmos mediante una ley natural. Es el
deber de todo individuo tratar de comprender esa ley natural para su
beneficio y el de los demás. Por ejemplo, el emperador Marco Aurelio
y su hijo Cómodo propusieron ante el senado en 177 d.C. la medida de
imponer un control en el precio de las ventas de gladiadores, y que la
tesorería  imperial  renunciaría  a  dichos  beneficios.  Un  senador
puntualizó en su discurso laudatorio que dicha medida contradecía las
normas de la secta a la que pertenecían los dos emperadores, es decir,
al estoicismo. Este hecho, recogido en una inscripción epigráfica363,
muestra  la  existencia  de  dicha  ley  natural  y  cómo  ésta  debe  ser
comprendida para el bien común364. Según los estoicos el prejuicio, el
error y la mala conducta derivan de una interpretación errónea de esta
ley  natural,  pero  gracias  a  la  filosofía  estas  conductas  pueden
corregirse365.

Por lo tanto, el objetivo del filósofo estoico es la virtud. Ésta es
buena por sí sola, no necesita de nada más para verse complementada.
Cosas  deseables  como la  salud,  el  honor  o el  bienestar  económico
palidecen ante la virtud, ya que son moralmente indiferentes, y cuando
se obtienen, no ayudan en absoluto a alcanzar el objetivo principal del
filósofo.  La  única  razón  por  la  que  se  pueden  perseguir,  en

lunae  siderumque  omnium distinctionem uarietatem  pulchritudinem ordinem,  quarum
rerum aspectus ipse satis indicaret non esse ea fortuita. Ut, si quis in domum aliquam aut
in  gymnasium  aut  in  forum  uenerit,  cum  uideat  omnium  rerum  rationem  modum
disciplinam non possit ea sine causa fieri iudicare sed esse aliquem intellegat qui praesit
et cui pareatur, multo magis in tantis motionibus tantisque uicissitudinibus, tam multarum
rerum atque tantarum ordinibus,  in  quibus nihil  umquam inmensa et  infinita  uetustas
mentita sit, statuat necesse est ab aliqua mente tantos naturae motus gubernari; Cic. N.D.
2.5.13-15.

363 ILS 5163, 24-26.
364 Griffin (1989a), 19.
365 Nussbaum (2003), 417.

118



Capítulo II: Filosofía y Roma

circunstancias,  normales  es  la  realización  de  una  elección  moral
correcta366.  Por  lo  que  perseguir  estos  objetivos  o  bienes  (llamado
adiaphoron;  ἀδιάφορον)  resulta  indiferente,  siempre  y  cuando  no
entorpezcan el  camino hacia  la  meta final,  aunque estos  adiaphora
pueden resultar  útiles  al  ayudar  al  sabio a  practicar  su virtud.  Los
adiaphora se diferencian entre sí y Cicerón los califica como buenas y
malas367, son indiferentes en el contexto moral, y se clasifican de la
siguiente forma: a) los principales o proegnema, aquellos que van en
concordancia con la naturaleza (ta kata phusin; τὰ κατὰ φύσιν), b) los
opuestos  o  apoproegnema  (ἀποπροηγμένα),  aquellos  que  son
contrarios a la naturaleza (ta para phusin; τὰ παρὰ φύσιν). El hombre
sabio escogerá antes los adiaphoron del primer grupo368.

2.2.1.1 - Formas de gobierno y participación política
Existió  un  amplísimo  debate  en  el  mundo  antiguo  sobre  los

diferentes modelos de organización políticas existentes,  y el  debate
siempre giraba en torno a cuál de todas ellas era la mejor. El análisis
político se convirtió en una parte importante de la propia filosofía. El
mismo término politeia era utilizado en origen como una constitución
creada por un grupo amplio pero limitado de hoplitas,  constitución
que caminaría entre la oligarquía y la democracia. Hay quienes opinan
que la constitución espartana puede ser una variante de esta, danod
como resultado una mezcla de monarquía, oligarquía y democracia369.
De estas formas de gobierno,  según Diógenes Laercio,  los estoicos
creían que la mejor era la que mezclaba algo de todas ellas370. Erskine
duda  de  ello,  puesto  que  Diógenes  no  menciona  qué  estoicos
compartían esa idea. Los primeros estoicos no lo defenderían, ya que

366 Sedley (1997), 50.
367 Cic. Fin. 3.15.50; Elorduy (1972a), 55.
368 Erskine (1990), 15-18.
369 Arist. Pol. 2.1265b; Lintott (1997), 70-71.
370 Πολιτείαν δ᾿ ἀρίστην τὴν μικτὴν ἔκ τε δημοκρατίας καὶ βασιλείας καὶ ἀριστοκρατίας;

D.L. 7.131 = SVF 3.700 = L&S 67U.

119



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

creían que una mezcla de todos los sistemas acrecentaría la división
entre los individuos. Panecio, sin embargo, opinaba lo contrario,  lo
que sería más coherente respecto a su teoría del alma dividida371. En la
filosofía de Platón es recurrente que un elemento mejor gobierne sobre
uno  peor:  ocurre  en  el  mundo  real  (amos/esclavos),  ocurre  en  el
mundo  ideal  (filósofos/pueblo),  ocurre  también  en  el  alma
(razón/deseos),  incluso  en  el  ser  humano,  (alma/cuerpo).  Esta  idea
refleja el espíritu anti-democrático de Platón. Aristóteles, en cambio,
opina que no debe de haber un único líder, y en caso de que lo haya
sería necesario turnarse entre ellos372. La stoa interpreta al estado ideal
como aquél que solo contiene al sabio, al virtuoso373.

Hahm  ve  un  cambio  en  época  helenística  entre  las  diferentes
formas de gobierno, puesto que las ya establecidas democracias poco
a  poco  se  ven  controladas  por  un  reducido  grupo  de  familias
acaudaladas. Dicho autor ve una disonancia entre el sistema clásico de
catalogar  las  diferentes  constituciones,  teniendo  en  cuenta  que  las
democracias pasan a convertirse poco a poco en aristocracias. La gran
diferencia en época helenística la marcaría el grado de autonomía que
una ciudad tendría, es decir, si dependía de sus propias instituciones o,
en cambio, estaba sometida a la voluntad de un agente o guarnición
extranjeras374. Sin embargo, el debate sobre el cambio constitucional
no cesa, y seguirá adelante en el tiempo, teniendo por referente las
bases ya establecidas por Platón y Aristóteles375.  Ahora el punto de
mira se centra más en la organización política interna. Peripatéticos y
estoicos discutirían (durante finales del s. IV y principios del III los
primeros  y  durante  el  s.  II  los  segundos)  sobre  la  importancia  del
balance de los diversos poderes dentro de la organización, para evitar

371 Erskine (1990), 73.
372 Arist. Pol. 6.1317a.
373 Erskine (1990), 71.
374 Hahm (2000), 457.
375 Plb. 6.3.5, 6.5.1; Stob. Ec. 2.7.103 = Wachsmuth, p. 59-60 = SVF 1.587, part. = L&S 67I;

Aalders (1975), 7; Annas (1995), 74-94.

120



Capítulo II: Filosofía y Roma

así unas monarquías opresivas376.
Este  sistema  mixto  se  da  en  Roma,  heredera  de  la  tradición

política griega. Según palabras del propio Cicerón, la construcción de
la organización política romana se diferencia de la griega en cuanto a
que es mejor por naturaleza377. La primera referencia la encontramos
en  Heródoto378,  pero  será  Platón  quien  desarrolle  este  sistema  de
división que  se conservará durante siglos.  El  filósofo ateniense los
organiza  en  tres  categorías  diferentes:  Monarquía,  Oligarquía  y
Democracia379,  que a su vez se dividirán en otras tres formas más.
Aristóteles cataloga estos sistemas de la siguiente manera: una parte
dependerá del número de participantes y la otra del tipo de interés, es
decir, el general o el propio380.  López Barja recoge esta clasificación

376 Cic.  Leg. 3.5.12-3.7.16.  El  peripatético  Dicearco  optaba  por  una  constitución  mixta,
combinando  monarquía,  aristocracia  y  democracia,  admirando  la  propia  constitución
espartana y el código de Licurgo; Phot. Bibl. 37; cfr. Hahm (2000), 458.

377 Cic. Rep. 1.28.44-1.29.45. La diferencia en el propio sistema radica en su concepto, para
los romanos la constitución mixta significaba una asociación de poderes, una forma de
societas que diferencia por entre las diferentes expresiones de poder, que resultan ser de
formas diferentes. Los griegos en cambio conciben al  poder como algo único (kratos;
Κράτος), y éste puede basarse en un aspecto solamente, como la riqueza o la superioridad
numérica, a diferencia de Roma, donde se necesitan más aspectos, tres concretamente, la
potestas e  imperium (un poder soberano con poder ejecutivo para gobernar, asociado al
regnum, del cual Tiberio sería acusado; Cic.  Rep.  2.27.49), la  auctoritas  (el poder que
deriva del respeto a la palabra y a las acciones que sirven como modelo de sabiduría y
virtud) y la  libertas  (un poder que actúa como límite jurisdiccional de la  potestas de un
magistrado  denegando  la  habilidad  arbitraria  de  actuar  contra  una  propiedad  o  una
persona); Hammer (2014), 49-58.

378 Tras la llamada “matanza de los magos” o  Magofonía,  los persas Ótanes, Megabizo y
Darío discuten sobre los distintos sistemas de gobierno que existen para implantarlo en la
sociedad persa. El primero defiende la isonomía, el segundo la aristocracia y el último la
monarquía, sistema que se decide implantar por ser la mejor forma de todas; Hdt. 3.80.

379 Pl.  R.  544c-d.  También se suma un cuarto,  el  sistema cretense y lacedemonio que no
analizaremos  por  ser  un  sistema  muy  limitado  geográficamente  y  alejarse  del  tema
principal, sin embargo hay que señalar que la ciudad ideal de Platón pueda tener una gran
inspiración en estos sistemas. Schofield y Long ven una clara inspiración espartana entre
la repartición de los diferentes grupos platónicos y los tres grupos sociales espartanos,
ὅμοιοι, περίοικος y εἱλώτης; Schofield (2006), 47, nota 47; Long (2013), 18-19.

380 Un sistema similar se encuentra también en Platón, que admite ser una forma tradicional

121



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

en una tabla:

Tabla II. Constituciones381

Constituciones rectas: Interés
general

Constituciones desviadas: Interés
propio

Uno Monarquía Tiranía

Pocos Aristocracia Oligarquía

Muchos Régimen constitucional Democracia

En cuanto al mundo romano, éste recogerá el testigo de manos de
Polibio, que recopiló todo este legado y trató de traspasarlo hacia las
potencias  del  Mediterráneo  Occidental,  es  decir,  a  Cartago  y  a
Roma382. Las constituciones, según Polibio, definen el carácter de una
nación y cómo ésta afecta a sus logros383. El historiador griego recoge
las  ya  citadas  formas  de  gobierno  catalogando  a  algunas  como
correctas  y  algunas  otras  como  incorrectas,  sucediéndose
ininterrumpidamente  de  forma  cíclica384:  Monarquía,  Tiranía,
Aristocracia,  Oligarquía,  Democracia,  Oclocracia385.  En  el  caso  de

de catalogar; Pl.  Plt.  291c-292a. De hecho Jenofonte atribuye su origen a Sócrates; X.
Mem. 4.6.12.  La  diferencia  que  Aristóteles  marca  en  cuanto  a  esta  organización
tradicional para catalogar las formas de gobierno no se basa en el número, sino en la
riqueza de quienes gobiernan: el gobierno de los ricos se llama oligarquía, mientras que el
de los pobres se llama democracia. Así pues, una ciudad donde una gran mayoría rica
gobernara podría ser considerada una democracia en vez de una oligarquía, y viceversa;
López Barja (2005), 62-63.

381 López Barja (2005), 62.
382 Hahm (2000), 464. Polibio afirma que Cartago también tenía una constitución mixta, pero

que ésta era anterior a la romana, y también dice que para los tiempos de la Segunda
Guerra Púnica se encontraba en declive; Plb. 6.51.1-3. Sobre Polibio y las instituciones
romanas, Hammer (2014), 7-19.

383 Plb. 6.2.9-10.
384 Plb. 6.3.1-6.6.11.
385 “Se debe decir, por tanto, que hay seis tipos de constitución, las tres de las que todos

hablan y de las que acabamos de hacer mención, y las tres emparentadas con éstas, es
decir, la monarquía, la oligarquía y la oclocracia. La primera en formarse de un modo
espontáneo y natural fue la monarquía y la sigue y nace de ella, mediante organización y

122



Capítulo II: Filosofía y Roma

Roma, Polibio se volcó en tratar de entender la razón que había detrás
de sus éxitos militares386, y llegó a la conclusión, en su libro 6, de que
la razón principal era la constitución romana. La influencia de Platón
y de Aristóteles es clara en su obra387,  heredando esos tres tipos de
gobierno, diferenciados por el número de participantes, es decir, uno,
algunos  o  muchos,  y  separados  en  dos  grupos,  buenos  y  malos
gobiernos388. Todos ellos son inestables, por lo que Polibio llega a la
conclusión de que la mejor forma de gobierno es la mezcla de todas
ellas, es decir, de las tres formas de gobierno389.

Esta  mezcla  de  constituciones  se  da,  en  el  mundo  griego,  en
Esparta,  que  será  comparada  por  Polibio  con  Roma,  que  también
tendrá esta forma mixta de gobierno390. La diferencia entre Esparta y

perfeccionamiento,  la  realeza.  Al  transformarse ésta  en la  forma viciada de la  misma
naturaleza,  es decir,  la  tiranía,  nace de nuevo de la  disolución de ésta  la aristocracia.
Cuando esta última deriva por naturaleza en oligarquía y el pueblo encolerizado castiga
los  abusos  de  sus  dirigentes,  nace  la  democracia.  Finalmente  andando el  tiempo,  los
abusos y las ilegalidades de ésta completan el ciclo de la oclocracia”; Διὸ καὶ γένη μὲν ἓξ
εἶναι  ῥητέον  πολιτειῶν,  τρία  μὲν  ἃ  πάντες  θρυλοῦσι  καὶ  νῦν  προείρηται,  τρία  δὲ  τὰ
τούτοις  συμφυῆ,  λέγω  δὲ  μοναρχίαν,  ὀλιγαρχίαν,  ὀχλοκρατίαν.  Πρώτη  μὲν  οὖν
ἀκατασκεύως καὶ φυσικῶς συνίσταται μοναρχία, ταύτῃ δ᾿ ἕπεται καὶ ἐκ ταύτης γεννᾶται
μετὰ κατασκευῆς καὶ διορθώσεως βασιλεία. Μεταβαλλούσης δὲ ταύτης εἰς τὰ συμφυῆ
κακά, λέγω δ᾿ εἰς τυραννίδ᾿, αὖθις ἐκ τῆς τούτων καταλύσεως ἀριστοκρατία φύεται. Καὶ
μὴν ταύτης εἰς ὀλιγαρχίαν ἐκτραπείσης κατὰ φύσιν, τοῦ δὲ πλήθους ὀργῇ μετελθόντος τὰς
τῶν  προεστώτων  ἀδικίας,  γεννᾶται  δῆμος.  Ἐκ  δὲ  τῆς  τούτου  πάλιν  ὕβρεως  καὶ
παρανομίας ἀποπληροῦται σὺν χρόνοις ὀχλοκρατία; Plb. 6.4.6-11. Cicerón también nos
transmite la transición entre sistemas políticos; “así, como si fuera una pelota, se arrebatan
unos  a otros la base del Estado: los tiranos a los reyes, a aquéllos los aristócratas o el
pueblo; y a éstos, a su vez, las facciones oligárquicas o los tiranos; y nunca se mantiene el
mismo modelo de Estado durante mucho tiempo”; Sic tanquam pilam rapiunt inter se rei
publicae  statum tyranni  ab  regibus,  ab  iis  autem principes  aut  populi,  a  quibus  aut
factiones aut tyranni,  nec diutius unquam tenetur idem rei publicae modus; Cic.  Rep.
1.44.68.

386 Según él Roma llegó a conquistar el mundo conocido en 53 años; Plb. 1.1.5, 3.1.4, 3.2.6,
8.2.3, 39.8.7.

387 Pl. Plt. 291d-292a, 302c-303b; Arist. Pol. 3.1279a-b.
388 Plb. 6.3.5-6.4.13.
389 Plb. 6.3.7-8, 6.10.1-11; Hahm (2000), 464-465. 
390 “Tres son los componentes del gobierno en la constitución romana, a los cuales nos hemos

123



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Roma,  radica  en  que  la  primera  ciudad  basó  la  estabilidad  de  su
constitución en un grupo social en concreto, el aristócrata, mientras
que en la segunda todos los grupos tomarán parte en el gobierno391.
Cicerón ayudará a consolidar la idea392.  La monarquía se reflejará en
los cónsules, igual que la aristocracia en el senado, y el pueblo en los
tribunos de la plebe. Roma triunfa así sobre las demás naciones debido
a la natural  uirtus y superioridad del pueblo romano y a la superior
organización de su pueblo393.

Polibio se retrotrae a Platón en su creencia de que todo sistema
correcto  se  torna  en  corrupto  y  parte  de  la  idea  establecida  en  la
tradición política griega de que en respuesta podría darse una fusión
de los modelos políticos existentes. Polibio, sin embargo, innova sobre

referido antes. Y eran estos componentes los que organizaban y regulaban cada una de las
cosas de forma tan equitativa y conveniente que nadie,  ni  siquiera entre  los del  país,
podría  decir,  con  base  alguna,  si  la  constitución  en  su  conjunto  era  aristocrática,
democrática o monárquica”; Ἦν μὲν δὴ τρία μέρη τὰ κρατοῦντα τῆς πολιτείας, ἅπερ εἶπα
πρότερον ἅπαντα.  Οὕτως δὲ  πάντα κατὰ μέρος  ἴσως καὶ  πρεπόντως  συνετέτακτο  καὶ
διῳκεῖτο διὰ τούτων ὥστε μηδένα ποτ᾿ ἂν εἰπεῖν δύνασθαι βεβαίως μηδὲ τῶν ἐγχωρίων
πότερ᾿ ἀριστοκρατικὸν τὸ πολίτευμα σύμπαν ἢ δημοκρατικὸν ἢ μοναρχικόν; Plb. 6.11.11.

391 La aristocracia espartana tuvo la habilidad de crear una situación estable sobre los otros
dos  grupos,  en  Roma  en  cambio,  todos  los  grupos  necesitaban  del  otro  para  poder
funcionar. Por ejemplo, el cónsul, el elemento monárquico, es quien guía al ejército en
campaña, mientras que el senado, el elemento aristocrático, se ocupa de la financiación
del ejército, mientras que se encarga de reelegir al cónsul tras su mandato para que guíe al
ejército como procónsul. Por último el pueblo, el elemento democrático, se encarga de
ratificar o anular los tratados y otros deberes del cónsul; Plb. 6.12.1-10, 6.15.1-11; cfr.
Hahm (2000), 473. El punto de inflexión en la política romana se da en el s. II, y como
señala  Duplá,  conforme  se  amplía  el  cuerpo  ciudadano  se  vacía  el  ámbito  de  la
participación política del conjunto de la ciudadanía; Duplá (2008), 37.

392 Plb. 6.11.1. “No hay ninguna de aquellas tres formas de gobierno que no posea una senda
por donde se desliza y precipita hacia algun mal proximo (…) un cuarto modelo de Estado
ha de ser considerado el  mejor:  el  que resulta de la  combinacion equilibrada  de estos
tres”;  Nullum  est  enim  genus  illarum  rerum  publicarum,  quod  non  habeat  iter  ad
finitimum quoddam malum praeceps ac lubricum (…) itaque quartum quoddam genus rei
publicae maxime probandum esse sentio, quod est ex his, quae prima dixi, moderatum et
permixtum tribus; Cic. Rep. 1.28.44-1.29.45.

393 La obediencia del débil hacia el fuerte es para la aristocracia romana nada más que una
eterna ley moral; Badian (1968), 15.

124



Capítulo II: Filosofía y Roma

Platón cuando afirma que este cambio a peor responde a un patrón, ya
que, la transformación de los regímenes es cíclica, y se repite hasta el
infinito394.  La  creación  de  su  modelo  de  constitución  mixta  puede
provenir del contacto directo que tuvo con Roma, ciudad que ya para
el  s.  II  tenía  una  tradición  histórica  construida  (muy  modesta
comparándola con el mundo griego), y que explica el surgimiento de
la  república  como una consecuencia  de  la  evolución natural  de  un
sistema corrupto que deriva en la creación de la constitución mixta395. 

Algunas corrientes filosóficas se apartaron de la política;  otras,
en cambio, vieron en ella una herramienta imprescindible para lograr
sus fines. Epicuro, por ejemplo, no aprobaba la participación política.
Con su máxima “vive ajeno” (lathe biosas;  λάθε βιώσας), trataba de
prevenir  a  la  gente,  puesto que la  vida política se  interponía en el
camino de la felicidad396.  Lucrecio, epicúreo latino del s. I,  trató el
tema en De rerum natura, donde expone el origen de las comunidades
y cómo las constituciones y leyes sirven para establecer un orden entre
las personas397. Los estoicos, en cambio, opinaban que el hombre sabio
puede asumir un rol político no solo en el mundo de las ideas, sino
también  en  el  físico,  demostrando  el  pragmatismo  de  dicha
corriente398.  Del  mismo modo lo  creía  también  Platón,  a  quien  los
estoicos deben tanto399. Bréhier señala la capacidad de los estoicos de
discernir, sobre todo a partir de Crisipo, entre el mundo de las ideas y
el mundo material. El estoico ve en la naturaleza la sabiduría, pero no
por ello abandona la ciudad o la política400. De los filósofos estoicos,

394 Plb. 6.4.7-6.9.9.
395 Lintott (1997), 74-78.
396 Plu. Mor. 1128a-1130e; D.L. 10.119; Epicur. Sent. Vat. 58. “Deja por tanto que se cansen

ellos  en  vano  y  suden  sangre  batiéndose  en  la  estrecha  senda  de  la  ambición”;
Quandoquidem sapiunt alieno ex ore petuntque res ex auditis potius quam sensibus ipsis;
Lucr. 5.1130-1135.

397 Lucr. 5.1105-1160.
398 D.L. 7.121; Pl. R. 9.592a-b; Stob. Ec. 2.7.94 = Wachsmuth, p. 59 = SVF 611.
399 Pl. R. 9.592a-b.
400 Bréhier (1951), 274-275.

125



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Crisipo fue quien más extensamente trató el tema, asegurando que la
participación política alejaba al individuo de la  kakia (vicio/maldad;
κακία) y lo acercaba a la arete (virtud/excelencia; ἀρετή)401. El mismo
filósofo señaló que todas las constituciones y leyes existentes estaban
equivocadas e incluso realizó una compilación de rituales diversos,
mencionados por Cicerón402. Según Posidonio, el hombre es ante todo
un ser sociable y necesita complementarse de otros403.

Por lo tanto, el estoico puede, y normalmente debe, participar en
la vida pública, pues su meta final es encontrar el bien de la mayoría.
Los estoicos tratan de involucrarse en la medida de lo posible dentro
de  esta  rueda,  sin  importar  que  estén  o  no  en  desacuerdo  con  el
sistema de gobierno. Sin embargo, ello no siempre es posible, por lo
que  el  filósofo  estoico  puede  vivir  de  diferentes  formas.  Estobeo
califica estas formas de vivir de la siguiente forma: regiamente (puede
ser el rey o aconsejar a uno), políticamente y académicamente404. Las
primeras  dos tienen un carácter  público,  mientras  que la  tercera se
centra en la vida privada de cada individuo. Para la primera, el hombre
sabio debe estar siempre al lado del rey, incluso en una campaña405,
tratando  de  que  sus  acciones  sean  moralmente  correctas  y  que
gobierne  justamente.  El  sabio  tiene  el  deber  de  servir  a  un  rey  o
emperador, en el modo en que vea la capacidad de éste de ejercer un
gobierno  justo  sobre  sus  súbditos406.  Los  filósofos  estoicos  no  se
consideraban a ellos mismos sabios, Crisipo no creía que él lo fuera,
ni creía que sus colegas o maestros lo fueran tampoco407. El objetivo

401 D.L. 7.121 =  SVF 697; Erskine (1990), 64. Esto no implica la inexistencia de políticos
epicúreos, véase Sedley (1997), 41-53.

402 Cic. Tusc. 1.45.108 = SVF 322; Erskine (1990), 68-69.
403 Laffranque (1964), 494-495.
404 Stob. Ec. 2.7.109-110 = Wachsmuth, p. 62 = SVF 3.686, part. = L&S 67W.
405 Plu. Mor. 1043bc = SVF 691.
406 Brunt (2013), 214. Séneca, que tratando de quitarse de encima esa visión que se tenía en

Roma de él como tutor filosófico, advierte que los estoicos pueden ser lo suficientemente
duros como para dar consejos a príncipes o reyes; Sen. Clem. 2.5.2; Rawson (1989), 247.

407 Plu. Mor. 31.1076b = SVF 668; cf. S.E. M. 7.432 = SVF 657.

126



Capítulo II: Filosofía y Roma

último del  filósofo era emular  al  hombre sabio408;  sin  embargo,  no
existía ninguna norma que descartara la posibilidad de que el filósofo
pudiera gobernar, como ocurrió en la democracia tarentina, dominada
por el filósofo Arquitas409, o el tirano-filósofo de Atenas, Aristión410.
En el segundo caso la forma de proceder será la misma, dando consejo
y guiando a los amigos más influyentes del gobierno411. La amistad
que  Zenón  y  Cleantes  cultivaron  con  Cremónides  podría  reflejarse
como la materialización de esta idea412. El hombre sabio en la politeia
de  Zenón  haría  leyes,  educaría  a  los  hombres  y  moriría  por  su
defensa413, y también vería como un deber el casarse y procurar a la
ciudad de hijos414. El sabio se alejará todo lo posible de la demagogia,
de actuar como un sofista y de producir una literatura dañina. Por el
contrario, se tratará de un individuo activo en sus deberes y que no
personificará solamente el papel de árbitro moral. Siguiendo esta idea,
Crisipo  defiende  que  el  hombre  sabio  debe  hablar  en  público  y
participar en el gobierno415.

En  cuanto  al  estudio  y  la  formación,  el  sabio  estoico  puede
dedicarse a ello, siempre y cuando no pueda ejercer la vida pública,
que se debería a tres  razones principales:  cuando la  corrupción del
gobierno alcanza tal nivel que imposibilita cualquier cambio efectivo,
cuando el individuo tiene una influencia demasiado escasa, o cuando
el propio gobierno o gobernantes le rechazan416, y, por último, aunque
no  menos  importante,  si  la  persona  carece  de  un  estado  de  salud

408 Erskine (1990), 74.
409 Giangiulio (2015), 129, 143.
410 Sobre la influencia ejercida por la Academia sobre la política de Atenas entre los años 90-

80 véase Dillon (1996), 52-62.
411 Stob. 2.7.109-110 = Wachsmuth, p. 62 = SVF 3.686, part. = L&S 67W.
412 D.L. 7.17.
413 D.L. 7.130; Stob. Ecl. 2.94.7 = SVF 611.
414 Stob. 2.7.109-110 = Wachsmuth, p. 62 = SVF 3.686, part. = L&S 67W.
415 Plu. Mor. 1034b = SVF 698.
416 Como le pasó a Platón en Siracusa.

127



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

óptimo417. Pero habría que tener cuidado de una excesiva educación,
puesto  que  si  se  carece  de  la  capacidad  correcta  de  comprensión,
según el estoico Aristo, una excelente enseñanza en filosofía podría
dañar a quienes la malinterpretan o perviertan418. Cicerón cree que es
correcto el estudio con el objetivo de llegar a la verdad, pero que éste
resulta una pérdida de tiempo si se estudian temas confusos e inútiles.
La astronomía, matemáticas, lógica y jurisprudencia no pertenecerían
al  grupo  de  temas  inútiles;  sin  embargo,  resulta  contraproducente
dedicarles  demasiado  tiempo  apartándose  de  la  vida  pública,
manteniendo  su  estudio  como  mera  afición419.  En  este  sentido,
Posidonio considera que la matemática y la astronomía no pertenecen
a la filosofía420.

2.2.2 – Ejemplos de la influencia estoica

2.2.2.1 – Cicerón: De officiis
Desde principios del s. XIX d.C., se planteó la posibilidad de que

Panecio habría escrito su obra para un público romano, reduciendo
aquellas  partes  de  origen  ciceroniano,  en  los  libros  1  y  2  del  De
officiis,  al  mínimo421.  Un siglo más tarde,  Brunt dedicó su retiro al
análisis de Panecio, y trabajó arduamente sobre esta idea422. Erskine,
siguiendo a Brunt, ubica a Panecio como catalizador de una corriente
estoica antigracana423.  Griffin defiende que De officiis fue una obra

417 Sen. De Otio 3.2-5; Erskine (1990), 65-68.
418 Cic. N.D. 3.77; Brunt (1989), 195.
419 Cic. Offic. 1.6.19.
420 Brunt (2013), 203. Los estoicos, a excepción de Posidonio, no estaban muy familiarizados

con  las  matemáticas;  L&S  (1988a),  264.  En  época  helenística  las  matemáticas  y  la
filosofía eran dos doctrinas separadas; L&S (1988a), 301.

421 Van  Lynden  (1802),  82  y  Schwartz  (1898),  237,  n.  3.  Pohlenz  lo  tratará  en  mayor
profundidad en Pohlenz (1934), esp. 35, 51, 80, 111, 119 y 143; cfr. Dyck (1996), 24, n.
47.

422 Brunt (2013), 180, n. a.
423 Erskine (1990), 160-161. Como ya se ha dicho anteriormente, esta corriente estoica será la

128



Capítulo II: Filosofía y Roma

pensada para el público romano y que respondía a unas necesidades
políticas propias, por lo que minimiza el efecto que Panecio tuvo en la
obra424. Brunt muestra su desacuerdo con ello425. Schofield comparte la
misma idea, aunque no llega a profundizar en ella426. Sin embargo, la
tendencia actual es la contraria, es decir, creer no que Panecio no esté
detrás del De officiis, sino que Cicerón no dependió tanto de él. Long
descarta la idea de que la rápida composición de la obra tuviera que
ser fruto de la mera transcripción, asegurando que existe mucho de
Cicerón  en  la  obra,  sin  descartar,  claro  está,  una  inspiración  en
Panecio, punto de vista que apoya Dyck427. Dyck (1996) defiende esa
independencia de Cicerón en general, al igual que Lefèvre (2001)428.
La línea que seguiremos será la de Brunt, es decir, que vemos en los
dos primeros libros del De officiis de Cicerón, una clara influencia de
Panecio.

En cuanto a Panecio, éste resultó vital para entender la influencia
que el estoicismo tuvo en Roma429. La existencia de una amistad entre

nueva  corriente  que  surge,  menos  radical,  y  que  tendrá  como  exponente  a  Panecio,
mientras  que  Blosio  de  Cumas  será  quien  represente  a  la  corriente  clásica  y  radical,
aquella que influye a Tiberio Graco. Esta idea será tratada en profundidad en el punto
3.2.2.2.

424 Griffin, Atkins (1991), XVIII-XIX.
425 Brunt (2013), 180, n. 2.
426 Schofield (2003), 254.
427 Long (1995), 221-222, 224; Dyck (1996), 8-9, n. 20.
428 Dyck, acertadamente, recuerda que la obra de Panecio fue escrita en griego, llena de citas

de autores griegos y de ejemplos griegos, a excepción de los referidos a su amigo el joven
Escipión, por lo que no hay indicio para pensar que algún autor latino, Cicerón en este
caso, no utilizara esta obra y la transformara para que encajara dentro de los paradigmas
romanos, pero tampoco hay indicio para pensar que esta obra fuera escrita para un público
romano;  sobre Escipión,  Cic.  Offic.  1.26.90,  2.22.76.  Sobre los  exempla griegos,  Cic.
Offic. 2.5.16; Dyck (1996), 26.

429 Sedley (2003),  23.  Representado por personajes como los dos Lelios,  Gayo Fannio y
Quinto Mucio Escévola,  el  augur,  el  nieto de Escipión Quinto Elio Tuberone,  Publio
Rutilio  Rufo,  Marco  Vigellio  y  el  nieto  de  Escévola  de  mismo  nombre,  Escévola  el
pontífice. Espurio Mumio, Furio Filo o el jurista Marco Manilio; Pohlenz (2005), 542-
543.  Panecio  dominaba  el  latín  (Panaetius  F.139,  Cic.  Tusc. 4.2.4),  y  además  poseía
buenos contactos en la ciudad como Escipión, Lelio, C. Fanio, Q. Mucio Escévola y los

129



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Escipión Emiliano y el filósofo estoico está atestiguada por Cicerón430.
Panecio creía en la necesidad de una educación filosófica por parte del
gobernante, no solo en ética o política, sino también en la dialéctica,
para así poder completar con éxito el camino político de un orador. El
filósofo acompañó a la embajada realizada por Escipión en Oriente,
donde éste se cubrió de gloria y honores. También es probable que le
ayudara  a  Escipión  en  las  negociaciones  con  los  pueblos  griegos,
legitimando  la  dominación  romana  sobre  los  demás  pueblos431.  La
influencia moral que Panecio pudo haber adquirido, gracias al trato
que tenía con la nobleza romana, se vio limitada por su círculo más
cercano.  Este  grupo,  especialmente  las  generaciones  más  jóvenes
(donde destaca el anteriormente mencionado Publio Rutilio Rufo, en
el  punto  1.1.4),  verá  su  futuro  político  afectado  por  las  ideas  que
Panecio procesa, y en consecuencia tendrán una mayor importancia en
la futura administración que se ejercerá sobre las ciudades griegas de
la  provincia  de  Asia432.  Al  igual  que  otros  filósofos,  trataron  de
aconsejar a reyes previamente433. Panecio trató de realizar el mismo
trabajo en Roma con la aristocracia de la ciudad. Con ello en mente,
podemos apreciar el perfecto tratamiento moral de Escipión en la obra
de Cicerón, donde se nos muestra que sus excelentes cometidos en el
desarrollo  del  bien  público  no  influenciaron  en  modo  alguno  a  su
integridad moral, por lo que Panecio bien pudo pensar en un público
romano al referirse a este personaje, opinión que Cicerón adoptaría en
su obra434.

Sobre  la  obra  magna  de  Panecio,  Peri  kathekontos  (Περὶ

dos hijos políticos de Lelio, Q. Aelio Tubero y P. Rutilio Rufo (Panaetius F.137-147);
Erskine (1990), 214.

430 Cic. Ac. 5.
431 Cic. Ac. 5; Rawson (1989), 238.
432 Münzer RE I.A, 1269ss.; Brunt (2013), 215, n. 74.
433 Como se ha mencionado en 1.3.2.1;  Stob.  Ec. 2.7.109-110 = Wachsmuth, p. 62 =  SVF

686.
434 Brunt (2013), 215.

130



Capítulo II: Filosofía y Roma

καθήκοντος),  la  escasa información de la  que disponemos procede,
casi en su totalidad, de Cicerón435. Ésta se componía de tres libros, el
primero  trataba  de  cuestiones  de  carácter  general,  el  segundo  del
καλόν (el bien moral) y el tercero del ὠφέλιμον ο συμφέρον (lo útil,
de interés)436. La obra debía de haber continuado con el conflicto entre
καλόν y ὠφέλιμον ο συμφέρον, pero nunca llegó a realizarse, a pesar
de que sobrevivió a su publicación en 30 años437. También existe en
Aulo Gelio un fragmento en latín que se le atribuye a Panecio, aunque
no tenga equivalencia con la obra de Cicerón, siendo Cicerón y esta
última  las  únicas  referencias  existentes438.  Por  lo  que  respecta  a
Cicerón, éste compuso varias obras entre la primavera y el verano del
año  44,  después  de  haber  completado  el  De  diuinatione,  tras  el
asesinato de César. En la década de los 40, cuando escribió sus obras
de corte más filosófico o teórico, excusaba su absorción por el estudio
y la escritura por el hecho de no poder ejercer su actividad política439.
Las obras filosóficas de Cicerón demuestran el amplio conocimiento
que el autor tenía de la materia440. Cicerón siguió escribiendo, dando

435 Dyck  (1996),  18.  Van  Straaten  recoge  en  una  obra  todos  los  fragmentos  de  origen
paneciano  o  donde  se  mencione  a  Panecio,  incluidos  aquellos  que  no  proceden  de
Cicerón. Sin embargo, cuatro de las cinco referencias del apartado dedicado a la política
proceden del  De officiis  (1.34.124 = fr.  121, 2.12.41-42 = fr.  120, 2.17.60 = fr.  122 y
2.21.73 = fr. 118), y solamente una del  De republica  (1.21.34 = fr. 119); Van Straaten
(1952), 46-47.

436 Cic. Att. 16.11.4.
437 Cic. Offic. 3.2.8 = fr. 35, citando a Posidonio E&K T9, T10, F41c; Dyck (1996), 18. Sobre

el porqué de la no continuidad, Dyck (1996), 23-24. Pohlenz también ve un reflejo de
Panecio en el De officiis; Pohlenz (2005), 409-410, n. 30. Sobre la contreversia que surgió
entre sus discípulos en cuanto al conflicto de καλόν y ὠφέλιμον; Cic. Offic. 3.2.7-3.4.19.

438 Gel. 13.28. Existe un tercero en Ateneo, aunque ésta no resulta clara; Ath. 5.186a; cfr.
Dyck (1996), 28-29.

439 Cic.  Acad. 1.11; Cic.  ND 1.7; Cic. Fin.  1.10; Cic.  Div. 2.7; Cic.  Offic. 2.1.2-4.  Incluso
parece probable que modifique a Panecio cuando dice que solo se permite el estudio en
los intervalos de la actividad práctica en la política; Cic. Offic. 1.6.19; Brunt (2013), 187.

440 Tradicionalmente se ha representado a Cicerón como un mal filósofo con unos amplios
conocimientos en la materia;  Pohlenz (2005),  560.  No obstante,  hoy día se aprecia el
trabajo de Cicerón en cuanto a la filosofía, contribuyendo enormemente a la difusión de

131



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

como  fruto  Laelius y  De  gloria,  y  en  julio  escribió  el  Topica441.
Comenzó a escribir los dos primeros libros del De officiis a finales de
octubre442. Para entonces debía de tenerlos acabados, porque, el 5 de
noviembre, contó a Ático que ya había terminado en dos libros aquello
que a Panecio le costó escribir en tres443. Brunt no cree que Cicerón
comenzara a escribirlo hasta empezado agosto, e incluso después parte
de su trabajo se centró en escribir el discurso que debía pronunciar en
el senado el  1 de septiembre,  conocido como la primera filípica,  y
también en preparar el panfleto que conocemos como segunda filípica,
la cual envió a Ático el 25 de octubre para su publicación, en cuanto
éste viera el proyecto maduro444. Continuando con Brunt, éste no cree
que Cicerón hubiera enviado a Ático los dos primeros libros del  De
officiis el  5  de  noviembre,  puesto  que  preferiría  tenerlos  cerca
mientras componía el tercer libro, cuya temática principal era aquella
que Panecio no había tratado en sus consejos sobre cómo proceder en
la vida pública, es decir, el conflicto entre lo honesto (honestum) y lo
útil (utile)445. Pocos meses después de escribir el  De officiis, Cicerón
sería  asesinado  por  los  lacayos  de  Marco  Antonio.  Muchas  de  las
reflexiones que le brinda a su hijo en esta obra, son reflexiones hechas
a  sí  mismo.  Panecio  y  Cicerón  aplican  un  ideario  común  a

ésta en Roma, resultando un personaje clave en este ámbito; Powell, Paterson (2004), 43;
Van der Blom (2010), 29. Aunque Cicerón no fuera un filósofo profesional, era un vasto
conocedor de la mateira, y la aplicaba en sus escritos de memoria, técnica muy trabajada
en las escuelas retoricas; Mansfeld (1999), 15-16. Mansfeld se basa principalmente en un
fragmento  del  De  natura  deorum (3.10),  concretamente  en  una  frase  de  Cotta:  “He
memorizado todos tus argumentos no solo en número, sino también en orden”; mandaui
enim memoriae non numerum solum, sed etiam ordinem argumentorum tuorum.

441 Philippson, RE viiA, 1156s, 1164-1169.
442 Cic. Att. 1.15.2.
443 Cic. Att. 16.11.4.
444 Cic. Att. 15.13.1.
445 Cic. Offic. 3.2.7; Cic. Att. 16.11.4; Brunt (2013), 220, n. 1. La problemática del honestum

se reduce,  según Panecio,  a  una deliberación racional  sobre tres  puntos relativos a  la
acción: 1) Si lo que se trata es honesto o vergonzoso. 2) Si es útil o no. 3) Si lo honesto y
lo útil son motivos que se compaginan; Cic. Offic. 1.3.9; Elorduy (1972a), 81.

132



Capítulo II: Filosofía y Roma

circunstancias  políticas  distintas,  optimistas  para  el  filósofo  y
angustiosas para el orador romano446.

El  estoicismo  se  refleja  de  manera  innegable  en  la  obra  de
Cicerón447. Él mismo lo admite asegurando que sigue la ética estoica,
pero no como traductor,  sino que utiliza aquello que cree acertado
reinterpretándolo  mediante  su  juicio448.  Los  reflejos  de  Panecio
también pueden apreciarse en la obra de Cicerón. En  De re publica
podemos  observar  una  influencia  de  Posidonio  y  Panecio449.  Sin
embargo,  es  en  De officiis donde  la  influencia  de  Panecio  resulta
innegable450.

Los primeros dos libros del  De officiis se basan en Panecio,  y
ponen de manifiesto ideas estoicas, aunque el propio Cicerón admite
que él, a diferencia de Panecio, no es un estoico, y que expone sus
ideas  analizándolas  desde  un  punto  de  vista  académico451.  La
dependencia de Cicerón respecto a Panecio puede catalogarse en tres
grados  distintos:  1)  Siguió  a  los  estoicos  no  como  traductor,  sino
446 Elorduy (1972a), 80-81. Laks y Schofield creen que para Cicerón la causa de los males

que sufre la república en su tiempo se deben a la avaricia y a la ambición de los generales
por encima del bien común; Laks, Schofield (1995), cap. 8. Brunt en cambio, opina que
esa visión resulta un tanto simplista; Brunt (2013), 215-216. Para Cicerón el deber más
alto  de  un  individuo  consiste  en  promover  la  bondad  entre  sus  compañeros  y,
principalmente, servir a la patria. Con el fin de servir a la patria Cicerón ve en el orador a
un piloto que guía al barco, siendo su herramienta la oratoria. Por lo tanto el buen orador
apelará a los sentimientos de sus oyentes para influir en su decisión: “En verdad, nada me
parece más digno que ser capaz de controlar el espíritu del público, atraerse sus simpatías
e impulsarlos  y hacerlos venir  a donde y de donde uno quiera”;  idemque languentem
labentemque populum aut ad decus excitare aut ab errore deducere aut inflammare in
improbos aut incitatum in bonos mitigare; qui denique, quemcumque in animis hominum
motum res et causa postulet, eum dicendo uel excitare possit uel sedare ; Cic.  de Orat.
1.8.30; cfr. Vasaly (2013), 155.

447 Es gracias a los dos primeros libros del  De officiis y al tercera del  Finibus que nos ha
llegado mucha  información  sobre  esta  corriente  filosófica,  que  de  otro  modo,  estaría
perdido hoy día; Dyck (1996), 21. Atkins (1990), 282-283, n.34.

448 Cic. Fin. 3.7; Mansfeld (1999), 16.
449 Pohlenz (2005), 559. 
450 Erskine (1990), 196.
451 Cic. Offic. 2.2.7-8; Annas (1989), 172.

133



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

siguiendo su habitual tendencia a analizar fuentes estoicas según su
propio  juicio452.  2)  En  esos  libros  siguió  a  Panecio  aunque  no  lo
tradujo453.  3)  Siguió  a  Panecio  introduciendo  alguna  “mejora”,  es
decir, que contribuyó a desarrollar  las ideas de Panecio,  aunque no
fuera  de  una  forma  muy  evidente454.  Cicerón  utiliza  el  peri
kathekontos (Περὶ καθήκοντος) de Panecio (principal obra escrita del
filósofo),  para  representar  el  punto  de  vista  de  la  escuela  estoica,
aunque en ocasiones omite parte de su texto y es probable que utilice
otras  fuentes  estoicas  para  rellenar  esas  omisiones.  Incluso  las
referencias  que  hace  a  otros  autores  no  estoicos,  como  Platón,
Jenofonte,  Aristóteles  y  otros  peripatéticos455,  son  probablemente
prestadas de las opiniones de Panecio, quien tenía en gran estima a
estos autores, en especial a Platón y los peripatéticos456.

Entre  las  otras  posibles  fuentes  que  Cicerón  pudo  haber
empleado,  encontramos  a  Zenón,  Crisipo,  Antípatro,  Diógenes,
Hecatón  y  Catón457.  Sin  embargo,  y  como  ya  se  ha  dicho
anteriormente, Cicerón no ejerce de traductor de Panecio, y por ello
debemos  pensar  que  muchas  de  las  partes  inspiradas  en  Panecio
pueden haber sido retocadas deliberadamente por el autor458. Incluso
podrían existir partes que se malinterpreten459. Es en los dos primeros
libros  del  De  officiis donde  Cicerón  emplea  como  referencia  a
Panecio, dados los consejos que da en torno a la vida pública460. En el
tercero, sin embargo, ya no depende nada de él. En los primeros dos

452 Cic. Offic. 1.2.6.
453 Cic. Offic. 2.17.60.
454 Cic. Offic. 3.2.7; Brunt (2013), 185.
455 Platón: Cic.  Offic. 1.5.15, 1.7.22, 1.9.28, 1.19.63, 1.19.64, 1.25.85, 1.25.87; Jenofonte:

Cic.  Offic.  1.32.118; Aristóteles:  Cic.  Offic. 2.16.56; Peripatéticos: Cic.  Offic. 1.25.89,
2.5.16, 2.16.56, 2.18.64, 3.3.11.

456 Brunt (2013), 185.
457 Elorduy (1972a), 84.
458 Long (1995), 221-222, 224.
459 Brunt (2013), 189.
460 Brunt (2013), 217.

134



Capítulo II: Filosofía y Roma

libros,  el  autor,  adopta  la  posición  ética  de  los  estoicos  sobre  la
conducta apropiada que deben seguir todos los hombres. En el tercer
libro se trata de rellenar un hueco de la obra de Panecio y mantiene
también el prisma estoico461. Cicerón no utiliza a un autor en concreto
para su tercer libro del  De officiis, como lo hace con Panecio en los
dos  primeros  libros.  Más  bien,  utiliza  las  ideas  de  varios  autores
estoicos, empleando para ello a Atenedoro como fuente principal, pero
basándose en doctrinas diversas procedentes de varios filósofos como
Antípatro,  Diógenes o Hecatón. Es bastante seguro que Cicerón no
reinterpreta a estos autores, sino que más bien los cita o simplemente
expone sus ideas462.

Con la intención de acercar su obra a un público principalmente
romano, Cicerón emplea una gran cantidad de pasajes de la historia
romana, pero también de la griega. En este aspecto Cicerón demuestra
una mayor independencia de Panecio, aunque no se puede descartar
que  debajo  de  esos  exempla que  utiliza  Cicerón,  se  esconda  una
doctrina moral real, con origen en Panecio, que ha sido debidamente
transformada  por  el  autor463.  Brunt  cuenta  en  el  De  officiis,  24
alusiones a la historia griega frente a 47 romanas, de las cuales 19
podrían ser conocidas para Panecio, e incluso citadas por él mismo464.
También  recoge  algunas  leyendas  griegas  recogidas  de  narraciones
épicas465, y Panecio bien podría haber seguido su ejemplo, aunque es
cierto que esas leyendas eran conocidas también para los aristócratas
cultivados romanos, como Cicerón. Crisipo evidenció un gusto por la
historia social en su tratado  Peri tou kalou kai tes hedones466, gusto
que  en  opinión  de  Brunt,  resulta  una  práctica  nueva  dentro  de  la

461 Brunt (2013), 180.
462 Brunt (2013), 221, n. 4.
463 Sobre la utilización en Cicerón de exempla véase, Van der Blom (2010).
464 Brunt (2013), 190-191, n. 21.
465 Crisipo fue aficionado a tales alusiones; SVF 2.906.
466 SVF Ap. 2.28, fr. 2-15, pp. 197-200.

135



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

corriente  estoica467.  El  interés  de  Panecio  por  la  historia  está
atestiguado  en  Stoicorum Index  Herculanensis468,  ilustrando  sus
teorías  con pasajes  y  eventos  de  la  historia  griega469.  Los  exempla
griegos son más habituales  en el  De officiis que en otras  obras  de
Cicerón, lo que resulta, en opinión de Brunt, en una prueba más de
que éstas provienen de Panecio.

Algunos nombres de personajes históricos griegos, como Solón o
Temístocles, resultaban conocidos para aquellos romanos habituados a
la cultura griega, otros en cambio no: Calicrátidas, Jasón y Alejandro
de  Feras,  Demetrio  Poliorcetes  o  Bardilo470.  ¿Qué  sentido  tiene
mencionar a estos personajes que el público romano no conocería si la
obra fue pensada para un público romano? Resulta verosímil pensar
que Cicerón tomó de Panecio esas partes. Él mismo señala que los
hombres jóvenes hacen bien en emular a sus padres471. ¿Cicerón trata
de establecer de este modo una comparativa entre romanos y griegos?
No forzosamente, ya que Cicerón nos habla de la superioridad moral
de los romanos frente a los griegos y es difícil de creer que un autor
como Cicerón utilice modelos griegos por encima de los propios472.
Cuando  los  exempla griegos  aparecen  seguidos  de  los  romanos,
Cicerón es quien los escribe tomando como base a Panecio473.

No  obstante,  no  todos  los  exempla romanos  del  De  officiis
proceden  de  Cicerón,  algunos  se  los  debemos  a  Panecio.  Escipión
Emiliano  se  nos  presenta  como  un  claro  ejemplo  de  integridad474.
Cicerón muestra a un Escipión Emiliano que supera las proezas de su

467 Brunt (2013), 190-191, n. 21.
468 Phld. Ind.Sto. LXVI.
469 Cic. Offic. 2.5.16.
470 Calicrátidas: Cic. Offic. 1.24.84, 1.30.109; Jasón y Alejandro: Cic. Offic. 1.30.108, 2.7.25;

Demetrio: Cic. Offic. 2.7.26; Bardilo: Cic. Offic. 2.11.40.
471 Cic. Offic. 1.32.116.
472 Cic. TD 1.2.
473 Brunt (2013), 191-192.
474 Cic. Offic. 2.22.76.

136



Capítulo II: Filosofía y Roma

padre Lucio Paulo, a diferencia del hijo de Escipión el Africano, que
vio su carrera obstaculizada por su mala salud475. Panecio acompañó a
Escipión  en  su  embajada  del  Este,  probablemente  en  140-139,  y
residió  en  Roma  esporádicamente476.  Cicerón  hace  referencia  a  la
conexión existente entre Panecio y el entorno de Escipión477, su interés
en esta  conexión se refleja  en su obra478.  Es  probable  que Panecio
aprendiera latín para poder conversar con los romanos que no fueran
lo  suficientemente  versados  en  el  griego.  En  su  carta  a  Tuberón,
Panecio se refiere a un poema del censor Apio Claudio, lo cual parece
confirmar el conocimiento del latín de Panecio y su capacidad para
introducir  exempla romanos479.  El  habitar  en  un  entorno  romano
despertaría  en  el  filósofo  un  interés  natural  por  la  historia  de  ese
pueblo,  puesto  que  debió  de  oír  muchas  referencias  de  sus
compañeros.  Este interés tal  vez se vio reforzado con la lectura de
Polibio,  persona  que  Cicerón  asegura  que  conoció  a  Panecio480.  El
objetivo de Panecio sería, pues, la utilización de la historia romana
para poder influir mejor en sus lectores, que eran romanos, utilizando
estos  exempla481. La eficacia del mensaje de Cicerón/Panecio que se
nos transmite en el De officiis, es limitada. El mensaje está dirigido a
quienes creen que la virtud es el bien supremo, pero cabe pensar que
este pensamiento es parte de una pequeña minoría de entre todas las
personas que componían la sociedad romana482.

Solo  mediante  esta  obra  se  puede  captar  el  ideario  ético  de
Panecio, difícil en cambio para el resto de autores estoicos, puesto que

475 Cic. Offic. 1.32.116.
476 Cic. Ac. 2.2.5; Plu. Mor. 777b.
477 Cic. Mur. 66; Cic. Rep. 1.15; Cic. Fin. 4.23; Cic. TD 1.81; Cic. Brut. 101; Cic. Att. 9.12.2;

Cic. Offic. 3.2.10.
478 Cic. Offic. 1.26.90; 2.22.76.
479 Cic. Tusc. 4.4; Apio Claudio (340-273), desempeñó el cargo en 312.
480 Cic. Rep. 1.34.
481 Brunt (2013), 192-193.
482 Brunt (2013), 216.

137



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

sus  referencias  son  escasas  y  normalmente  proceden  de  fuentes
diversas, que incluso en ocasiones son hostiles483. Cicerón pertenece a
la Academia Nueva, y su método de análisis consistía en exponer las
doctrinas de otras escuelas y después refutarlas. Este mismo patrón es
utilizado por el autor en la mayoría de sus obras, tanto en sus diálogos,
donde  los  presentes  exponen  los  diferentes  puntos  de  vista
(Academica,  de finibus,  de natura deorum,  de divinatione), como en
sus  discursos,  donde  él  mismo  los  expone  y  critica  (Disputatio
tusculana,  de fato).  Este procedimiento, sin embargo, difiere en los
dos  primeros  libros  del  De  officiis.  En  ellos  no  expone  ninguna
doctrina  rival  e  insiste  en  su  pertenencia  a  la  Nueva  Academia,
criticando severamente aquellas filosofías que no contemplan la virtud
como su meta principal, como el epicureísmo o el hedonismo484. De
igual  manera  descalifica  a  aquellos  que  utilizan  la  política  para  su
provecho personal, a aquellos políticos populistas que, utilizando la
demagogia,  seducen  al  pueblo  para  llevar  a  cabo reformas  que  no
convienen al bien de la patria, como lo hicieron los Graco en Roma o
Agis IV y Cleomenes III en Esparta485. El juicio de la obra de Tiberio
Graco en De officiis es  plenamente de origen ciceroniano y no de
Panecio486. Cicerón expresa su disconformidad con la causa de Tiberio
y afirma que el cargo de tribuno de la plebe sirve para contener a los
integrantes  de  la  plebe,  quienes  resultarían  demasiado  violentos  si
participaran en el poder487.

En cuanto a la virtud, Panecio afirma que se desarrolla de manera
natural  en  los  hombres488,  y  se  guía  en  la  clásica  cuatripartición
platónica: sabiduría, templanza, fortaleza y justicia489. Estas virtudes,

483 Brunt (2013), 217-219.
484 Cic. Offic. 2.2.8, 3.4.20, 3.7.33; Brunt (2013), 181.
485 Brunt (2013), 198.
486 Brunt (2013), 241.
487 Cic. Leg. 3.23-25; Griffin (1989a), 27.
488 Cic. Offic. 1.4.11-14.
489 Cic.  Offic. 2.3.11ss.; cfr. Brunt (2013), 187-188. Justicia como sabiduría en cuanto a la

138



Capítulo II: Filosofía y Roma

para los estoicos, se unen como una sola,  puesto que no entran en
conflicto entre ellas. Cicerón señala que Panecio no trata ningún caso
hipotético de conflicto entre lo honesto y lo útil, y según dice Hecateo,
pupilo de Panecio:

“El  hombre  sabio  tratará  de  proteger  la  propiedad
familiar,  sin  contradecir  ninguna  costumbre,  ley  o
institución.  No  tratamos  de  ser  ricos  solamente  por
nosotros, también por nuestros hijos, relativos y amigos,
y especialmente por nuestro país. Puesto que los bienes y
riquezas  de  los  individuos  son  también  los  de  la
ciudad”490.

Para  una  filosofía  eminentemente  política,  como  la  que
desarrollaba Panecio, la justicia constituía un tema de gran actualidad,
en  especial  para  la  aristocracia  romana491.  Gracias  a  Panecio  y
Cicerón, la política de los Escipiones pasó a la literatura política del
estoicismo  como  digna  de  elogio  (incluso  justificando  las
destrucciones de Cartago y Numancia). Ello se refleja en dos pasajes
de Cicerón, donde se alaban tanto la virtud como la campaña guerrera
de  Escipión492.  Según  Panecio  y  Cicerón  la  justicia  se  debe  a  la
intervención divina y Panecio asegura que el fundamento de la justicia
es la fides, es decir, el respeto a la palabra dada:

“Hay dos tipos de injusticia:  el  primero,  de quien
injuria a otro, y el segundo, de aquellos que pudiendo no

distribución, templanza en asuntos que requieran de una elección, y fortaleza en materias
que necesiten de resistencia; Schofield (2003), 240.

490 Sapientis  esse  nihil  contra  mores,  leges,  instituta  facientem  habere  rationem  rei
familiaris. Neque enim solum nobis diuites esse uolumus, sed liberis propinquis, amicis
maximeque rei publicae. Singulorum enim facultates et copiae diuitiae sunt ciuitatis ; Cic.
Offic. 3.63; cfr. Annas (1989), 168-169.

491 Cic. Offic. 1.14.42.
492 Cic. Offic. 1.32.116.

139



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

defienden a  los  injuriados.  Pues  quien  injustamente  se
lanza a ofender a otro, incitado por la ira o por cualquier
otra perturbación, obra como quien pone su mano sobre
un  compañero;  y  quien  pudiendo  no  lo  defiende,  ni
impide  la  ofensa,  es  tan  culpable  como  si  dejara
indefensos a los padres, a los amigos o a la patria. Las
injurias que se infieren premeditadamente y con ánimo
de perjudicar proceden muchas veces del miedo, cuando
quien pretende dañar a otro teme que, de no hacerlo, será
él  quien  sufrirá  un  daño.  Pero  la  mayor  parte  se  ven
impulsados a causar la injuria para conseguir  algo que
desearon.  En  este  vicio  tiene  grandísimo  influjo  la
avaricia”493.

Schofield analiza la concepción de justicia poniendo como punto
de  partida  la  embajada  de  Carnéades,  para  después  centrarse
plenamente  en  el  ámbito  estoico494.  El  autor  comenzará  con  los
debates dialécticos en torno a la justicia  de Carnéades,  Diógenes y
Antípatro495. No es mi intención centrarme en la justicia, pues ya se ha
analizado  en  el  punto  2.1.3.1.  Más  bien  desearía  centrarme  en  el
concepto de justicia de los estoicos, y si éste se nos transmite debido
al  De officiis.  La respuesta es afirmativa.  Cicerón nos transmite un

493 Fundamentum autem est  iustitiae fides,  id est  dictorum conuentorumque constantia et
ueritas.  Ex  quo,  quamquam  hoc  uidebitur  fortasse  cuipiam durius,  tamen  audeamus
imitari Stoicos, qui studiose exquirunt, unde uerba sint ducta, credamusque, quia fiat,
quod dictum est,  appellatam fidem. Sed iniustitiae genera duo sunt,  unum eorum, qui
inferunt, alterum eorum, qui ab iis, quibus infertur, si possunt, non propulsant iniuriam.
Nam qui iniuste impetum in quempiam facit aut ira aut aliqua perturbatione incitatus, is
quasi manus afferre uidetur socio; qui autem non defendit nec obsistit, si potest, iniuriae,
tam est in uitio, quam si parentes aut amicos aut patriam deserat. Atque illae quidem
iniuriae, quae nocendi causa de industria inferuntur, saepe a metu proficiscuntur, cum is,
qui  nocere  alteri  cogitat,  timet  ne,  nisi  id  fecerit,  ipse  aliquo  afficiatur  incommodo.
Maximam autem partem ad iniuriam faciendam aggrediuntur, ut adipiscantur ea, quae
concupiuerunt; in quo uitio latissime patet auaritia; Cic. Offic. 1.7.23-24.

494 Schofield (2003), 251ss.
495 Schofield (1999a), 764-765.

140



Capítulo II: Filosofía y Roma

debate entre Diógenes y Antípatro sobre el mismo tema496. Volvemos a
ver el conflicto entre καλόν y ὠφέλιμον ο συμφέρον o lo honestum y
lo  utile.  Con el  ejemplo del vendedor del esclavo fugado y la casa
insalubre ya mencionado497, Diógenes llegaría a la conclusión de que
no sería injusto por parte del vendedor permanecer callado, puesto que
él, como agente libre, puede optar por no facilitar toda la información.
En  lo  opuesto  se  encuentra  Antípatro,  que  cree  que  el  vendedor
debería  confesarle  los defectos  al  cliente  si  desea hacer  honor a  la
justicia. Sin embargo, el filósofo apostilla que los intereses propios
deben ser los mismos que los intereses comunes. El debate sobre la
justicia entre estos dos filósofos concluye ahí. Es en este punto donde
Schofield sugiere que no habría debate alguno entre ambos conceptos,
es decir, lo justo y lo útil498. No obstante, la escuela estoica continuará
con este debate, llegando a Panecio, que como ya hemos mencionado,
quiso tratar el tema en profundidad, aunque terminó por abandonar el
proyecto499. Posidonio tampoco aportó mucho al debate, aunque llegó
a  afirmar  que  éste  era  uno  de  los  temas  más  importantes  que
existían500. Por último, Hecateo tratará el tema en el sexto libro de su
obra Sobre las acciones apropiadas, defendiendo una modesta forma
de utilitarismo501.

2.2.2.2 – Filosofia y vida política: Casio, Bruto y Catón
Casio pertenencia a la escuela epicúrea desde el año 48, y también

al año siguiente, cuando decide someterse al dictador, hastiado de las
luchas civiles502; acorde a la máxima epicúrea de un desenvolvimiento
mínimo en  la  política  y  apoyar  cualquier  sistema de  gobierno que

496 Cic. Offic. 3.12.51-3.13.57.
497 En la nota 253; Lact. Inst. 5.16.5-13.
498 Schofield (2003), 252-253.
499 Cic. Offic. 1.3.9, 3.2.7-8.
500 Cic. Offic. 3.2.8.
501 Cic. Offic. 3.23.89-90.
502 Cic. Fam. 15.15.1, 15.19.4; Plu. Brut. 39.6; Sedley (1997), 41; Pohlenz (2005), 555.

141



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

favorezca un estado de relativa paz. Ningún epicúreo hubiera podido
sospechar que el placer de la satisfacción moral era mayor que el de la
ataraxia (ἀταραξία), ya que Epicuro enfatizó que el placer no podía
ser  aumentado más  allá  de la  eliminación de toda perturbación,  es
decir, de la  ataraxia, solo "variada". Pero nada habría impedido que
Casio considerara la satisfacción moral como un placer supersticioso
para  contrarrestar  el  dolor  causado  por  las  ansiedades  políticas503.
Bruto  en  cambio  pertenece  a  la  Academia  Vieja,  tras  la  vuelta  al
platonismo que promovió Antíoco de Ascalón sobre los años 80. Bruto
estudió filosofía bajo la tutela del hermano de Antíoco, Aristo. Bruto
aprendió bien de su maestro y parece que adquirió cierta habilidad en
la  filosofía  escribiendo algunos  tratados en  latín  (De patientia;  De
uirtute)504 y en griego (Sobre la conducta adecuada, Peri kathekontos;
Περὶ καθήκοντος)505.

La  influencia  estoica  en Bruto  es  muy escasa,  así  como en  el
complot del asesinato de César. No parece casualidad que entre todos
los conspiradores no se encuentre ningún estoico. Solamente 20 de los
60 conspiradores totales pueden ser nombrados hoy día506.  El estoico
Favonio  fue  rechazado  por  los  propios  conspiradores,  entre  otros
(aunque más tarde lucharía a su lado). Bruto atrajo a todos aquellos
posibles conspiradores y tras un debate filosófico decidió rechazar la
participación de Favonio, puesto que éste aseguraba que era preferible
una  monarquía  a  las  desgracias  que  podría  traer  una  nueva guerra
civil.  Un  epicúreo  llamado  Estatilio  también  fue  rechazado  pues
defendía que el sabio no podía sufrir males en defensa de los necios507.

503 Sedley (1997), 47.
504 Una frase  del  De patientia de  Bruto es  recogida  por  Diomedes  en Keil  (1857/2009),

383.8. Para el De uirtute, Sen. Ep. 95.45; cf. en Sedley (1997), 42, n. 11.
505 Sen. Ep. 95.45; Sedley (1997), 41-42.
506 10 de ellos fueron pompeyanos perdonados por  César,  6 cesarianos,  y  los  otros  4 de

adscripción incierta; Klotz RE X.1, cols. 186-275, en col. 255.
507 Ἐνεὶ  καὶ  τῶν  ἄλλων  ἑταίρων  ὁ  Βροῦτος  Στατίλιόν  τε  παρέλιπε  τὸν  Ἐπικούρειον  καὶ

Φαώνιον ἐραστὴν Κάτωνος, ὅτι πόρρωθεν αὐτοῖς τοιαύτην τινὰ κύκλῳ περιβαλόυτος ἐν
τῷ  διαλέγεσθαι  καὶ  συμφιλοσοφεῖν  πεῖραν,  ὁ  μὲν  Φαώνιος  ἀπεκρίνατο  χεῖρον  εἶναι

142



Capítulo II: Filosofía y Roma

Para Sedley, el relato es fiable, dada la argucia de Bruto de proceder
con un debate filosófico para así  descartar  cualquier posibilidad de
filtración508.

En opinión de Platón, la monarquía sin ley (μοναρχία παρανόμος)
es el  más duro de todos los regímenes con los que vivir509.  Labeo,
presente en el debate de Bruto, pensó que incluso la guerra civil era
preferible, y el propio Bruto estaba de acuerdo con él, pero en secreto.
Platón había equiparado la vida que se sufre bajo una tiranía con la
peor forma de esclavitud posible510. Bruto utilizó la misma metáfora,
contrastando la “esclavitud” de la tiranía de César con la “libertad”,
palabra que acabó por convertirse en la consigna de los conspiradores.
Ocho años antes del asesinato, en su oración “Sobre la dictadura de
Pompeyo”  (De  dictadura  Cn.  Pompeii),  Bruto  había  declarado  su
hostilidad a tal esclavitud:

“Es mejor no gobernar sobre nadie que esclavizar a
alguien.  Es  posible  vivir  una  vida  moral  sin  gobernar,
pero no hay términos morales en los que se pueda vivir
con la esclavitud511”.

Nos encontramos aquí con un eco de la La república de Platón, en
su descripción de la tiranía como el sistema donde resulta más difícil
vivir. Estas no son las declaraciones de un estoico. Hay poca evidencia
que sugiera que los estoicos clasificaran y compararan  constituciones,

μοναρχίας παρανόμου πόλεμον ἐμφύλιον, ὁ δὲ Στατίλιος ἔφη τῷ σοφῷ καὶ νοῦν ἔχοντι
διὰ φαυλοὺς καὶ ἀνοήτους κινδυνεύειν καὶ ταράττεσθαι μὴ καθήκειν. Παρὼν δὲ Λαβεὼν
ἀντεῖπεν ἀμφοτέροις.  Καὶ  ὁ Βροῦτος  τότε  μέν,  ὡς  ἔχοντος  τι  τοῦ λόγου χαλεπὸν καὶ
δύσκριτον, ἀπεσιώπησεν, ὕστερον δὲ Λαβεῶνι κοινοῦται τὸ βούλευμα; Plu. Brut. 12.3-4.
Schofield ve en este fragmento un perfecto ejemplo de hasta qué punto la filosofía griega
había penetrado en el seno de la aristocracia romana; Schofield (2000), 453.

508 Sedley (1997), 44-45.
509 Pl. Plt. 302e.
510 Pl. R. 8.564a.
511 Praestat enim nemini imperare quam alicui seruire: sine illo enim uiuere honeste licet,

cum hoc uiuendi nulla condicio est; Quint. Inst. 9.3.95.

143



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

o de que consideraran que la vida bajo un tirano era la peor clase de
esclavitud512. La esclavitud, en el sentido que interesaba a los estoicos,
es la condición moral de aquél que no es sabio513. Los sabios son libres
y permanecen así bajo cualquier régimen, por más represivo que sea.
Esto se debe en parte a que los sabios no están obligados a permanecer
vivos  y  son  libres  para  realizar  una  “salida  razonable”  (εὔλογος
ἐξαγωγή) en cualquier momento, en vez de comprometer su integridad
bajo presión política.

El  perfecto  modelo  estoico  sobre  el  suicidio  se  encontraba  en
Sócrates, quien aceptó su muerte en vez de comprometer su misión
filosófica o sus normas morales. En Roma, el tío de Bruto, Catón, se
había  convertido  en  el  gran  héroe  estoico  romano,  abrazando  la
muerte por su propia mano en vez de aceptar el perdón de César514. En
el preludio de su suicidio,  Catón había defendido explícitamente la
paradoja estoica: “Solo los buenos son libres”515. Catón provocó una
enorme impresión en su tiempo516. Por nacimiento, no podía sino ser el
representante de la uirtus romana, de la cual parece que vio un reflejo

512 Diógenes  Laercio  menciona  que  la  mejor  constitución  para  los  estoicos  era  una
constitución mixta que abarcara monarquía, oligarquía y democracia; D.L. 7.131. Sedley
señala que esta cita hace referencia a Panecio (Cic. Rep. 1.21.34) y que el propio Cicerón
(Cic.  Leg. 3.13-14) confirma esta tendencia del estoicismo a pesar de las contribuciones
que Diógenes de Babilonia y Panecio hicieron como sugiere  SVF 3.611;  Sedley (1997),
50, n. 50.

513 Erskine,  basándose  en  un  fragmento  de  Diógenes  Laercio,  recoge  una  interpretación
metafórica  propia  del  estoicismo  sobre  la  esclavitud,  llamada  “subordinación”  y  que
incluiría la sumisión política; D.L. 7.121-122; Erskine (1990), 43-63.

514 Gracias a Catón los estoicos romanos ya no tenían que hablar sobre el sabio ideal, puesto
que con él se convirtió en un personaje real; Pohlenz (2005), 554. Pohlenz sigue con que
Bruto, al ser yerno y nieto de Catón, trató de acercarse al estoicismo, pero careció de la
armónica coherencia interior de Catón; Pohlenz (2005), 555. Sobre el suicidio de Catón;
Plu. Cat. Mi. 68.5-70.10; Zadorojnyi (2007), 217-218.

515 Plu. Cat. Mi. 67.1-5.
516 Fue ampliamente criticado por Cicerón en su defensa de L. Murena, calumniando a Catón

y a  su pública  adscripción al  estoicismo, afirmando que éste había entendido mal  las
premisas de dicha corriente; Cic. Mur. 62, 65, 66; Craig (1986), 232.

144



Capítulo II: Filosofía y Roma

en el estoicismo517. Catón se rodeó de varios filósofos, como Antípatro
de Tiro, que elaboró un escrito sobre el peri kathekonton de Panecio, y
muere, probablemente, en el 44 o poco antes518. Otro íntimo amigo de
Catón fue Atenedoro de Tarso, director de la biblioteca de Pérgamo
hasta  el  año  67,  y  que  viajó  a  Roma  a  petición  de  Catón
permaneciendo  con  él  hasta  su  muerte519.  Su  suicidio  marcó
profundamente  a  la  misma  concepción  del  estoicismo  en  Roma,
puesto que Catón inspiró, con su suicidio, admiración, incluso entre
sus enemigos520. En el momento de su muerte, estará acompañado de
un filósofo peripatético521, pero es en la stoa donde encuentra aquello
que necesita, la inflexible coherencia de la acción moral guiada por el
logos522. Catón se convertirá en la viva imagen del sabio estoico en
consonancia socrática,  hablando de filosofía antes de su muerte,  en
posesión  de  la  responsabilidad  característica  del  hombre  de  estado
romano,  dándose  muerte  porque  se  veía  incapaz  de  vivir  en  unas
condiciones tales, demostrando así la paradoja del sabio estoico sobre
la libertad y la invencibilidad de aquél. Con su muerte se convierte en
el mártir que la stoa romana necesitaba, pues ya no se basará más en
la figura de un sabio abstracto e inexistente523.

Más tarde, bajo el Imperio, Séneca, referenciando a Bruto, afirma
que es un consuelo poder marchar al exilio puesto que las virtudes de

517 La estricta moralidad y el virtuismo como única meta final convirtieron a esta filosofía en
atractiva para Catón; Cic. Fin. 3.10.

518 Sobre Antípatro Plu. Cat. Mi. 4.1-2; Str. 14.757; Cic. Off. 2.86.
519 Sobre Atenedoro D.L. 7.34; Str. 1.6, 1.55, 3.173, 14.674, 16.799; Plu.  Cat. Mi. 10.1-3,

16.1-6; Plu.  Publ. 17.8; Sen.  De tranq. 3.1-8; Sen.  Ep. 10.5; Clem. Protr. 2.48; Pohlenz
(2005), 502-503, n. 8.

520 Su yerno Bruto criticará esta decisión como una vil fuga de la vida; Plu. Brut. 40, 51, 52.
521 En  realidad  estará  acompañado  por  un  filósofo  peripatético,  y  un  estoico  llamado

Apolonido, y conversaron sobre la legitimidad del suicidio; Plu. Cat. Mi. 65.1-5, 66.1-4,
69.1-3.

522 Pohlenz (2005), 554.
523 Pohlenz (2005), 554. Sobre su muerte Sen. Prov. 2.10-12, y sobre el legado de su muerte

Sen. Const. 2.1-3.

145



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

uno siempre le acompañan524. Con su posterior suicidio, Séneca siguió
conscientemente esa misma tradición del suicidio, mientras que en su
De beneficiis había criticado el acto de Bruto como inútil y contrario a
los principios estoicos525. Del mismo modo, y a pesar de su reverencia
por la memoria de Bruto y Casio, mostró poco o ningún interés en el
asesinato  de  emperadores  y  mucho  más  en  la  realización  de  una
muerte heroica por el ejercicio de la libertad.

La  noción  misma  de  libertad  política  rara  vez  aparece  en  los
textos estoicos: para un estoico, la libertad es ante todo una cuestión
personal, exclusiva de los sabios, que puede contar con preservarla en
cualquier  condición  política,  por  adversa  que sea526.  En cambio,  el
suicidio moralmente honorable no está contemplado en las tradiciones
platónicas  o  aristotélicas,  y  Bruto,  como  seguidor  de  Antíoco  de
Ascalón y por lo tanto de Platón y de la Academia, no se suicidó tras
la batalla de Farsalia527. Para Bruto, a diferencia de lo que los estoicos
opinaban, la libertad no dependía del sujeto sino más bien del régimen
político  en  el  que se vive,  pues  ya  Platón definía  el  vivir  bajo un
gobierno tiránico, que proviene de la extrema libertad, como la peor
de  las  esclavitudes528.  Resulta,  por  lo  tanto,  verosímil  que  Bruto
hubiera sentido una llamada a la virtud política, e imitando, no a su tío
Catón el estoico, quien decidió acabar con su vida para no vivir bajo la
tiranía de César529, sino a su antepasado Lucio Junio Bruto, emulara

524 Aduersus  ipsam  commutationem  locorum,  detractis  ceteris  incommodis  quae  exilio
adhaerent,  satis  hoc  remedii  putat  Varro,  doctissimus  Romanorum,  quod  quocumque
uenimus  eadem rerum natura  utendum est;  M.  Brutus  satis  hoc  putat,  quod licet  in
exilium euntibus uirtutes suas secum ferre; Sen. Helv. 8.1.

525 Sen. Ben. 2.20.1-2. 
526 Según Sedley habría que apartar el estoicismo para poder entender el punto de vista de

Bruto; Sedley (1997), 49-50.
527 Plu. Brut. 6.1-9. Más tarde cambiaría de parecer respecto al suicidio; Plu. Brut. 40.7-9.
528 Pl. R. 8.564a.
529 Según Plutarco el suicidio de Catón fue especialmente deplorado por Bruto por razones

filosóficas; Plu. Brut. 40.7-9; Zadorojnyi (2007), 218.

146



Capítulo II: Filosofía y Roma

sus acciones imbuido por las ideas platónicas530. Por todo ello, vemos
que  el  uso  del  lenguaje  filosófico  a  veces  refleja  el  profundo
compromiso de algunos individuos, como Catón tras ser derrotado por
César, o Casio, al convertirse al epicureismo y abandonar, en parte, la
vida política (lathe biosas; λάθε βιώσας) tras sufrir la derrota a manos,
también, de César531.

530 Sedley (1997), 52-53.
531 Schofield (2000), 454. Swain (1990), 193.

147





Capítulo III: Estoicismo
y los hermanos Graco

En  el  presente  capítulo  nos  centraremos  primero  en  la
historiografía  moderna,  que  trata  la  relación  existente  entre  el
estoicismo  y  los  hermanos  Graco  en  general  (3.1),  para  después
focalizar  nuestra  atención  en  las  diferencias  existentes  entre  las
propuestas de ambos hermanos (3.1.1), desarrollando la idea principal
que  subyace  en  este  capítulo,  es  decir,  que  ambos  hermanos
persiguieron  unas  propuestas  políticas  distintas.  A continuación,  se
analizarán  las  distintas  interpretaciones  historiográficas  sobre  la
posible  o  posibles  razones  que  inspiraron  las  diferentes  reformas
(3.1.2), entre las que se encuentran la propuesta económica (3.1.2.1),
la militar (3.1.2.2), la política (3.1.2.3) y la filosófica (3.1.2.4). Tras el
análisis historiográfico, nos centraremos en las diferencias existentes
entre  ambos hermanos (3.2),  examinando primero todas las fuentes
clásicas (3.2.1), que incluyen aquellas que unen la trayectoria política
de  ambos  hermanos  (3.2.1.1)  y  aquellas  que  la  separan  (3.2.1.2).
Después de finalizar con el análisis de las fuentes, nos centraremos en
los dos hermanos y en sus diferencias (3.2.2 y 3.2.3), concluyendo
este  apartado  con  una  breve  exposición  sobre  el  legado  de  los
hermanos Graco (3.2.4).  Finalizaremos con la lectura platónica que
Varrón realiza sobre Cayo y su lex iudiciaria (3.3).

3.1 - HISTORIOGRAFÍA

Antes de comenzar, quiero destacar el trabajo realizado entre los
años 1985-2005 por Santangelo en torno a la historiografía gracana. El
autor  divide  el  artículo  en  diferentes  temas,  tratando  el  apartado
filosófico junto al de la religión y la ideología532.

Empezaremos con Von Pöhlmann, que en 1912 escribió una obra
titulada  Geschichte der  sozialen Frage und des  Sozialismus in  der
antiten Welt. La importancia de esta obra, en cuanto a los parámetros

532 Santangelo (2007), 483-486.



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

que nos interesan, reside en que es su autor quien propone por primera
vez un nexo de unión entre las reformas gracanas y el helenismo. En
su  opinión,  la  política  agraria  de  los  Graco  afecta  una  realidad
económica y legal romanas, aunque se desarrolla con un vocabulario y
un contexto completamente griegos533.

En  1941,  Dudley  trató  de  desacreditar  en  un  artículo  titulado
Blossius of Cumae la idea de que Tiberio hubiera sido influenciado
por el estoicismo de Blosio, aludiendo al origen campanio del filósofo
y una supuesta enemistad hacia Roma que su familia heredó desde los
tiempos  de  la  Segunda  Guerra  Púnica.  El  mismo  autor  veía  la
imposibilidad  de  esta  influencia  debido  a  que  el  estoicismo,
representado  principalmente  en  Panecio  en  esta  época,  se  vería
posicionado a lo que en época de Dudley se conocía como ”círculo
escipiónico”534.

En  1948,  Max  Pohlenz  consiguió  publicar,  tras  la  locura  que
supuso la guerra,  su conocida  Die Stoa. Geschichte einer geistigen
Bewegung. En 1967, fue traducida al italiano por O. De Gregorio y B.
Proto y titulada La stoa: Storia di un movimento spirituale, versión
utilizada en este trabajo en su edición del año 2005. El filólogo clásico
alemán  trata  brevemente  el  estoicismo  en  el  ámbito  gracano,
especialmente  en  el  contexto  de  la  propiedad  privada  y  el
enfrentamiento entre Blosio de Cumas y Panecio de Rodas, llegando a
esbozarse  la  idea  de  una  posible  dualidad  dentro  del  estoicismo,
aunque sin desarrollarla535. No será hasta diez años más tarde que esta
idea será tratada en profundidad.

En  1958,  Smuts  escribió  sobre  este  tema  un  artículo  titulado
Stoïsynse invloed op Tiberius Gracchus, que incluye un resumen en
inglés (que es el que hemos manejado), llegando a la conclusión de

533 En  este  trabajo  se  ha  utilizado  su  edición  de  1925;  Von  Pöhlmann  (1925),  372-374
(vinculación de Tiberio con Agis de Esparta), 488 (sobre la utilización por parte de los
romanos del lema socio-revolucionario helenístico: “la tierra para el pueblo”).

534 Dudley (1941), 92.
535 Pohlenz (2005), 416-417, 541.

150



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

que  existían  dos  escuelas  dentro  del  estoicismo,  basándose
principalmente en una cita de Cicerón536. En este texto, Cicerón debate
sobre Diógenes y Antípatro, y dice que el primero apelaba al ius civile
y la propiedad privada, como haría más tarde Panecio, mientras que el
segundo defendía la idea societas humana y la igual repartición entre
aquellos que son iguales, idea defendida posteriormente por Blosio.
Smuts ve aquí una clara escisión entre una escuela radical o idealista,
apoyada  por  Blosio,  y  una  escuela  que  no  lo  es,  representada  por
Panecio537.

En  1965,  Nicolet  escribe  un  artículo  titulado  L'inspiration  de
Tibérius Gracchus (À propos d'un livre récent), donde afirma que es
imposible concibir a las reformas gracanos fuera de la influencia del
helenismo,  puesto  que  son  hombres  de  su  tiempo  y  están  muy
influenciados por la cultura griega. Para ello se remite a las fuentes
clásicas, asegurando que se encuentran rastros de ellas en los debates
surgidos en el s. II. Tanto Tito Livio o Polibio, entre otros, muestran
esas influencias que podemos rastrear538. En su libro de 1971, titulado
Les Gracques ou Crise agraire et révolution à Rome, Nicolet defiende
que los Graco trajeron una nueva forma política a Roma, similar a la
de  los  tiranos  helenísticos,  con  la  intención  de  aumentar  su  poder
personal y su clientela539.

En 1970, Hadot escribió  Tradition stoïcienne et idées politiques
au temps des Gracques, donde recogió la idea de Smuts y la desarrolló
en  un contexto  romano  dividido  en  dos  partidos.  Por  un  lado  nos
encontraríamos  con  el  partido  conservador  integrado  por  los
Escipiones  y que Panecio  respalda otorgando ciertas  justificaciones

536 “En este género de causas suelen chocar las opiniones de Diógenes de Babilonia, grave y
famoso estoico, y su discípulo Antípatro, hombre de ingenio agudísimo”; In huius modi
causis  aliud  Diogeni  Babylonio  uideri  solet,  magno et  graui  Stoico,  aliud  Antipatro,
discipulo eius, homini acutissimo; Cic. Offic. 3.12.51.

537 Smuts (1958), 116.
538 Nicolet (1965), 157-158.
539 Nicolet (1971), 10.

151



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

filosóficas540.  En  el  lado  opuesto  se  encontraría  el  partido  que
promueve las reformas sociales, y lo integran los Graco, respaldados
por los Escévola y con el apoyo filosófico de Blosio. La corriente de
Diógenes (Panecio), que se tendrá como estoicismo medio, resultará
efímera,  y el  estoicismo de época imperial  recogerá la  herencia  de
Antípatro  (Blosio).  Más  tarde  el  cristianismo  asimilaría  ambos
pensamientos541.

En 1983,  Botteri  y  Raskolnikoff  escriben un capítulo del  libro
Demokratia  et  Aristokratia de  Nicolet  titulado  Diodore,  Caius
Gracchus et la démocratie, y parten de la premisa marcada por Busolt
casi un siglo antes, en 1890, para rebatirla. Busolt fue el primero en
señalar  que  en  ciertos  fragmentos  de  Diodoro  Sículo  se  atisbaban
influencias  provenientes  del  estoico  Posidonio542.  Botteri  y
Raskolnikoff creen que la teoría de Busolt carece de fundamento y que
más bien encaja en un contexto romano543, donde la organización del
gobierno está  pensada  para  que  la  influencia  que  puedan tener  los
elementos  populares,  tales  como  el  tribunado  de  la  plebe,  sean
mínimas y sirvan para un mejor control de la ciudadanía por parte de
la aristocracia544.

Un año más tarde, en 1984, Sordi escribe un capítulo en un libro
recopilatorio dedicado a Antonio Guarino, titulado I maestri greci di
Tiberio Gracco e la polemica antigraccana. Sordi seguirá la línea de
Smuts  en  cuanto  a  la  separación  de  escuelas,  e  insistirá  en  la
representación  que  los  opositores  a  Tiberio  realizan  sobre  los
colaboradores griegos de éste, llamándolοs sofistas (σοφιστοι). Insiste
en que la propia oposición seguirá rodeada de eruditos griegos, como

540 La idea de un “círculo de Escipión” fue rebatida por Strasburger unos cuantos años antes
de que Hadot realizara su trabajo, sin embargo, no toda la comunidad académica la había
aceptado en su momento, a diferencia de la tendencia actual; Strasburger (1966), 60-72.

541 Hadot (1970), 178-179.
542 Busolt (1890), 321-349, 405-438.
543 Botteri, Raskolnikoff (1983), 61-62.
544 Botteri, Raskolnikoff (1983), 101.

152



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

Escipión Emiliano, que seguiría cultivando su amistad con Polibio o
Panecio545.

En 1989, Griffin escribe un capítulo titulado Philosophy, Politics,
and Politicians at Rome en su libro  Philosophia togata:  essays on
philosophy and roman society. En él, Griffin sigue la línea de las dos
corrientes  estoicas,  pero  no  ve  clara  la  influencia  que  ejerce  el
estoicismo en los  hermanos Graco.  Aduce que sus  rivales políticos
también podrían haber sido influenciados por la corriente, y en base a
ello  enfatiza  la  autonomía  de  la  política  frente  a  la  filosofía,  y  la
adapatabilidad de la teoría estoica de la justicia,  que tanto estoicos
conservadores como radicales explotarán546.

En 1990, Erskine publica un libro titulado  The Hellenistic Stoa.
Political thought and action, donde continuará con la idea de Smuts, y
la división estoica entre Antípatro y Blosio como estoicos radicales, y
Panecio  como  el  no  radical.  Afirma  el  autor  que  este  doble
pensamiento existía con anterioridad y que la cada vez más frecuente
influencia romana hace que el estoicismo más conservador adquiera
fuerza al verse reflejado en los ideales de la nobleza romana, mientras
que el estoicismo radical queda relegado, reflejado en la ausencia de
noticias que las fuentes nos dan547.

En  2004,  Ossier escribirá  un  artículo  titulado  Greek  cultural
influence and the revolutionary policies of Tiberius Gracchus. El autor
sigue la línea de Nicolet, y defiende que ley agraria de Tiberio no fue
más que una “patronage bill”, una ley por la que Tiberio pretendía
aumentar el número de clientelae que tenía. Según el propio autor su
programa  era  demagógico,  donde  el  beneficio  último  residiría  en
manos de Tiberio. La forma en la que se llevó a cabo la reforma le
hace pensar que fue un proceso con poco planteamiento, más visceral
que cerebral548. 
545 Sordi (1984), 136.
546 Griffin (1989a), 25-28.
547 Erskine (1990), 150-151.
548 Ossier (2004), 69.

153



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

En 2013 nos encontramos con el Studies in Stoicism de Brunt. Un
trabajo póstumo donde se recogen varios trabajos del autor, junto con
otros de diversos estudiosos de la materia. En este trabajo Brunt ataca
las ideas de Erskine (y Smuts) descartando la idea de las dos escuelas.
De hecho, el autor cree que la influencia estoica en ambos hermanos
es nula, ya que su fuente de inspiración provenía de Blosio, y las ideas
de éste apenas serían aceptadas en la escuela de su tiempo. Brunt cree
que la política de Tiberio no sería contraria a Panecio y su concepción
de la propiedad privada, ya que el tribuno no actuó expresamente en
contra de la propiedad, sino en contra de la obtención de más tierras
públicas549.

Desde Erskine apenas existen en la historiografía reciente trabajos
que tratan explícitamente este tema, con la excepción de una breve
conjetura de Dawson en 1992550. Sin embargo, cabe destacar el trabajo
de  Solana  Dueso, Estoicismo  y  Política:  Líneas  de  Confrontación
(2015), que  sigue  la  línea  de  Smuts  y  Erskine  respecto  a  las  dos
corrientes  estoicas,  con  la  novedad  de  que  el  autor remonta  esa
escisión  a  una  diferente  interpretación  de  la  politeia  de Zenón.  La
escisión se dará primero en las figuras de Perseo y Esfero, después en
Diógenes y Antípatro, y por último en Panecio y Blosio551.

3.1.1 - En lo referente a las propuestas de ambos hermanos
En lo que concierne a las propuestas de ambos hermanos, Earl

afirma que resulta inverosímil que Cayo, solamente diez años después
de la reforma propuesta por su hermano, no tratara de realizar una
reforma diferente552. Desde el inicio de su obra defiende el postulado
de  que  toda  forma  de  gobierno  está  en  realidad  regida  por  una

549 Brunt (2013), 93.
550 La mera existencia de Blosio resultaría evidencia suficiente para la persistencia de una

fuerte tradición estoica de reforma radical social y política durante la época de Panecio;
Dawson (1992), 238, n. 33.

551 Solana Dueso (2015), 93-94.
552 Earl (1963), 39.

154



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

oligarquía,  es  decir,  por  unas  pocas  familias  que  controlan  todo el
sistema. Roma no sería una excepción para el autor y por ello, Tiberio
fracasa,  pues  su  poder  se  basaba  en  la  plebe553.  Nicolet  opina  que
existe una cierta inspiración en Tiberio por parte de Cayo, y que éste,
tras  el  asesinato  de  su  hermano,  comprende que  debe  realizar  una
acción más diversificada y completa que la que realizó su hermano554.
Coincido  con  la  interpretación  de  Nicolet,  que  ve  en  Tiberio  la
búsqueda de la soberanía del pueblo, en cuanto que Cayo persiguió la
desestabilización de todos los aspectos de la sociedad romana555. Los
Graco  traen  una  nueva  forma de  percibir  la  acción  política  que  el
senado, arraigado en la tradición romana, no compartirá,  basando su
poder en tratar, mediante los comicios populares, que la plebe eligiera
directamente a sus tribunos para así repetir su cargo556.

Meier cree que la diferencia entre los dos hermanos es bastante
obvia.  Se  centra  estrictamente  en  que  Tiberio  veía  una  necesidad
militar557, mientras que Cayo perseguía una reforma política para tratar
de acercar a los caballeros y la plebe558, objetivo que, según Botteri y
Raskolnikoff, no alcanzaría559. Carcopino ve una similitud entre ambos
casos que se acentúa especialmente en la  comisión agraria  y en la
respuesta del senado frente a ella. La reacción aristocrática se produce
en  121  de  la  misma  forma  que  en  133560.  La  comisión  agraria  es
utilizada  por  los  propios  enemigos  de  los  Graco para  apaciguar  la
situación de tensión tanto del 133 como del 121, y en este contexto,
los  patres colocan dentro de la comisión agraria a gente cercana a
aquellas  personas  que  fueron  asesinadas  en  ambos  incidentes,

553 Earl (1963), 7.
554 Nicolet (1971), 167.
555 Nicolet (1965), 114-115.
556 Nicolet (1971), 202.
557 Meier (1966), 110.
558 Meier (1966), 99.
559 Botteri, Raskolnikoff (1983), 66.
560 Carcopino (1967), 139.

155



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

teniendo como objetivo el evitar malestares mayores entre los sectores
de la  población que era más afin a  la  causa561.  Por  último,  Badian
opina que no todas las fuentes dan una imagen homogénea de Tiberio,
en algunas fuentes  aparece ayudando a los pobres o restaurando la
fuerza de trabajo562.

Lám. II. Les Gracques - Jean-Baptiste Claude Eugène Guillaume (1853)

3.1.2 – Sobre la razón del origen de la reforma
Existen en la historiografía sobre el tema diversos puntos de vista

acerca de la razón o las razones que impulsaron las reformas gracanas,
principalmente las que llevó a cabo Tiberio. Dividiré las propuestas en
cuatro  partes  diferentes:  económica,  militar,  política  y  filosófica.

561 Carcopino (1967), 188.
562 Ayudando a los pobres en Plutarco, Salustio y Apiano, restituyendo la fuerza de trabajo en

Apiano, y obteniendo su venganza en Cicerón y Dión Casio; Badian (1972), 675.

156



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

Algunos autores no se decantan por ninguna propuesta en particular,
mientras que otros tratan muchas de ellas para finalmente posicionarse
a favor de una propuesta concreta.

3.1.2.1 - Propuesta económica 
La  propuesta  de  Boren  se  basa  en  la  escasez  de  alimento

provocada  por  el  dificultoso  conflicto  que  la  república  libraba  en
Sicilia contra el rey de los esclavos Euno/Antíoco. Según esta idea,
Roma dependía  en  gran  medida  de  las  importaciones  de  trigo  que
provenían  de  la  isla563.  Earl  cree  que  las  fuentes  exageran  cuando
hablan de la  situación social  y económica en la  que se encontraba
Italia. Parece que la situación de la agricultura en el s. II era buena564.
No existiría una homogeneidad en cuanto a la organización territorial
en  el  ámbito  rural,  con  una  mayoría  latifundista  en  el  sur  y  una
mayoría minifundista en el norte, donde el ager publicus se componía
mayoritariamente  de  pequeñas  extensiones  que  apenas  llegarían  a
exceder el límite legal. Esto hace pensar a Earl que la reforma afectó
principalmente a los territorios del sur565. Earl, basándose en Catón y
en  algunos  hechos  de  la  creación  y  ejecución  de  la  ley  gracana,
establece que no hubo ninguna crisis económica, y de haberla habido,
la  ley  no  habría  sido  un  instrumento  efectivo  para  contrarrestarla.
Según su punto de vista, el principal motivo se debe al descenso del
número  de  soldados  en  las  legiones  romanas566.  Las  fuentes
principalmente  insisten  en  que  el  conflicto  se  desata  debido  a  las
tensiones surgidas entre ricos y pobres, y Brunt asegura que no existe
razón alguna para pensar lo contrario567. Su conclusión se resume en
que hay que creer a las fuentes cuando éstas dicen que Tiberio solo

563 Boren (1958), 890-898.
564 Earl (1963), 29.
565 Earl (1963), 26.
566 Earl (1963), 29.
567 Brunt (1965), 189.

157



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

pensaba en reparar la miseria social568. Badian sigue la misma línea de
Earl y ve en la oposición mostrada por las fuentes entre ricos y pobres
una  forma común de  los  historiadores  clásicos  para  estereotipar  la
stasis.  Aparece  tanto  en  Apiano  como en  Plutarco,  lo  que  le  hace
sospechar que ambos utilizaron una fuente común569. Por último, De
Ligt opina que la cantidad de ciudadanos creció exponencialmente tras
el final de la Segunda Guerra Púnica. Para ello se apoya en los censos
de 168, 125/124 y 115/114, que muestran un crecimiento en el número
de ciudadanos inscritos. El autor cree que Tiberio cometió un error de
interpretación  debido a  tres  principales  factores:  el  crecimiento  del
número  de  ciudadanos  pobres,  la  cada  vez  mayor  utilización  de
esclavos  en  labores  agrícolas,  especialmente  en  Italia  central,  y  el
miedo  a  que  el  siguiente  censo  mostrara  una  disminución  en  el
número  de  ciudadanos.  Sin  embargo  Tiberio  no  pudo  conocer  los
resultados  del  censo  de  125/124  y  he  ahí  lo  precipitado  de  su
política570.

3.1.2.2 - Propuesta militar
En  el  apartado  militar,  Earl  cree  que  el  poderío  de  Roma  se

basaba en sus legiones, las cuales se componían de ciudadanos que
necesitaban  un  adecuado  adiestramiento  y  equipamiento,  y  éstos
decrecían en número con el tiempo571. Meier comparte este punto de
vista  donde  la  situación  del  campesino-soldado  es  cada  vez  más
lamentable  y  Tiberio  es  consciente  de  ello572.  Esta  necesidad  se
acentúa al encontrarse Roma en guerra con Euno/Antíoco573. Tiberio
pretendía restaurar el campesinado movido por una intención militar, a

568 Brunt (1965), 192.
569 App. BC 1.10; Plu. TG 8.1-2; Badian (1972), 707.
570 De Ligt (2003), 753-754.
571 Earl (1963), 34.
572 Meier (1966), 96.
573 Meier (1966), 96, n. 189.

158



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

diferencia  de  Cayo574,  y  para  solucionar  el  problema,  llevó  al
campesinado a la política575. Para Nicolet la reforma fue pensada, en
un principio, como un remedio necesario para transformar a la plebe
urbana en rural, volver al reclutamiento tradicional y devolver a Roma
su esplendor ancestral576. Badian, sin creer que la razón militar es la
única posibilidad, cree verosímil que la reforma se viera influenciada
por la situación en el ejército, dado que Tiberio creció en una tradición
de la  nobilitas,  lo  que  significa  que  fue  criado  en  un  entorno  que
durante generaciones, centurias incluso, era muy sensible a un posible
peligro militar577.

3.1.2.3 - Propuesta política
En  opinión  de  Earl,  la  crisis  militar  afectó  a  la  política,

involucrando  principalmente  a  dos  facciones:  la  escipiónica  y  la
claudiana.  La primera falló  en su intento de arreglar  la  crisis,  y  la
segunda aprovechó la ausencia de Publio Escipión para tratar de traer
una solución que les otorgara todo el crédito político. Tanto la familia
Claudia  como la  Sempronia  tenían  como objetivo  ganar  un  mayor
número de clientes gracias a la reforma, lo cual suscitó una enorme
oposición del resto de familias578. Debido a ello Tiberio perecería por
su  regnum579. Meier ve una evolución en el carácter de Tiberio, que
daría comienzo con él como un reformador conservador, y continuaría
con la  llegada de una  serie  de circunstancias  que derivaron en los
actos  que  tensaron  la  situación  legal  y  política  y  expusieron  sus

574 Meier (1966), 110.
575 Meier (1966), 129.
576 Nicolet (1971), 200.
577 Badian (1972), 689-690.
578 Earl (1963), 72.
579 Earl (1963), 119. Cicerón vincula en su República a Tiberio con la tiranía; Habetis igitur

primum ortum tyranni; nam hoc nomen Graeci regis iniusti esse uoluerunt; nostri quidem
omnes reges uocitauerunt, qui soli in populos perpetuam potestatem haberent. Itaque et
Spurius Cassius et M. Manlius et Spurius Maelius regnum occupare uoluisse dicti sunt, et
modo Tib. Gracchus (laguna); Cic. Rep. 2.27.49.

159



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

propios límites como individuo580. El autor no reconoce las posibles
asociaciones entre políticos que podría haber en Roma, y se niega a
creer  que  los  partidarios  aristocráticos  tuvieran  una  participación
activa en la reforma de Tiberio. Su conclusión es que Tiberio abre una
nueva vía política581. Nicolet admite la explicación política como base
para la legislación de Tiberio y de Cayo. Basándose principalmente en
las fuentes clásicas, nos presenta un panorama económico devastador,
con una terrible inflación de la moneda (no solo en Roma sino en el
Egipto lágida), y con una península itálica devastada económicamente,
que  debido al  conflicto  servil  de  Sicilia  se  ve obligada  a  importar
grano  de  la  península  ibérica  y  de  África582.  Tiberio,  tras  su
experiencia en Etruria y tras ver la desastrosa situación en la que se
encontraba  el  campo,  decidió,  por  motivos  patrióticos,  realizar
acciones para arreglar la situación. Para Nicolet, su patriotismo se ve
reflejado en el discurso de Plutarco583, y este fue el motivo principal y
la herencia que siguió Cayo para su propia carrera política, pues vio a
los poseedores de los latifundios como los asesinos de su hermano584.
El mismo autor sostiene que ambos hermanos basaron su poder en
tratar,  mediante  los  comicios  populares,  de  que  la  plebe  eligiera
directamente a sus tribunos para así repetir su cargo585. Tiberio tendría
como objetivo la soberanía del pueblo, mientras que Cayo arremetería
contra todos los aspectos de la sociedad y política romanas. El primero
trataría de traspasar la política sobre el extranjero de manos del senado
al pueblo, como lo demostraría para Nicolet el caso de Eudemo y la

580 Meier (1966), 130.
581 Meier (1966), 98.
582 “El  ciudadano  ilustre  M.  Catón,  apodado  el  Sabio,  llamó  a  Sicilia  el  granero  de  la

República”; Itaque ille M. Cato Sapiens cellam penariam rei publicae nostrae, nutricem
plebis Romanae Siciliam nominabat;  Cic.  Ver. 2.5.  Deficit alma Ceres nec plebes pane
potitur; Lucil. frg. 214; sobre el trigo traído de Hispania véase Plu. CG 6; Nicolet (1965),
146-147.

583 Plu. TG 9.5-6.
584 Nicolet (1971), 136-137.
585 Nicolet (1971), 200-203.

160



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

herencia de Átalo. El segundo realizaría una amplia serie de reformas
de inspiración griega, como el transferir los tribunales a las gentes que
no fueran del ordo senatorial, fundar colonias, construir rutas y villas,
interesarse por las finanzas, la agricultura y el gobierno de la justicia
en general586. Badian ve a los Graco como los héroes fundacionales de
la tradición de los popularis, y ve la prueba de dicha afirmación en un
discurso de Cicerón, concretamente en el comienzo de su discurso a la
gente sobre la ley de Rulo587. Stockton ve en las reformas de Tiberio
una sincera preocupación por sus conciudadanos588. Respecto a Cayo,
cree que éste trató de obtener un poder supremo en Roma, cambiando
la  constitución  para  mantenerse  en  el  poder  político  por  mucho
tiempo589.  Ossier,  siguiendo  la  línea  de  Earl,  cree  que  la  política
“popular” de Tiberio se basa en una tradición de origen aristocrática y
provendría de las políticas utilizadas por la gens Claudia, familia con
la  que  Tiberio  tenía  importantes  conexiones590.  En opinión de  Pina
Polo, el principal objetivo de las reformas de Cayo eran los equites, a
quienes  concedió  grandes  ventajas  políticas  y  legales  para  su
integración  dentro  de  la  comunidad  romana,  así  como  ascensos
personales y el aumento del patrimonio de algunos591.

3.1.2.4 - Propuesta filosófica
Para Nicolet  tanto  Tiberio  como  sus  partidarios  y  detractores,

utilizan un lenguaje filosófico propio de personas acostumbradas al
debate  en  dichas  materias.  Su  planteamiento  se  basa  en  distintos
conceptos  de  origen filosófico,  como la  dicotomía  entre  aequum y
iustum, o el tratamiento que se le da a la gloria personal (uera gloria).
Estos conceptos se repetirán no solamente en los políticos de la época,

586 Nicolet (1971), 114-115. Sobre las colonias gracanas; Brunt (1971), 278-284.
587 Cic. Agr. 2.10; Badian (1972), 677.
588 Stockton (1979), 84.
589 Stockton (1979), 202.
590 Ossier (2004), 66.
591 Pina Polo (2016), 9-10.

161



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

sino también en muchos autores de la antigüedad, como en Cicerón,
Salustio, Plutarco y Apiano592. La propuesta de Nicolet consiste en que
la filosofía no tuvo una especial relevancia en la obra de Tiberio593.
Badian ve una influencia del estoicismo no en Tiberio, sino en Cayo,
debido  a  que  una  de  sus  propuestas  era  la  restauración  de  la
“constitución mixta”. En su opinión, la única filosofía que era capaz
de penetrar abiertamente en la sociedad romana debía de ser capaz de
transformarse de acuerdo con las costumbres de la aristocracia romana
y su tradición sobre la  uirtus y  la  fides.  Pero eso no significa que
algunos romanos educados no adoptaran alguna forma de estoicismo
en su modo de vida594. Griffin no cree que el estoicismo ejerciera una
influencia importante  en Tiberio,  basándose en que  algunos puntos
clave del estoicismo no parecen reflejarse en la obra de Tiberio, como
la  propia  redistribución  del  ager  publicus,  señalando  que  para  los
estoicos los bienes materiales carecían de una importancia real para el

592 Diferencia entre aequum y iustum; Plu. TG 9.1-3; “Y preguntó a aquéllos si no era justo
distribuir la propiedad común entre el común”;  εἰ δίκαιον τὰ κοινὰ κοινῇ διανέμεσθαι;
App. BC 1.11. Sobre la gloria: “Quien quiera adquirir la verdadera gloria que cumpla las
obligaciones que le impone la justicia”; Qui igitur adipisci ueram gloriam uolet, iusticiae
fungatur officiis; Cic. Offic. 2.3.12; “Porque, desde el momento en que aparecieron en la
nobleza gentes que preferían la gloria real a la injusticia y el abuso, el estado se turbó y la
discordia se extendió entre los ciudadanos, como un terremoto. Cuando Tiberio y Cayo
Graco,  cuyos  antepasados  habían  aumentado  poderosamente  el  tamaño  del  imperio
durante las guerras púnicas y otros conflictos, reclamaron la libertad para el pueblo y
sacaron a la luz los crímenes de una minoría, la nobleza, preocupada por la idea de su
culpa, llegó a un entendimiento con los aliados y los latinos, y con los caballeros romanos
a quienes había separado de la plebe al  prometerles su alianza; todo este conjunto se
levantó contra las propuestas de los Graco”; Nam, ubi primum ex nobilitate reperti sunt
qui ueram gloriam iniustae potentiae anteponerent, moueri ciuitas, et dissentio ciuilis,
quasi permixtio terrae, oriri coepit.  Nam postquam Ti. et C. Gracchus, quorum maiores
Punico atque aliis bellis multum rei publicae addiderant, uindicare plebem in libertatem
et  paucorum scelera patefacere coepere,  nobilitas  noxia atque eo perculsa modo per
socios ac nomen Latinum, interdum per equites Romanos, quos spes societatis a pleb
edimouerat, Gracchorum actionibus obuiam ierat; Sall. Jug. 41-42; Nicolet (1965), 155-
157.

593 Nicolet (1965), 158.
594 Badian (1972), 679-680.

162



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

sabio595. Continuando con la interpretación de Griffin, el contacto con
Blosio  u  otros  estoicos  y  simpatizantes  de  dicha  corriente,  como
Quinto Aelio Tubero (que más tarde abandonaría la causa) o Publio
Mucio Escévola596, no influenciaron tanto como se pueda creer en su
manera de pensar597. Pohlenz señala que no existe una cohesión total
en  la  doctrina  del  estoicismo,  y  mientras  que  Tiberio,  heredero  de
Blosio, promulga la igualdad de todos los hombres y su derecho al
ager publicus, Panecio defendía férreamente la propiedad privada. El
autor,  junto con Erskine, cataloga a Blosio como perteneciente a la
primera escuela estoica y por  lo  tanto más radical  que la  corriente
imperante  de  su  época598.  En  contra  de  lo  expuesto  por  Badian,
Erskine cree que la influencia griega, y en concreto la del estoicismo,
es real, puesto que las acciones de Tiberio encajan en la definición de
justicia  de  dicha  corriente599.   Por  último,  Ossier  opina  que  la
influencia griega en los dos hermanos es mínima, dada la educación
griega que casi toda la totalidad de la nobleza recibía en Roma600.

3.2 - DIFERENCIACIÓN ENTRE HERMANOS

Sobre la diferente interpretación de la conexión entre Tiberio y
Cayo ya se ha hablado en el punto 3.1.1 y sucesivos, por lo que no
quisiera  extenderme  más  de  lo  debido.  La  historiografía,
generalmente,  toma  como  un  mismo  período  revolucionario  los
tribunados  de  los  hermanos  Graco,  siendo  la  de  Cayo  una
continuación del de su hermano mayor601.  Este período es utilizado

595 Griffin (1989a), 27.
596 Plu.  TG 9.1;  Cic.  Ac. 2.13.  Éste  último  era  simpatizante  del  estoicismo;  Cic.  Offic.

2.13.47; Cic. Brut. 114.
597 Cic. Amic. 11.37; en Bruto, Cicerón realiza una descripción de Tubero, y afirma que éste

era  un  orador  mediocre  pero  valiente  y  austero,  en  comunión  con  la  filosofía  que
practicaba; Cic. Brut. 117; Griffin (1989a), 26-27.

598 Pohlenz (2005), 541; Erskine (1990), 178.
599 Erskine (1990), 169.
600 Ossier (2004), 65.
601 Grimal (2005), 65; Akar (2013), 125-161.

163



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

para explicar los conflictos que azotarán a la sociedad romana a partir
del s. I. Las fuentes clásicas presentan el mismo esquema602, aunque
existen  ciertas  excepciones.  Analicemos  más  detalladamente  la
información de la que disponemos. Podemos dividir en dos grupos a
los  autores  clásicos:  aquellos  que  unifican  la  trayectoria  de  ambos
hermanos,  es  decir,  Cicerón,  Salustio,  Valerio  Máximo,  Veleyo
Patérculo, Floro, Plutarco y Dión Casio (en orden cronológico)603, en
el  primer  grupo,  y  en  contraposición  a  éstos  tenemos  a  Varrón,
Diodoro Sículo, Apiano y Lucio Ampelio604. Lo cierto es que ambos
hermanos fueron educados por su madre Cornelia tras la muerte del
padre605. Ella, dado el carácter filoheleno de su familia, no duda en
contratar tutores griegos para asegurar una buena educación a sus dos
hijos606. Las familias acaudaladas disponen de maestros griegos para
educar  a  sus  hijos607.  El  orador  Diófanes  de  Mitilene  y el  filósofo
estoico Blosio de Cumas son elegidos para la tarea608. Tanto Tiberio
como  Cayo  tuvieron  la  misma  educación,  no  obstante,  ambos
hermanos  defendieron unas  ideas  y  un  objetivo  político  diferentes.
Este debate surge ya en la propia antigüedad, en especial centrándose

602 “¿Por qué te demoras, Gayo? No hay escapatoria, sino que el destino nos ha impuesto a
los dos una única vida y una única muerte trabajando en favor del pueblo”; Τί δῆτα (…)
Γάιε, βραδύνεις; Οὐκ ἔστιν ἀπόδρασις, ἀλλ᾿ εἷς μὲν ἡμῖν ἀμφοτέροις βίος, εἷς δὲ θάνατος
ὑπὲρ τοῦ δήμου πολιτευομένοις πέπρωται; Plu. CG 1.7.

603 Cic.  Sest. 103; Sal.  Jug. 42.1-5; Val. Max. 6.3.1; Vell. 2.6.1; Flor. 2.3.15-16; Plu.  CG 1;
D.C. 24.83.1-25.85.3, 46.49.2.

604 Non. P.728L = Varro,  De vita populi  romani,  fr.  114 Riposati  = 425 Salvadore.;  D.S.
34/35.5.1-7.3, 25.1-29.1; App. BC 1.2, 1.8-4.27; Amp. 26.

605 Sobre  Tiberio  Sempronio  Graco  Maior;  Llamazares  (2016).  Sobre  Cornelia;  Dixon
(2007).

606 Last (1962), 20.
607 Rawson opina que dado que poca es la información que hemos recibido sobre los retores

griegos en Roma, éstos debían de tener una influencia menor de la que se piensa, sin
embargo, hay suficientes indicios para creer lo contrario, como la embajada del filósofo
Carnéades en el  año 155,  que ante un público desconocedor de la retórica y el  estilo
griego  difícilmente  podría  haber  tenido  tanta  repercusión  como la  que  tuvo;  Rawson
(1985), 76.

608 Plu. TG 20.

164



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

éste en la figura de Tiberio. Por lo tanto, analizaremos lo que cada
fuente dice sobre estos eventos609.

Lám. III. Cornélie mère des Gracques - Nöel Hallé (1779)

3.2.1 - Análisis de las fuentes

3.2.1.1 - Fuentes que unen 

3.2.1.1.1 – Cicerón: ProSestio
Tiberio: Tiberio propuso la ley agraria, ley apoyada por el pueblo

(populo), que parecía tener una gran cantidad de gente necesitada. La
aristocracia  (optimates)  se opuso, puesto que veía la ley como una
forma  de  fragmentar  a  la  sociedad  (discordiam)  y  de  expoliar  a

609 Nicolet  analiza  minuciosamente  a  dos  de  los  principales  exponentes  de estos  grupos,
Plutarco (pp. 12-54) y Apiano (pp. 55-82); Nicolet (1971).

165



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

aquellos que tenían unas antiguas posesiones y así deshacerse de los
defensores de la república.

Cayo: Cayo  organizó  mediante  una  ley la  repartición  de  trigo
entre  la  gente  (plebei)  que ganaba sin realizar  esfuerzo  alguno.  La
gente  buena  (boni)  lo  rechazó,  puesto  que  veían  que  ésta  era  una
forma de agotar el tesoro público e inspiraba en ellos una sensación de
desasosiego610.

3.2.1.1.2 - Salustio
Cuando Tiberio y Cayo Graco, cuyos antepasados habían servido

con  distinción  en  las  guerras  contra  los  púnicos  junto  con  otras
muchas, comenzaron a proclamar la libertad de la plebe, y expusieron
los crímenes de la oligarquía, la nobleza, culpable, entró en pánico. Se
opusieron a las medidas de los Graco, y para ello recurrieron a los
aliados  y  a  las  ciudades  latinas,  y  también  a  los  caballeros,  con
quienes trataron de estrechas vínculos y crear una alianza en contra de
la plebe. Primero Tiberio, y unos años después Cayo, que siguió los
mismos pasos que su hermano, fueron asesinados por la espada. El
primero fue un tribuno, y el segundo un comisionado encargado de
fundar colonias, y con ellos cayó también Marco Fulvio Flaco. Hay
que admitir que los Graco tenían el ánimo tan elevado por su pronta
victoria,  que  no  mostraban  suficiente  moderación  de  espíritu.  No
obstante,  un hombre  bueno prefiere  ser  vencido a  triunfar  sobre la
injusticia  estableciendo  un  mal  precedente611.  Los  nobles  se
propasaron en su victoria y asesinaron a muchos o los condenaron al
ostracismo. Este espíritu ha conseguido la ruina de muchas naciones,
cuando un grupo trata de imponerse sobre otro con todos los medios
disponibles, demostrando una excesiva crueldad612.

610 Cic. Sest. 103.
611 Salustio  se  refiere  aquí  a  que  el  exceso  de  los  Graco  no  justificaba  las  injusticias

cometidas por los nobles; Sal. Jug. 42.3.
612 Sal. Jug. 42.1-5.

166



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

3.2.1.1.3 – Valerio Máximo
En  sus  Hechos  y  dichos  memorables (Factorum  ac  dictorum

memorabilium libri),  Valerio realiza algunas menciones  esporádicas
pero muy numerosas, pues no trata el tema expresamente ni las unifica
como  una  sola  parte.  En  referencia  al  episodio  del  asesinato  de
Tiberio, los libros sibilinos mostraron que había que purificar el acto
perpretado  mediante  una  ofrenda  a  Ceres  en  su  templo  de  Enna.
Valerio no adscribe esto a la época de Tiberio, sino que lo generaliza,
“en la revuelta de los Graco”613.

Antes  de  hacerse  cargo  del  segundo  tribunado,  a  Cayo  se  le
apareció  su  hermano  en  un  sueño advirtiéndole  que  compartiría  el
mismo sino614.

Tras explicar que en una contienda civil no se celebraban triunfos
u ovaciones, Valerio afirma que tanto Nasica como Opimio asesinaron
a  Tiberio  y  Cayo  con  gran  dolor,  puesto  que  eran  compatriotas
romanos615.

A  continuación,  el  autor  alaba  a  aquellos  que  actuaron  con
valentía no solo en el ejercicio militar sino también en el civil. Se nos
muestra  a  un  Tiberio  que  gracias  a  sus  excesivas  concesiones  ha
ganado el favor del pueblo (populi) y tiene oprimida a la república,
frente a una oposición honrada. Ésta es liderada por el cónsul Mucio
Escévola quien se opone a atacar a Tiberio y sus partidarios puesto
que en su condición de cónsul  no podía provocar  mal  alguno a la
república.  Un  heroico  Escipión  Nasica,  pontífice  máximo,  decide
atacar con la ayuda de lo que Valerio llama, los buenos ciudadanos
(boni ciues; Tiberio y sus secuaces son los malos)616.

Sempronia, hermana de los Graco y esposa de Escipión Emiliano
[opositor a Tiberio], es alabada por mantener su compostura frente a la
muchedumbre enfurecida [populus; partidaria de Tiberio] y la más alta
613 Val. Max. 1.1.1.
614 Val. Max. 1.7.6.
615 Val. Max. 2.8.7.
616 Val. Max. 3.2.17.

167



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

autoridad  la  coaccionaba  para  que  besara  a  un  tal  Equicio  [Lucio
Equicio, se hacía pasar por hijo de Tiberio. Este episodio transcurre
con posterioridad a la muerte de Tiberio y volveremos a encontrarlo
más adelante,  en torno  al  año 100]617,  con la intención de que éste
pasara a ser parte de la  gens Sempronia. Sin embargo Sempronia se
negó, y Valerio la honra por ello618.

El siguiente tema a  tratar es la amistad. Se descalifica a Tiberio
una vez más como enemigo de la patria (Inimicus patriae fuisse Ti.
Gracchus existimatus est).  Después se realza la amistad que Blosio
mantuvo con Tiberio incluso tras su muerte y se narra el episodio del
juicio,  donde  se  descalifica  varias  veces  a  Tiberio  (infelicis
amicitiae)619.

Se mantiene el discurso sobre la amistad, pero esta vez centrado
en Cayo, y en dos de sus colaboradores, Pomponio y Letorio, que lo
protegieron  dando  su  vida  para  que  Cayo  pudiera  escapar.  Valerio
lamenta al final que los dos hermanos Graco no decidieran seguir el
camino de su padre o de su abuelo materno pues hubieran servido
brillantemente  a  la  patria.  De  igual  forma  lamenta  que  Blosio,
Pomponio  y  Lelio  decidieran  participar  en  un  plan  tan  insensato
(furiosi conatus tam strenui comites)620.

Más adelante se elogia la actividad de Cornelio Escipión Nasica,
que  hizo  frente  a  Tiberio.  Éste  estrangulaba  a  la  república  (rem
publicam strangulari) según Valerio, y tras la admirable actuación de
Nasica,  conocido  también  como  Serapión,  fue  desterrado,
injustamente según Valerio, a Pérgamo, donde murió621.

De igual modo se critica la actuación que llevó a Publio Cornelio
Léntulo a morir en el exilio tras haber luchado contra los sacrílegos

617 Val. Max. 9.7.1.
618 Val. Max. 3.8.6.
619 Val. Max. 4.7.1.
620 Val. Max. 4.7.2.
621 Val. Max. 5.3.2e.

168



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

planes de Cayo (nefarios) y contra sus secuaces en el Aventino622.
Gneo Carbón, esposo de la hermana de los Graco y seguidor de

las  políticas  de  Tiberio,  se  dirigió  a  Publio  Cornelio  Escipión  el
Africano  para  tratar  de  averiguar  su  parecer  sobre  el  asesinato  de
Tiberio. Éste le dice que está de acuerdo con lo sucedido623.

Valerio  elogia  a  Tiberio  y  Cayo  para  criticar  acto  seguido  su
intento  de  desestabilizar  la  ciudad  (statum  ciuitatis  conati  erunt
conuellere). Por ello no recibieron sepultura y sus partidarios fueron
arrojados por un precipicio (condena reservada a los traidores), con el
objetivo  de  disuadir  a  aquellos  que  Valerio  llama  enemigos  de  la
república (rei publicae inimici)624.

Valerio se maravilla ante la actuación de Filócrates625, el esclavo
que se encargó de asesinar a Cayo por petición suya, suicidándose a
continuación. Valerio asegura que poca fortaleza de ánimo demostró
Cayo al no poder acabar él mismo con su vida y que el cadáver de
Filócrates  yacía  con  una  mayor  gloria  que  el  del  amo  (cadauer
speciosius iaceret)626.

Valerio alaba al senado por la medida que adoptaron para que los
triunviros o los comisionados agrarios repartieran las tierras entre el
pueblo de forma individual. Así, asegura Valerio, se eliminó tanto al
causante  [Tiberio  Graco]  como  el  origen  de  la  grave  sedición
(grauissimae seditionis)627.

Se acepta la gran capacidad oratoria de Cayo, que era más sana
que  sus  intenciones  (eloquentiae  quam  propositi  felicioris
adulescens).  Critica  a  Cayo  alegando  que  con  su  temperamento
apasionado  prefirió  debilitar  la  república  en  vez  de  defenderla.
Disponía Cayo de un esclavo, que al son de una flauta, medía el tono

622 Val. Max. 5.3.2f.
623 Val. Max. 6.2.3.
624 Val. Max. 6.3.1d.
625 Euporo según Vell. 2.6.
626 Val. Max. 6.8.3.
627 Val. Max. 7.2.6.

169



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

de su discurso para que fuera más moderado o más apasionado según
convenía, ya que, en palabras del autor, el  ardor y el  ímpetu de su
declamación no le dejaba apreciar la justa proporción628.

Se habla de Lucio Septimuleyo, cliente de Cayo, quien paseó por
toda la ciudad la cabeza de Cayo para cobrar así la recompensa que
había sobre él, e incluso dice que pudo haberla llenado de plomo para
que pesara más. Llega a la conclusión de que Cayo, aunque fuera un
sedicioso, no merecía un tratamiento así629.

Se nos presenta a un tal Lucio Equicio que trata de afirmar ser
hijo de Tiberio, la plebe lo favorece y casi lapida al censor Quinto
Cecilio Metelo Numídico puesto que éste no admite censarlo como
tal, asegurando que todos sus hijos murieron y que una familia tan
ilustre no podía adoptar a un desconocido de baja condición (ignotas
sordes).  Nótese  que  Valerio  trata  con  enorme  respeto  a  la  gens
Sempronia a pesar de oponerse a la política de Tiberio y Cayo630.

Se nos habla de Herennio Sículo, un arúspice amigo de Cayo que
decidió suicidarse golpeándose la cabeza contra la puerta de la cárcel
en la que le querían ingresar631.

Epítome de Julio  Paris: No resulta  tan  directo como Valerio,
pero unifica a ambos y percibe sus actos como negativos. Paris sigue
la tónica de Valerio y afirma que los Graco ejercieron una revuelta632.

Paris describe las reformas de Cayo como “se disponía a ejecutar
una  serie  de  cambios  políticos”,  es  decir,  no  utiliza  ningún  rasgo
negativo. Cierto es que acto seguido explica que ocurren una serie de
actos nefastos que predicen el fatal desenlace que le espera, pero no se
debe prestar una especial atención a ello, puesto que es un recurso
común a la literatura clásica633.

628 Val. Max. 8.10.1.
629 Val. Max. 9.4.3.
630 Val. Max. 9.7.2.
631 Val. Max. 9.12.6.
632 Val. Max. 1.1.1.
633 Val. Max. 1.4.2.

170



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

Se  repite  el  sueño  que  Cayo  tuvo,  en  el  cual  su  hermano  le
advertía de su destino. En esta ocasión le dice que será arrojado desde
el Capitolio [más bien de la roca Tarpeya, de donde eran arrojados los
traidores]634.

Se dice que Tiberio amenazó abiertamente al senado y que éstos,
mientras pensaban en qué hacer para defenderse y a sabiendas de que
el  cónsul  Escévola  afirmó  que  no  utilizaría  la  violencia,  Escipión
Nasica se ofreció para ejecutar a Tiberio635.

Tiberio es acusado y Paris nos presenta a un Blosio que afirma ser
solamente un amigo de Tiberio y ser inocente, para acto seguido ser
fiel  a  Tiberio  [creo  que  nos  muestra  a  un  Blosio  dudoso  en  un
principio para remarcar aún más su gesto de fidelidad, con la intención
de presentar la oportunidad de salvarse que acaba rechazando]. Paris,
exaltando la amistad y la fidelidad, habla de un mismo individuo que
es  protegido  hasta  el  final  por  Pomponio  y  Letorio,  pero  éstos
ayudaron a Cayo y no a Tiberio [no lo veo intencionado]636.

El autor se refiere a la revuelto de los Graco637.
El senado condena a muerte a Tiberio por lo que el  autor dice

“atreverse a promulgar su ley agraria”. Alaba al senado al decretar que
los triunviros repartieran las tierras al pueblo de forma individual638.

Se afirma que Cayo era un joven de carácter apasionado639.
Epítome de Nepociano:  Nepociano dice que en los tiempos en

los que los  Graco arruinaron la  república,  se observó en los  libros
sibilinos que Ceres debía ser aplacada en el santuario de Enna [este
hecho ocurrirá en 132, tras el asesinato de Tiberio, Cayo se mantuvo al
margen]640.

634 Val. Max. 1.7.6.
635 Val. Max. 3.2.17.
636 Val. Max. 4.7.1-2.
637 Val. Max. 5.3.2.
638 Val. Max. 7.2.6.
639 Val. Max. 8.10.1.
640 Val. Max. 1.1.7.

171



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Se dice que Tiberio, desde la provincia que gobernaba, alertó al
colegio de augures de que los cónsules fueron nombrados sin realizar
los debidos auspicios. Éstos [es decir, Fígulo, que se encontraba en la
Galia, y Escipión Nasica, en Corcega] tuvieron que viajar a Roma y
abdicaron  allí  mismo.  Nepociano  resalta  que  la  importancia  de  la
religión para el pueblo romano era tal que incluso se daba crédito a un
ausente641.

Se narra el escepticismo de Tiberio ante los diferentes sucesos que
preveían su futura caída [pérdida de un dedo del pie al salir de casa,
tres cuervos que lanzan una teja a sus pies y unos auspicios funestos
mientras realizaba los augurios en el Capitolio]. Nepociano describe la
labor de tribuno de Tiberio como pésima642.

3.2.1.1.4 – Veleyo Patérculo
Se describe a ambos hermanos por separado y después se realiza

una reflexión sobre  su legado.  El  autor  unifica  a  ambos  hermanos
como malos.

Se menciona a los hermanos Graco [no solo a Cayo] para alabar
su discurso, prosa y oratoria en general643.

Se  refiere  a  ambos  hermanos  como  hombres  que  no  supieron
aprovechar sus excelentes cualidades644.

Veleyo refiere a la ley de fundación de una colonia en Cartago
(lex Rubria de coloniis  deducendis)  como la peor ley realizada por
ambos  hermanos  [correspondiente  a  Cayo].  Alude  a  que  se  tenía
miedo de que la colonia se convirtiera en más poderosa que la ciudad
de  origen,  como  había  sucedido  con  Siracusa  y  Corinto,  Tiro  y
Cartago, Marsella y Focea o Cício y Bizancio y Mileto, y que por ello
fueron convocados los ciudadanos para realizar el censo en Roma. Sin
embargo,  la  fundación  de  la  colonia  se  llevó  a  cabo,  aunque  fue
641 Val. Max. 1.1.8.
642 Val. Max. 1.4.2.
643 Vell. 1.17.3.
644 Vell. 2.7.1.

172



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

abandonada más tarde por una serie de sucesos nefastos645.
Se  hace  una  referencia  a  los  dos  Graco  describiéndolos  como

excelentes oradores646.
Tiberio647: Tiberio es alabado por su familia (hijo del ilustrísimo

Tiberio,  nieto de Publio Africano por parte de su hija,  es decir,  su
madre Cornelia). Siendo cuestor (137) se había concertado el tratado
con los Numantinos [la entrega de Mancino]. Veleyo advierte que una
de las razones de su reforma pueda basarse en su molestia para con el
senado por no respetarse un trato organizado por él, o por miedo a que
alguna  consecuencia  derivada  de  este  pacto  pudiera  afectarle648.
Veleyo  afirma  que  Tiberio  se  apartó  de  los  buenos  (a  bonis)  y
prometió la  ciudadanía a  toda Italia649 (Tiberio no propuso nada al
respecto, se trata de un error del autor que seguramente lo confunda
con  una  ley  que  sí  promulgó  su  hermano650).  Pronunciando  leyes
agrarias,  y  aunque  todo  el  mundo  deseara  la  estabilidad,  Tiberio
introdujo la inquietud en la población y condujo a la república a una
situación  extremadamente  peligrosa  y  arriesgada651.  En  opinión  de
Veleyo,  su  colega  Marco  Octavio,  también  tribuno  de  la  plebe,
defendía el bien público y por ello fue suspendido de su cargo [Veleyo
no menciona  el  veto  ejercido  por  Octavio  a  la  reforma agraria  de
Tiberio]. Tiberio nombró una comisión de tres (triunvirato) para llevar
a la práctica su reforma; formado por él,  su hermano [aún bastante
joven] y por su suegro Apio Claudio Pulcro. Veleyo nos introduce en
este momento a Publio Escipión Nasica Serapión, pontífice máximo
por aquel entonces, alabando exacerbadamente su genealogía (Gneo
Cornelio Escipión Calvo, cónsul en 222 y bisabuelo de éste, murió en

645 Vell. 2.7.7.
646 Vell. 2.9.1.
647 Vell. 2.2.1-2.4.7.
648 Vell. 2.2.1-2.
649 Vell. 2.2.3.
650 Plu. CG 5.
651 Vell. 2.2.3.

173



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

218  combatiendo  en  Hispania652;  Publio  Cornelio  Escipión  Nasica,
cónsul en 191 y abuelo de éste que obtuvo fama en la Segunda Guerra
Púnica por llevar la estatua de una deidad desde Ostia hasta Roma653;
Publio Cornelio Escipión Nasica Córculo, padre de éste que edificó
unos  magníficos  pórticos  en  el  Capitolio  siendo  censor654;  Tiberio
Sempronio Graco, su abuelo era hermano del abuelo de éste)655. Esta
exposición responde a la necesidad que ve el autor en mostrar la unión
familiar existente entre ambos oponentes, y cómo Nasica antepone el
bienestar  de la  patria  al  parentesco familiar,  resaltando aún más al
personaje.  También  asegura  que  fue  el  primer  pontífice  máximo
nombrado sin estar presente, debido a que estimaba en contra de sus
intereses privados cualquier cosa que dañara a la comunidad. Nasica
movilizó  a  varios  grupos que  Veleyo describe  como conservadores
(optimates), senado (senatus), la mejor y mayor parte de los caballeros
(equestris ordinis pars melior et maior) y una plebe no contaminada
por ideas peligrosas (intacta perniciosis consiliis plebs)656. Su objetivo
era  enfrentarse  a  Tiberio,  que  se  encontraba  en  la  zona  con  sus
partidarios, y que promovía la participación de gentes de toda Italia657.
Tiberio  fue  asesinado  allí  mismo,  y  en  este  punto  comienzan  las
disputas civiles según Veleyo658.  Tiberio es nombrado de nuevo por
Veleyo  cuando  Publio  Escipión  Emiliano  vuelve  a  Roma  y  es
interrogado en referencia al  asesinato del tribuno. Éste asegura que
merece la muerte aquél que trata de realizar un golpe de estado659.

Cayo660: Según Veleyo la misma locura que se apoderó de Tiberio

652 Liv. 21.60.
653 Liv. 29.14.
654 Vell. 2.1.2.
655 Vell. 2.3.1.
656 Vell. 2.3.2.
657 De nuevo se repite la idea de Vell. 2.2.3.
658 Vell. 2.3.3.
659 Vell. 2.4.4; si is occupandae rei publicae animum habuisset, iure caesum.
660 Vell. 2.6.1-2.6.7.

174



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

sobrevino  sobre  su  hermano  menor,  que  en  general  gozaba  de  las
mismas  cualidades  que  Tiberio,  incluido  su  fatídico  error  (error).
Destaca Veleyo que Cayo compartía muchas virtudes con su hermano
pero  que  destacaba  más  en  ingenio  y  elocuencia  (ingenio  etiam
eloquentiaque)661. No es el único autor que realiza dicha afirmación.
Cicerón alababa la elocuencia de Cayo dudando si alguien lo superaba
en esa cualidad662; Aulo Gelio llega a afirmar que era superior incluso
al propio Cicerón663. Veleyo sugiere que Cayo podría haber optado al
nivel  más  alto  de  la  ciudadanía  si  se  hubiera  moderado  en  su
política664. Siguió su mismo camino o bien por vengar el asesinato de
su hermano, o bien tratando de obtener poder,  que Veleyo describe
como un poder real. Esta alusión es común en los Graco, y en Cayo se
encuentra en diversos autores665. Si bien llegó a ser tribuno como lo
fue su hermano, Cayo impulsó un mayor número de leyes. Veleyo las
enumera666: 1- Conceder la ciudadanía a todos los itálicos y extenderla
hasta la Alpes (La  rogatio Sempronia de sociis et nomine Latino es
corroborada también por Plutarco, primero a los latinos667, y después a
todos los itálicos668; no se haría efectiva hasta la década de los 80). 2-
Repartición de tierras, volviendo a la lex Licinia (367) y la limitación
de 500 yugadas  por  ciudadano.  3-  Estableció nuevos impuestos  de
tránsito. 4- Fundó varias colonias (lex Rubria de coloniis deducendis
para Cartago y  lex Sempronia de coloniis deducendis para Tarento y
Capua)669.  5-  Traspasó  la  competencia  sobre  los  juicios  del  orden
senatorial  al  ecuestre  (iudicia  a  senatu  trasferebat  ad  equites).  6-

661 Vell. 2.6.1.
662 Cic. Brut. 126.
663 Gel. 10.3.1.
664 Vell. 2.6.2.
665 Cic. Lel. 41; Flor. 2.3.1; Sal. Jug. 31.7.
666 Vell. 2.6.2-3.
667 Plu. CG 8.
668 Plu. CG 5.
669 Sobre las colonias gracanas; Brunt (1971), 278-284.

175



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Repartió trigo entre la plebe (plebi). Veleyo nos muestra a un Cayo
activo, pues no había nada que no cambiara ni dejara tranquilo y en
definitiva, no mantenía nada en su sitio670. Lucio Opimio, cónsul en
121,  se  opone  a  Cayo  y  a  Fulvio  Flaco,  el  otro  cónsul  que  es
colaborador de Cayo en, según dice Veleyo, su intento de la toma del
poder  regio  y  quien  compartía  su  misma  política  errática671.  Sin
embargo, Opimio realiza un acto funesto al poner precio a la cabeza
de un ciudadano romano672, y también critica Veleyo el trato de los
vencedores hacia los cuerpos de sus enemigos que fueron arrojados al
Tíber673.

3.2.1.1.5 – Floro
El autor dedica unas pocas páginas a los hermanos y los analiza

separadamente  pero  llegando  a  la  misma  conclusión.  Utiliza  plebs
para  referirse  a  los  partidarios  (podría  verse  como  a  los  impíos,
aunque en ningún momento lo dice) y populus para referirse a todo el
pueblo romano (el honrado).

Tiberio: Se remarca la fuerza que Tiberio podría haber tenido si
no hubiera elegido ese camino (genere,  forma,  eloquentia). Floro no
tiene claro si Tiberio era en realidad malvado o no, y lo expone al
afirmar que desconoce la causa de la reforma,  “Se desconocen sus
motivos, o bien tenía miedo de verse involucrado en la rendición de
Mancino [el episodio numantino] y por ello decidió unirse al bando
popular [no existente para esta época], o actuó por motivos de justicia,
apiadándose  de  aquellos  que  no  disponían  de  tierra,  de  forma  que
aquellos que habían conquistado el mundo no se quedaran fuera de sus
tierras”. Floro nos muestra una imagen de un Tiberio autoritario, que
basa su poder en la plebe,  “El día en el  que se promulgaría la ley

670 Vell. 2.6.3; nihil immotum, nihil tranquillum, nihil quietum, nihil denique in eodem statu
relinquebat; quin alterum etiam continuauit tribunatum.

671 Vell. 2.6.4.
672 Vell. 2.6.5.
673 Vell. 2.6.7.

176



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

Tiberio fue apoyado por la plebe, y contrariado por los nobles, que
traían a sus partidarios y al resto de tribunos de la plebe. Cuando Cayo
Octavio [Apiano, Plutarco y Livio lo  llaman Marco Octavio]  iba a
pronunciar su veto [en su condición de tribuno de la plebe], Tiberio lo
intimidó  de  tal  manera  que  éste  temió  por  su  seguridad,  viéndose
obligado  a  abandonar  su  cargo”.  Tiberio  tratará  de  prolongar  su
tribunado para poder acabar sus funciones como comisionado. En el
momento en el que sus enemigos se le oponen Floro omite que fuera
atacado.  Al  comenzar  el  combate  entre  las  dos  facciones  Floro  ve
oportuno remarcar que Tiberio se llevaba las manos a la cabeza, dando
a  entender  a  aquellos  que  allí  se  encontraban  que  demandaba  una
diadema o corona real.  El  pueblo  (populus),  liderado por  Escipión
Nasica, se levanta en armas y asesina a Tiberio, con cierta legalidad en
opinión de Floro674.

Cayo: Floro  nos  muestra  a  Cayo  como  un  continuador  de  su
hermano, que consigue, mediante el desorden y el terror, movilizar al
pueblo  (plebem)  en  contra  de  sus  antepasados.  Floro  [creo  que  de
manera equivocada] cita el tesoro de Átalo como parte del objetivo de
Cayo, pues éste tratará de utilizarlo en beneficio del pueblo (populo).
De manera tiránica ejerce su segundo tribunado apoyado por el pueblo
(plebe). Como con Tiberio, se nos muestra a Cayo siendo el atacante,
en este caso, contra un tribuno rival, Minucio. Cayo sitia el Capitolio
con sus  seguidores  pero éstos lo  abandonan y es forzado a huir  al
Aventino, donde es asesinado por el cónsul Opimio [el propio cónsul,
es importante, para ver la efectividad del cargo, Mucio Escévola no lo
hace con Tiberio porque no hay un  senatus consultum ultimum]. Se
paga un precio a sus asesinos por la sagrada cabeza de un tribuno de la
plebe675.

674 Flor. 2.2.14.
675 Flor. 2.3.15.

177



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

3.2.1.1.6 – Plutarco
Plutarco dedicó un libro para cada hermano, y aunque mencione

algunos rasgos que diferencian a ambos, el autor unifica su carrera en
general. Primero se nos muestra una directa comparación entre ambos
hermanos, para después tratar individualmente a cada uno.

En la  comparación que  hace,  Plutarco  afirma que  la  virtud  de
Tiberio y Cayo se debió más a la educación que su madre Cornelia les
brindó  que  a  la  naturaleza676.  Aunque  se  parecían  mucho  en  valor
(ἀνδρείαν),  auto-control  (σωφροσύνην),  liberalidad (ἐλευθεριότητα),
elocuencia  (λογιότητα)  y  generosidad  (μεγαλοψυχίαν),  existían
diferencias  entre  los  dos  hermanos677.  En el  rostro,  la  mirada y las
facciones Tiberio era dulce y reposado y Cayo fogoso y vehemente,
tanto que para hablar en público Tiberio se mantenía sosegado en el
mismo sitio mientras que Cayo fue el primero de entre los romanos
que comenzó a dar pasos por la tribuna y a desprenderse de la toga del
hombro678.

Lám. IV. Cayo s'adressant à l'assemblée de la plèbe - Silvestre David Mirys (1799)679

676 Plu. TG 1.
677 Plu. TG 2.
678 Plu. TG 2.
679 El pintor francés supo retratar estas nuevas implementaciones de Cayo en la oratoria.

178



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

El estilo discursivo de Tiberio era dulce y movía a la compasión,
mientras  que el  de Cayo era  acalorado y cargado de afectos680.  La
dicción de Tiberio era pura y trabajada con estudio, mientras que la de
Cayo era persuasivo y florido681. Los hábitos de vida diferían entre
ambos, Tiberio resultaba parco y sencillo, mientras que su hermano,
que en comparación a los demás era sobrio y austero, resultaba lujoso
y delicado frente a su hermano Tiberio. Druso recriminó a Cayo la
compra de unas mesas délficas de plata que valieron 1250 dracmas la
libra682.  En cuanto  a  sus  costumbres,  respecto  a  hablar  en  público,
Tiberio era afable y benigno y Cayo pronto e iracundo. Éste se dejaba
llevar por la ira muchas veces, lo que resultaba contraproducente para
él, pues desordenaba su discurso. Para evitarlo se acompañaba de un
esclavo llamado Licinio que con la ayuda de una flauta regulaba su
tono de voz683.  La fortaleza contra los enemigos, la justicia con los
súbditos, la actividad en los cargos y la continencia en los placeres era
común  en  ambos  individuos684.  Tiberio  tenía  nueve  años  más  que
Cayo, y ejercieron su política en diferentes períodos, lo cual afectó a
su empresa pues de haberse unido hubieran sido insuperables685.

Tiberio686: Plutarco comienza la narración con la actividad militar
de Tiberio y alabando los rasgos característicos que demostró en este
período: Vivía en la misma tienda que el general, y al comprender su
influencia en la tropa, daba grandes ejemplos de virtud con el objetivo
de que lo emulasen. Se adelantó a todos los jóvenes en disciplina y
valor, y fue el primero en trepar el muro. Cuando estuvo presente tuvo

680 Plu. TG 2.
681 Plu. TG 2.
682 Plu. TG 2.
683 Plu. TG 2.
684 Plu. TG 3.
685 Plu. TG 3.
686 Plu. TG 1-21.

179



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

el amor de los soldados y cuando marchó se le echó de menos687; en
Hispania,  como cuestor bajo las órdenes del cónsul Cayo Mancino,
destacó en puntualidad y valor y en el respeto al cónsul (hombre de
buena virtud, pero pésimo militar). A continuación Plutarco muestra
las relaciones de Tiberio con los numantinos, que refleja muy bien el
efecto  que  este  personaje  ejercía  sobre  aquellos  con  los  que  se
relacionaba: Mancino y el ejército fueron rodeados por los numantinos
y éstos solo aceptaron parlamentar con Tiberio. Tiberio fue respetado
tanto por la fama que tenía en el propio ejército como por la que su
padre adquirió, quien hizo la guerra también contra ellos y estableció
una paz que respetó con rectitud (ὀρθῶς) y justicia (δικαίως). Tiberio
negoció un tratado por el cual salvó a 20.000 ciudadanos romanos y
demás acompañantes del ejército (esclavos,  mercaderes etc.)688.  Los
numantinos toman todo aquello que se encuentra en el campamento
romano. Allí Tiberio tenía unas tablas donde guardaba sus cuentas de
cuestor,  y  por  temor  a  que  sus  enemigos  pudieran  atacarlo  en  ese
sentido una vez volviera a Roma, marchó junto con algunos amigos a
Numancia. Allí Plutarco describe a unos numantinos amigables que
tratan a Tiberio con respeto acorde a la fama que tiene, y éste consigue
recuperar aquello que buscaba689. Este trato creó gran consternación en
Roma, donde algunos lo calificaban como deshonroso, y como ocurrió
en la guerra  contra los samnitas,  exigían que tanto el  cónsul como
todos aquellos altos cargos que hubieran participado en la rendición
debían de ser entregados a los numantinos. Según Plutarco es en este
momento donde el  pueblo (δῆμος) muestra su afecto por Tiberio y
gracias a su influencia solamente Mancino, cónsul en el momento del
pacto, es entregado desnudo a los numantinos690.

Tiberio, una vez nombrado tribuno de la plebe, actuó influenciado
por el  orador  (ῥήτορος) Diófanes  y el  filósofo (φιλοσόφου) Blosio
687 Plu. TG 4. 
688 Plu. TG 5.
689 Plu. TG 6.
690 Plu. TG 7.

180

http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/plutarque_uita_Gracques/precise.cfm?txt=966;953;955;959;963;8057;966;959;965;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/plutarque_uita_Gracques/precise.cfm?txt=8165;8053;964;959;961;959;962;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/plutarque_uita_Gracques/precise.cfm?txt=948;8134;956;959;962;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/plutarque_uita_Gracques/precise.cfm?txt=948;953;954;945;8055;969;962;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/plutarque_uita_Gracques/precise.cfm?txt=8000;961;952;8182;962;


Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

[Plutarco señala que la mayoría en su tiempo creían eso, aunque él no
fuera particularmente favorable a esta idea]. Algunos responsabilizan
a su madre y la educación que le dio. Plutarco enumeró otra serie de
razones que se expondrán en el punto 3.2.2.2.2691. En cuanto al apoyo
que  tuvo  Tiberio,  Plutarco  dice  algo  muy  importante.  Afirma  que
Tiberio  no  dictó  la  ley  por  sí  solo,  sino  que  se  apoyó  en  varios
aristócratas  [entre  los  que  menciona  a  Craso,  el  pontífice  máximo;
Mucio Escévola el abogado y cónsul aquél año y Apio Claudio, su
suegro]692.

Plutarco  nos  muestra  su  opinión  sobre  la  situación  general,
señalando que fue la ley más benigna y moderada que se pudo hacer
frente a la codicia (πλεονεξίαν) e injusticia (ἀδικίαν) más repugnante.
Aquellos que habían ocupado injustamente la tierra debían de permitir
que los ciudadanos más necesitados las ocupasen. Sin embargo, los
codiciosos trataron de pervertir al pueblo, y para ello propagaron la
idea de que Tiberio trataba de desestabilizar el gobierno. No obstante,
naada consiguieron,  puesto que Tiberio defendió con su elocuencia
una  causa  justa  y  honesta.  Como  último  nos  encontramos  con  el
famoso discurso de Tiberio693.

Tras el discurso de Tiberio, la plebe (δῆμον) se entusiasmó tanto
que ningún opositor tuvo el valor de replicar. Acudieron entonces a
Marco Octavio, tribuno de la plebe, que Plutarco describe como joven
grave y modesto en sus costumbres, y amigo íntimo de Tiberio. Parece
que en un principio  Octavio se negó a colaborar,  pero instado por
muchos y de los  más  principales  se  vio forzado a encabezar  a  los
opositores de Tiberio. Las contiendas contra Octavio eran continuas,
aunque  Plutarco  describe  estas  disputas  como  muy  moderadas  y
respetuosas. Algunos grupos, que no apreciaban a Tiberio, pagaron a
asesinos para que eliminaran la amenaza, y a causa de ello, Tiberio

691 Plu. TG 8.
692 Plu. TG 9.
693 Plu. TG 9.

181

http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/plutarque_uita_Gracques/precise.cfm?txt=948;8134;956;959;957;


ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

llevaba  un  puñal  escondido694.  El  día  llegó,  y  tras  una  votación,
Octavio fue depuesto, lo que generó graves tumultos en la ciudad695.

La  llegada  del  mensajero  Eudemo  revolvió  la  situación  en  la
ciudad. Éste procedía de Pérgamo, y representaba al ya fallecido Átalo
III, que había legado sus dominios al pueblo romano. Tiberio medió
personalmente con el mensajero, contradiciendo al senado. Es en este
momento  cuando  muchos  individuos  comenzaron  una  verdadera
campaña mediática para descalificar la figura de Tiberio696. Debido a
ello, Tiberio percibe cierta hostilidad, no solamente por parte de los
nobles,  sino  también  de  la  multitud  (πολλοῖς).  Éstos  habían
interpretado  que  el  acto  de  Tiberio  deshonró  una  honorable
magistratura,  pero  Tiberio  consiguió  calmar  los  ánimos  con  un
discurso697.

La situación resultaba difícil para Tiberio, la hostilidad hacia él
crecía por momentos. La reelección al cargo de tribuno de la plebe
peligraba, y con la intención de ganarse el favor del pueblo con vistas
a unas nuevas elecciones, propuso nuevas leyes tanto militares como
judiciales. Trató de debilitar  la posición del senado mediante la ley
judicial, no por el interés común o por la justicia, sino más bien por el
enfado698.

Cuando Tiberio se disponía a marchar al Capitolio, varios malos
augurios  ocurrieron,  sembrando  la  duda  en  Tiberio.  No  obstante,
Blosio de Cumas, que estaba presente, dijo que sería una vergüenza y
una  gran  desgracia  si  Tiberio,  hijo  de  Graco,  nieto  de  Escipión
Africano  y  campeón  del  pueblo,  rehuyera  a  sus  obligaciones  por
miedo699.  Una  conducta  tal  no  solo  serviría  como  burla  a  sus
enemigos, sino que serviría para que el pueblo lo viera con un halo

694 Plu. TG 10.
695 Plu. TG 12.
696 Plu. TG 14.
697 Plu. TG 15.
698 Plu. TG 16.
699 Blosio actúa claramente acorde a la doctrina estoica sobre la inevitabilidad y el destino.

182



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

tiránico (τυραννοῦντος)700.
En medio de una algarabía general, Fulvio Flaco, senador, le hizo

saber a Tiberio que aquellos más ricos701, estaban planeando atentar
contra él702. Se creo un tumulto y Tiberio se vio incapaz de hacerse oír,
por lo que se acercó la mano a la cabeza con la intención de demostrar
a  sus  amigos que  se  encontraba  en  peligro.  Pero sus  oponentes  lo
interpretaron  como  un  gesto  de  realeza,  relacionándolo  con  una
corona,  y  Publio  Cornelio  Escipión  Nasica  Serapión  (pontífice
máximo el mismo año de 133 y también en el 132), tras reunir a un
numeroso grupo de colaboradores, asesinaron a Tiberio y a los suyos.
Allí fueron asesinados más de 300 personas, todas ellas entre palos y
piedras, ninguno por la espada703.

Fue esta, según se dice, la primera sedición en Roma, desde la
época de la  abolición de la  monarquía,  que acabó manchada de la
sangre de los ciudadanos. Las concesiones mutuas crearon un sistema
de respeto  mutuo,  donde los  nobles  temían al  pueblo,  y  el  pueblo
respetaba al senado. Se llegó a creer que Tiberio podría haber sido
persuadido, y que habría cedido más fácilmente si sus atacantes no
hubieran recurrido a la violencia, donde perecieron no más de 3.000
personas. Parece que el odio a Tiberio fue el motivo de su destino más
que por los pretextos que alegaba,  y para ello no hay más que ver
cómo trataron sus asesinos su cadáver. No escucharon los ruegos de su
hermano  que  trató  de  quemar  su  cuerpo  por  la  noche,  sino  que
lanzaron  el  cadáver  al  Tíber  junto  con  los  demás  asesinados.
Condenaron  a  algunos  de  sus  colaboradores  y  amigos  sin  juicio
alguno, entre quienes se encontraba Diófanes de Mitilene. Blosio de

700 Plu. TG 17.
701 τῆς βουλῆς συγκαθεζομένης οἱ πλοῦσιοι; Plu. TG 18.2. Como ya hemos señalado, Badian

ve  aquí  una  muestra  del  típico  estereotipo  de  la  stasis griega,  donde  se  muestra  el
conflicto entre ricos y pobres como causa principal del conflicto social; Badian (1972),
707.

702 Plu. TG 18.
703 Plu. TG 19.

183



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Cumas  fue  juzgado  por  los  cónsules  y  tras  demostrar  una  lealtad
inusitada, fue absuelto704.

Cayo: Cayo Graco, se apartó de la vida pública bien por miedo o
por  suscitar  el  odio  entre  sus  enemigos,  por  lo  que  se  ganó  las
sospechas  de  algunos  que  aseguraban  que  no  era  partidario  de  las
políticas de su hermano. También hay que tener en cuenta que Cayo
tenía nueve años menos que su hermano, y éste aún no había cumplido
los treinta cuando lo asesinaron. Sin embargo, el tiempo mostraba que
Cayo  había  desarrollado  buenas  cualidades,  incluyendo  la  oratoria,
donde destacaba especialmente,  lo que demostró que su vida no se
vería  privada  de  la  acción  política.  Demostró  su  elocuencia  en  la
defensa de su amigo Vetio, donde los demás oradores no fueron más
que  niños  en  comparación  a  Cayo.  Los  nobles,  temerosos  de  las
habilidades  de  Cayo,  hablaban sobre  cómo podrían  evitar  que éste
accediera al tribunado. Así pues, le fue encomendada la tarea de servir
como cuestor en Cerdeña bajo el mando del cónsul Orestes [año 126].
Existía también la opinión de que Cayo era un aprovechado al igual
que su hermano, y que simplemente se alimentaba del apoyo de la
multitud, Plutarco no obstante, no se muestra de acuerdo a esta idea, y
asegura que la actividad pública de Cayo se debía mayormente a una
necesidad más  que  a  una  decisión  suya.  Esto  queda  ratificado por
Cicerón705, quien dice que Cayo trató de tener una vida alejada de la
política, pero que Tiberio se le apareció en sueños y le aseguró que
compartirían destino706.

Una vez en Cerdeña,  Cayo sobrepasó a  todos en cuanto  a  sus
cualidades. Tras un duro invierno, el senado decidió que las tropas de
la isla debían de ser reemplazadas, a excepción del cónsul Orestes y
de  Cayo.  Éste,  enfurecido  por  la  noticia,  navegó  a  Roma,  lo  que
suscitó  cierta  antipatía  hacia  él,  no  solo  entre  sus  enemigos,  sino

704 Plu. TG 20.
705 Cic. Div. 1.26.56.
706 Plu. CG 1.

184



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

también  entre  el  pueblo,  incapaz  de  entender  cómo un cuestor  era
capaz de abandonar a su comandante. Sin embargo, en lo que Plutarco
considera un alarde de excelente oratoria, Cayo consiguió cambiar la
situación, y tras su defensa pasó él  a ser el  injuriado a ojos de los
censores707.

Cayo comenzó entonces su andadura hacia el tribunado. Ningun
hombre  notable,  sin  excepciones,  apoyó  su  candidatura,  pero  un
gigantesco grupo de gente vino a la ciudad a votar [Plutarco muestra
aquí, a diferencia de su hermano Tiberio, el verdadero apoyo del que
disponía Cayo]708. Habiendo excitado a la multitud, dictó dos leyes: la
primera consistía en que ningún magistrado depuesto por el  pueblo
podría volver a presentarse al cargo, y la segunda trataba de que si
cualquier magistrado expulsaba a un ciudadano sin juicio alguno, éste
debía ser perseguido709.

Plutarco asegura que Cayo trató de gratificar al pueblo y atentar
contra el senado con una serie de nuevas leyes, entre las cuales destaca
una ley judicial, que buscó reducir el poder de los senadores. Cayo
incluso  cambio  la  forma  de  realizar  los  discursos  en  el  comitium,
donde tradicionalmente  el  orador  se  dirigía  hacia  los  senadores,  él
cambió  su  gesto  y  se  dirigió  al  pueblo,  costumbre  que  de  ahí  en
adelante practicaría, cambiando en cierta manera la forma de gobierno
de la aristocrática a la democrática [objetivo último de Cayo]710. La
gente no solo adoptó esta ley, sino que permitió que aquellos nuevos
jueces fueran elegidos por Cayo, lo que le otorgó cierto aire de poder
monárquico, e incluso el senado consintió seguir sus acciones. A pesar
de lo ocupado que le mantenían sus tareas, no perdía el buen trato con
la gente que se le acercaba, para sorpresa de aquellos que pensaban
que se trataba de un hombre arrogante y violento711.

707 Plu. CG 2.
708 Plu. CG 3.
709 Plu. CG 4.
710 Plu. CG 5.
711 Plu. CG 6.

185



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

El senado, temiendo que el poder de Cayo se vería acrecentado
hasta  límites  insospechados,  atrajeron a  su  colega  el  tribuno  Livio
Druso, que nada tenía que envidiar en cuanto a riqueza, elocuencia y
origen, de otros romanos. Su estrategia no sería la violenta, sino la de
realizar ciertas concesiones a la plebe para contentarlos y así atraerlos
a su lado712. El propio Livio, en sus arengas públicas, siempre dijo que
trató de introducir estas medidas dentro de la autoridad del senado,
que deseaba ayudar al pueblo, siendo esta la única ventaja que pudo
aprovecharse  de  sus  propuestas  políticas.  La  reacción  de  la  plebe
frente  al  senado  se  relajó  tras  las  intervenciones  de  Livio,  lo  que
tranquilizó en cierta manera la situación política713.

Cayo, que ahora estaba ausente de Roma, dejó en Roma como su
representante a Marco Fulvio Flaco. Plutarco afirma que su política
era agresiva, y considera que él fue la causa de la ruina de Cayo714. Un
aristócrata llamado Lucio Opimio, trató de conseguir el consulado, y
su objetivo consistía  en hacer  frente  a  Cayo,  que no gozaba de su
mejor  momento  de  popularidad715.  Nada más  llegar  a  Roma,  Cayo
cambió  su  lugar  de  residencia,  por  considerarlo  más  democrático
(δημοτικώτερον). Se trasladó del Palatino al Foro, lugar donde mucha
gente humilde se había asentado [trató con este gesto de acercarse más
a  la  gente]716.  Plutarco  muestra  de  nuevo  que  Fulvio  resultaba  un
compañero violento717. En un contexto de tensión generalizada, ambos
bandos  comienzan  a  movilizar  a  sus  fuerzas.  Plutarco  muestra
claramente los grupos que componían estos bandos,  por un lado el
senado y los caballeros [símbolo del fracaso de la política de Cayo],
por  otro  lado,  Fulvio  movilizó  a  la  chusma  (ὄχλον),  mientras  que
Cayo trató de frenar el conflicto. Vemos aquí como Plutarco muestra

712 Plu. CG 8.
713 Plu. CG 9.
714 Plu. CG 10.
715 Plu. CG 11.
716 Plu. CG 12.
717 Plu. CG 13.

186



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

una clara diferencia entre Fulvio y Cayo [el primero se muestra como
un mal ejemplo, pues se dedica, junto a sus secuaces, a emborracharse
la noche previa de una votación, mientras que Cayo y los suyos se
mantienen disciplinados]718. Fulvio toma el Aventino, en un principio
en contra de la voluntad de Cayo, y tras una dura refriega, el cónsul
Opimio  acaba  con  los  amotinados719.  Cayo  consigue  huir,  pero  no
llega  muy  lejos  y  se  suicida,  junto  con  un  esclavo  de  confianza
llamado Filócrates, en un bosque sagrado que se hallaba cerca de los
límites de la ciudad720.

Lám. V. La mort de Caius Gracchus - François Topino-Lebrun (1798)

718 Plu. CG 14.
719 Plu. CG 16.
720 Plu. CG 17. Inscripción del templo: Ἔργον ἀπονοίας ναὸν ὁμονοίας ποιεῖ; Plu. CG 17.6.

187



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

3.2.1.1.7 – Dión Casio
Dión Casio se muestra muy hostil hacia las reformas de los dos

hermanos en general,  ilustrándolos  como unos simples oportunistas
ansiosos por el poder.

Tiberio: Tiberio Graco causó una gran convulsión al gobierno de
la ciudad, a pesar su intachable origen familiar. En proporción a todas
las ventajas que poseía, disponía de ambición, y ésta le llevó por lo
que era peor para él. Dión describe la campaña numantina de Tiberio
como una  forma de  obtener  fama,  y  al  habérsele  negado,  trató  de
adquirirla  del  modo  más  rápido,  con  le  favor  de  la  plebe.  Marco
Octavio, debido a una enemistad personal, injurió el cargo, como lo
hizo Tiberio, trayendo la violencia, propia de un gobierno despótico en
lugar  de  uno  democrático  (ὥσπερ  ἐν  δυναστείᾳ  τινὶ  ἀλλ᾿  οὐ
δημοκρατίᾳ).  Tiberio  propuso  ciertas  leyes  para  el  beneficio  del
populacho en cuanto a materia militar, y transfirió las cortes de manos
del  senado  a  los  caballeros,  cambiando  y  perturbando  las
costumbres721. Cuando el período de su tribunado estaba cercano a su
fin y se vio en peligro por sus enemigos, se hizo acompañar por su
hermano, y nombrar a su suegro cónsul, y para conseguir este fin no
dudó en prometer cualquier cosa a la plebe, y trató de conmoverlos
viéndose acompañado en público de su esposa e hijos722. Dión afirma
que  ninguno  de  sus  rivales  se  regocijó  con  su  muerte,  y  aunque
supusiera un gran obstáculo para sus causas, sintieron su pérdida [lo
que  contradice  los  hechos  acaecidos,  es  decir,  el  asesinato  de
ciudadanos  indiscriminadamente  y  el  no  otorgarles  unos  funerales
apropiados]723.

Cayo: Cayo tuvo los mismos principios que su hermano, también
fue  un  talento  desperdiciado  y  demostraba  poseer  una  naturaleza
turbulenta, aunque demostró ser mejor que sus contemporáneos en la
721 Tiberio hizo una propuesta de ley que no fue aprobada, será Cayo quien lleve a cabo este

proyecto.
722 D.C. 24.83.1-8.
723 D.C. 24.84.1-2

188



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

oratoria. Por estas razones, sus diseños eran más atrevidos, su osadía
más  espontánea  y  su  arrogancia  mayor.  Fue  el  primero  en  andar
durante los discursos y el primero en llevar el brazo al desnudo. Su
dicción era muy condensada, y trataba muchos temas que sintetizaba,
por lo que solía ir acompañado de un flautista que le ayuda a seguir el
ritmo y a autocontrolarse. Así era el hombre que atacó la constitución,
y asumiendo que ninguna restricción existía en cuanto a la oratoria,
rápidamente  se  ganó  el  apoyo  de  la  plebe  y  de  los  caballeros.  Si
hubiera llegado a vivir más, toda la nobleza y el senado hubiera sido
eliminado,  pero el  poder  de éstos  era  tan  grande que  consiguieron
enemistar a los propios seguidores de Cayo y tornarlos contra él, y fue
derrocado con sus propios métodos724.

3.2.1.2 - Fuentes que separan

3.2.1.2.1 – Varrón
Varrón hace una mínima mención a la ley judicial de Cayo, que

será analizado en el punto 3.3 en profundidad725.

3.2.1.2.2 – Diodoro Sículo
En Diodoro conservamos poca información y muy fragmentada,

aunque bastante hostil, especialmente hacia la figura de Cayo.
Tiberio: Tiberio  Graco fue  el  hijo  de  aquel  Tiberio  dos  veces

cónsul,  quien  consiguió  grandes  victorias  militares  y  gozó  de  una
intachable  carrera  política.  Su madre  era  nieta  de  Publio  Escipión,
vencedor de Aníbal y de los cartagineses. A pesar de ello se labró una
reputación  digna,  y  sobrepasaba  a  sus  contemporáneos  por  sus
cualidades726.

La muchedumbre penetró en Roma desde el campo, como las olas

724 D.C. 25.85.1-3.
725 Fr. 425 Salvadore = fr. 114 Riposati = Nonio p.728,19L.
726 D.S. 34/35.5.1.

189



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

hacen al mar. Acudieron con la esperanza de la salvación, de que un
campeón que no temiera a  nada o a nadie los defendiera,  uno que
dispusiera  de  la  determinación  suficiente  y  enfrentara  cualquier
peligro hasta su último aliento (...)727.

Mientras que el suyo no era un grupo recientemente formado y
formado por muchas tribus, sino que comprendía a los segmentos más
políticamente alertas y adinerados de la población728. Desde entonces,
la fuerza de ambos bandos se igualó, y las tensiones se acrecentaron
entre los dos grupos, manifestándose en multitud de debates729.

Octavio,  después  de  ser  depuesto  y  pasar  a  ser  un  ciudadano
privado,  se  mantuvo  en  casa.  Octavio,  cuando  Tiberio  propuso  la
expulsión de éste del cargo, puso haber hecho lo mismo. En ese caso
los  dos  hubieran  compartido  destino,  tanto si  se  aprobaba como si
no730.

Como  Tiberio  siguió  el  camino  de  la  destrucción,  recibió  el
castigo  que  se  merecía.  Nasica,  reuniendo  a  un  grupo  de  gente,
prevaleció sobre cualquier dificultad731.

Las  noticias  sobre  la  muerte  de  Tiberio  llegaron  a  Escipión
Emiliano, que lloró su muerte y dijo: “Así perezca cualquier otro que
haga tales actos”732.

Cayo: El  populacho  (πλῆθος)  se  amontonó  a  su  lado,  no
solamente  cuando  ocupó  su  cargo,  sino  también  cuando  era  un
candidato, he incluso antes. Cuando volvió a casa desde Cerdeña (tras
ejercer allí de procuestor) y desembarcar la gente irrumpió en aplausos
y aclamaciones, tal era su popularidad entre la gente común (Τοσαύτη

727 Se ha perdido la parte que sigue al texto hasta cierta parte, donde se narran las tensiones
entre los que apoyan a Tiberio y los que no; D.S. 34/35.6.1.

728 Diodoro se refiere a un rival de Tiberio, probablemente Octavio.
729 D.S. 34/35.6.2.
730 De nuevo un salto en el texto; D.S. 34/35.7.1 = Const. Exc. 4.386-387.
731 Aquí termina este fragmento; D.S. 34/35.7.2 = Const. Exc. 4.386-387.
732 Ὡς ἀπόλοιτο καὶ ἄλλος ὅτις τοιαῦτά γε ῥέζοι; D.S. 34/35.7.3 = Const. Exc. 4.386-387.

190



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

πρὸς αὐτὸν ἦν εὐνοίας ὀχλικῆς ὑπερβολή)733.
Graco, que llegó a tales puntos de poder y arrogancia, dijo que en

la votación sobre el exilio de Octavio (más bien sobre la denegación
de volver al cargo a antiguos magistrados que habían sido expulsado
de éste), lo había dejado libre por petición de su madre734.

Publio  Popilio  Lenate,  quien  fue  miembro  de  los  tribunales
senatoriales para castigar a los seguidores de Tiberio, fue escoltado a
su salida de la ciudad, y la gente no sintió demasiada pena pues había
sido  demostrado  que  era  corrupto,  y  por  ello,  no  pudo  haberse
defendido ante la maniobra de Cayo735.

Existe debate sobre la posición de este fragmento, su parecido con
el  pasaje  de  la  votación  sobre  la  deposición  de  Octavio  resulta
confusa,  aunque  se  cree  que  puede  ser  un  añadido  posterior  para
comparar a ambos hermanos, seguiremos el mismo orden establecido
por el autor736. 17 tribus votaron en contra de la ley y otros 17 a favor.
La última tribu desempataría el resultado, y parecía unánime que su
voto se decantaría en pro de la ley, y Graco (Cayo o Tiberio, depende
la interpretación), gritó:

“¡Ahora  la  espada  cuelga  sobre  la  cabeza  de  mis
enemigos! En cuanto a todo lo demás, cualquiera que sea
la decisión de la Fortuna, estaremos contentos”737.

Este  fragmento  muestra  el  final  de  Cayo,  y  será  tratado en  el
punto 3.2.3.3738.

733 D.S. 34/35.24.1.
734 D.S. 34/35.25.2.
735 D.S. 34/35.26.1.
736 Cfr. la edición de LOEB, Walton (1984), 115, n. 4.
737 Τὸ  μὲν  ξίφος  ἐπίκειται  τοῖς  ἐχθροῖς,  περὶ  δὲ  τῶν  ἄλλων  ὡς  ἂν  ἡ  τύχη  βραβεύσῃ

στέρξομεν; D.S. 34/35.27.1 = Const. Exc. 4.389-390.
738 D.S. 34/35.28a.1.

191



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

3.2.1.2.3 – Apiano
Tiberio: El  autor  realiza  una  reflexión  sobre  las  sediciones

sufridas, y llega a la conclusión de que la primera trifulca que acabó
en  un  conflicto  armado  entre  muchos  ciudadanos,  ocurrió  con
Tiberio739.  Apiano  continúa  algo  más  tarde,  con  una  breve
introducción, y analiza la situación previa a la reforma de Tiberio, es
decir, la situación en la que se encontraba el reparto de tierra, y como
las necesidades de repartición derivan en la lex Licinia del año 367740.

Tiberio era un individuo ávido de gloria y un orador poderoso, por
lo que era conocido entre muchos741. Los ricos (πλουσίους) se vieron
enormemente afectados por la ley, y se lamentaban de que los pobres
(πένησιν)  se  hubieran  adueñado  del  fruto  de  su  trabajo742.  Según
Apiano,  lo  que  Tiberio  tenía  en  mente  no  era  el  dinero,  sino  los
hombres. Inspirado por la eficacia del trabajo, y pensando que aquello
era la cosa más importante ocurrida a Italia, no se dio cuenta de las
demás  dificultades  que  le  rodeaban743.  Marco  Octavio,  compañero
tribuno,  fue  inducido  por  aquellos  poseedores  de  tierras  a  que
interpusiera  su  veto  [entre  los  romanos  un  veto  negativo  siempre
vence  a  una  propuesta  positiva],  y  Tiberio  llama  a  votación  para
destituirlo  de  su  cargo.  Finalmente  Octavio  fue  destituido  y  en  su
lugar se eligió a Quinto Mumio. La ley agraria fue aceptada744.

El primer comisionado fue compuesto por el propio Tiberio, su
hermano  Cayo  (que  por  entonces  contaba  con  20  años),  y  Apio
Claudio, ya que la plebe temía que la ley no fuera a ser efectiva si el
propio Graco y los suyos no se encargaban de ello personalmente. La
nueva ley popularizó a Tiberio enormemente, hasta el punto de parece,

739 App. BC 1.2.
740 App. BC 1.7-8.
741 App. BC 1.9.
742 App. BC 1.10.
743 App. BC 1.11.
744 App. BC 1.12.

192



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

no el fundador de una ciudad o un pueblo, sino de toda Italia745.
Apiano  describe  los  acontecimientos  sobre  el  intento  de

reelección del cargo de Tiberio, lo que resulta interesante para ver cual
es el apoyo del que gozaba Tiberio en opinión de Apiano: Llegó el
verano, y con él las elecciones a tribuno. Con la cada vez más cercana
fecha de votación, resultaba evidente que los ricos (πλούσιοι) habían
promovido a aquellos afines a sus intereses. Tiberio, temiendo que el
mal se cerniera de nuevo si se elegía a uno de estos candidatos, trató
de ser reelegido, pero sus compañeros estaban demasiado ocupados en
la labranza, por lo que trató de convencer a los plebeyos urbanos (τῷ
ἄστει  δῆμον  κατέφευγε),  y  uno  por  uno,  les  asaltaba  por  la  calle
tratando de ganarse su favor y su voto746. Tras suspenderse la votación
hasta el día siguiente, los pobres (πένητας), acompañaron a Tiberio a
su casa bañados en lágrimas, y allí  permanecieron hasta la mañana
siguiente. Cuando el día llegó comenzaron los conflictos, y el bando
de Tiberio, armándose con cualquier objeto a su alcance, tomaron el
lugar747.

En estas circunstancias, el senado se reunió en el templo de Fides
[Júpiter].  Apiano se sorprende aquí  de que no se eligiera  a  ningún
dictador  para  estos  tiempos  de  emergencia,  como era  costumbre748.
Tras debatir,  el  senado se dirigió al  Capitolio para enfrentarse a  la
situación,  encabezado  por  el  pontífice  máximo  Cornelio  Escipión
Nasica, y comenzó así la matanza. En la contienda, muchos de los
partisanos de Tiberio fueron asesinados, incluido él mismo, cerca de
las estatuas de los reyes [muy apropiado]749. Todos los cuerpos fueron
lanzados al Tíber por la noche750.

745 App. BC 1.13.
746 App. BC 1.14.
747 App. BC 1.15.
748 Tal vez por la espontaneidad de la situación, lo que lo distinguió de la tentativa de Cayo,

donde el senado calculó mejor su reacción a efectos legales.
749 Sin duda un final muy apropiado para aquél que aspiraría al regnum; Earl (1963), 119.
750 App. BC 1.16.

193



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Así pereció Tiberio, perdió su vida por una causa excelente, pero
ejecutada de forma violenta, y este crimen, el primero perpetrado en
una asamblea pública, quedó impune. En cuanto a la consecuencia de
su  asesinato,  la  ciudad  se  mostró  dividida  entre  el  regocijo  y  la
congoja751.  Después  del  asesinato  de  Tiberio  y  la  muerte  de  Apio
Claudio, Fulvio Flaco, Papirio Carbo y Cayo Graco fueron quienes se
encargaron de la repartición de la tierra, formando la nueva comisión
agraria. Algunos poseedores se negaron a colaborar evitando dar las
cantidades exactas de sus posesiones, por lo que se instó a aquellos
funcionarios que señalaras los nombres de esas personas. El trabajo
realizado  resultó  ser  muy  arduo  debido  a  las  irregularidades
contractuales y a la falta de información y/o colaboración en general.
Las injusticias hechas por los ricos no fueron fáciles de remediar (καὶ
τὸ τῶν πλουσίων ἀδίκημα καίπερ ὂν μέγα δυσεπίγνωστον ἦν). Por lo
que  no  sucedió  otra  cosa  que  los  distintos  grupos  cambiaran  de
terrenos con otros752.

Cayo: La repartición se retrasó enormemente debido en parte a la
falta de cooperación, y en medio de este clima tan hostil, Cayo Graco
se ganó las  simpatías  del  pueblo y se  propuso como tribuno de la
plebe.  Éste  se  mantuvo  al  margen  del  panorama  político  tras  el
asesinato de su hermano, pero al haber sufrido a manos de algunos
senadores, decidió volver a la vida pública. Rápidamente consiguió el
apoyo del pueblo (δῆμον), junto con el de Fulvio Flaco. Fue elegido
tribuno para el próximo año, puesto que la ley definía que el pueblo
podría directamente elegir a uno si no había suficientes candidatos753.

En su segundo tribunado, Cayo, gozando del apoyo de la plebe
(οἷα δ᾿ ἔχων τὸν δῆμον ἔμμισθον),  decidió ganarse el  favor de los
caballeros. Para este efecto, transfirió el control de los juicios a los
caballeros. Se dice que con esta maniobra política, Cayo afirmó haber

751 App. BC 1.17.
752 App. BC 1.18.
753 App. BC 1.21.

194



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

destruido  el  poder  del  senado.  Esta  ley provocó que  existiera  otro
conflicto entre facciones, un conflicto que perduraría en el tiempo754.

La intromisión de Livio Druso, un tribuno favorable al senado755,
hizo que Cayo perdiera el apoyo de la chusma (δῃμοκοπήματος). Por
ello,  Cayo  se  ausentó  de  Roma para  fundar  una  nueva colonia  en
Cartago, pero regresó rápidamente756.

Las tensiones se acrecentaron y comenzó la contienda. El cónsul
Opimio, atacó a Cayo y Fulvio, que habían tomado el Aventino, con la
idea de que si mantenían una posición fuerte allí, podrían negociar con
el senado de algún modo. Tras el fracaso de las negociaciones y el
ataque del cónsul, Cayo consiguió escapar cruzando el Tíber por un
puente de madera [Pons Sublicius], y viendo que iba a ser capturado,
mandó a  un  esclavo  que  lo  asesinara.  Tras  el  incidente,  el  senado
mandó construir un templo a Concordia en el Foro757.

3.2.1.2.4 – Lucio Ampelio
Lucio  Ampelio  hace  una  pequeña  mención  al  número  de

sediciones  que hubo en  Roma.  Lo destacable  de este  autor  es  que
separa en dos a los hermanos Graco.

Hubo cuatro sediciones en Roma: La primera fue la de Tiberio
Graco, quien, al perturbar la ciudad con motivo de las leyes judiciales
y agrarias, fue asesinado en el Capitolio por Escipión Nasica al frente
de una tropa armada. La segunda sedición fue la de Cayo Graco, su
hermano,  que  enardecía  el  estallido  de  nuevos  conflictos,
concernientes a la división de las tierras. El cónsul Opimio, junto con
su  suegro,  Décimo  Bruto  Calecio,  promulgó  la  libertad  de  los
esclavos, y terminó por destruirlo en el Aventino758.

754 App. BC 1.22.
755 App. BC 1.23.
756 App. BC 1.24.
757 App. BC 1.26.
758 Amp. 26.

195



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

3.2.2 – Tiberio

3.2.2.1 - Apoyo: La aristocracia
La opinión general  ve  en  el  asesinato  de  Tiberio  una  reacción

conjunta  del  senado,  una  oposición  abierta759.  Sin  embargo,  cabe
destacar que el propio senado no participa directamente en el asesinato
del tribuno, y que es un priuatus quien perpetra el ataque. Badian es
quien  da  la  vuelta  a  la  situación,  realizando una nueva lectura  del
momento  político  en  el  que  se  halla  el  senado,  contradiciendo  la
anterior idea, defendida principalmente por Earl. En opinión de éste
último, la nobleza romana se encuentra profundamente dividida entre
aquellos que en 133 insisten en los poderes y derechos del tribunado
de la plebe, y aquellos que se oponen casi unánimemente al proyecto
de Tiberio. En definitiva, no existen grupos o individuos neutrales.

Esta enemistad entre ambos bandos se ve reflejada, en opinión de
Earl, en la facción de Tiberio, donde encontraremos a dos eminentes
juristas:  Publio Mucio Escévola y Publio Licinio Craso Muciano760.
Según el mismo autor, la base del poder de Tiberio residía en el apoyo
que éste tenía del proletariado761. Gran parte de este apoyo proletario
residía en la  gens Claudia, que había conseguido ganarse a una gran
parte de proletarios convirtiéndolos en clientes propios762. Del mismo
modo, la familia Sempronia no carecía de clientes. El pacto de foedus
realizado por Tiberio con los numantinos en 137 en calidad de cuestor

759 Briscoe opina de diferente manera, y ve que aquellos que apoyaron a Tiberio o no, lo
hicieron en un contexto social en el que las reformas que se estaban sucediendo tenían una
mayor relevancia que otras vividas anteriormente,  por lo que el  mayor alcance de las
mismas  provocó  que  cada  individuo  o  familia  actuara  de  modo  más  independiente;
Briscoe (1974), 134-135.

760 Para una mayor comprensión de la evolución de la jurisprudencia romana de esta época
consultar Horvath (1994),  93-116;  Schiavone (2005),  134-151;  Earl  (1963),  47.  Sobre
estos dos personajes; Briscoe (1974), 128-129.

761 Tanto la plebs urbana, como el proletariado rural; Plu. TG 10.1-4; App. BC 1.10, 1.13-14;
Brunt (1962), 72; Earl (1963), 41.

762 Earl (1963), 47.

196



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

del cónsul  Cayo Hostilius Mancinus se produjo gracias a  la propia
clientela de Tiberio y a su influencia personal, no debido al imperium
del ejército romano. La posterior anulación de este pacto por parte de
Escipión  Emiliano,  rompió  las  posibles  relaciones  que  se  pudieron
establecer entre ambas familias, dejando como única alianza lógica la
que se llevó a cabo con la gens Claudia763.

La hostilidad que sufre Tiberio por parte del senado no llegará,
según  Pina  Polo,  hasta  que  Tiberio  realiza  la  propuesta  de  la
repartición de la herencia de Átalo III, rey de Pérgamo, que legó al
pueblo de Roma sus posesiones764. Tiberio propuso que los bienes se
repartieran  entre  aquellos  que  habían  recibido  tierras  gracias  a  la
reciente  lex  agraria.  Estos  plebeyos  necesitarían  dinero  para  poder
hacerse cargo de las tierras que han recibido y así poder comprar los
instrumentos necesarios para su explotación. Sin embargo, los asuntos
de  política  exterior  eran  competencia  exclusiva  del  senado,
convirtiendo  la  propuesta  de  Tiberio  en  un  peligroso  precedente
histórico. Eudemo, el embajador del reino de Pérgamo, fue acogido
por Tiberio en su casa765. Después, sin hablar con el senado, reunió un
concilium  plebis y  expuso  que  el  gobierno  debía  encargarse  del
control de la herencia766. El padre de Tiberio adquirió su clientela en
165 en su embajada hacia el Este, por lo que en opinión de Earl la
gens Sempronia se convertiría en la representante de Átalo y Pérgamo

763 Earl  (1963),  66-72.  Earl  analiza  el  origen  de  la  gens  Sempronia y  las  relaciones  de
amicitia de  ésta  con  otras  familias.  Principalmente  con  los  Claudio,  dentro  del  cual
encontramos a Cayo Claudio Pulcro, mayor soporte de Tiberio, y dos personajes menores,
los ya mencionados abogados Publio Mucio Escévola y Publio Licinio Craso Muciano,
procedentes de una familia más reciente que la Sempronia; Plu. TG 9.1; Cic. Ac. 2.5.13;
Cic. Rep. 1.19.31. También nos encontramos con la gens Fulvia, representada por Marco
Fulvio  Flaco,  la  gens  Manlia con  Manio  Manilio  Nepote;  Earl  (1963),  13,  n.  6,  y
finalmente la gens Calpurnia, con L. Calpurnio Piso; Earl (1963), 7-15.

764 Pina Polo (2016), 8.
765 Plu. TG 14.1-3.
766 Badian ve aquí la primera utilización de clientela extranjera para influir en la política de la

ciudad; Badian (1967), 173ss.

197



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

en Roma767. Los vínculos entre Tiberio y Eudemo y sus representantes
son más  que  probables.  Desde este  punto  en  adelante,  la  campaña
propagandística cambia de sentido, no centrándose exclusivamente en
la ley agraria, sino en la propia persona de Tiberio. El ex-cónsul Tito
Annio Lusco (153) acusó a Tiberio de violar la sacrosantidad del cargo
de tribuno cuando éste expulsó a Opimio del cargo, su colega en el
cargo  en  133768.  Otros  dos  ex-cónsules,  Quinto  Pompeyo  (141)  y
Quinto  Cecilio  Metelo  Macedónico  (143),  lo  acusaron de  tratar  de
instaurar la tiranía (regnum) en Roma769. Incluso circuló el rumor de
que Eudemo le había otorgado la diadema y la capa púrpura a Tiberio,
señal de las monarquías helenísticas770.

Tiberio y su facción habían conseguido exponer la debilidad de la
tradicional  forma  de  gobierno  de  la  nobleza  oligárquica.  El  basar
enteramente su fuerza en el proletariado chocaba con el propio sistema
romano  que  no  funcionaba  exclusivamente  como  una  democracia.
Esta es la visión de Last, que opina que Tiberio trataba de imponer en
Roma un sistema oclocrático, en el sentido polibiano del término771.
Earl  asegura  que  los  políticos  romanos  acostumbraban  a  usar  a  la
gente y trataban de mantener el poder real de Roma lejos de ellos772.
Las acciones de Tiberio convertirían, no al pueblo en su conjunto, sino
específicamente al proletariado, en el dueño político. En opinión de
Earl,  el  proletariado  solo  le  seguirá  hasta  verse  satisfecho  en  sus
demandas; una vez falte esto se despedirán de él773. En su intento de

767 Earl (1963), 93-94.
768 Plu. TG 14.4-6.
769 Plu. TG 14.1-3.
770 Plu. TG 14.3, 19.2-3; Pina Polo (2016), 8.
771 Last (1962), 34.
772 Earl (1963), 104. El poder en la ciudad era ostentado por un grupo de hombres altamente

preparados por su personalidad y su cultura; Nicolet (1971), 114.
773 Earl (1963), 104. El tribuno se supone que representa al Pueblo, una vez que no lo hace

puede dejar el puesto o ser depuesto. Badian señala que la sacrosantidad del puesto no
significa  su  protección,  incluso  un rey puede ser  expulsado  (Tarquinio)  o  las  propias
vestales podían ser condenadas; Badian (1972), 708-709.

198



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

ser reelegido para su segundo tribunado en 133, Tiberio no consigue
un gran apoyo de la plebe (más bien del proletariado, ni rústico ni
urbano). Earl no ve claro que la  plebs rustica no apoyara a Tiberio,
principalmente por la época en la que fueron celebradas las elecciones
(hacia  el  mes  de  julio,  la  plebs  rustica se  dedicaba  a  recoger  la
cosecha, que tradicionalmente se daba por finalizada oficialmente el
21 de agosto con el festival de la Consualia), puesto que los beneficios
que  podría  aportar  la  ley  para  ellos  eran  mucho  mayores  que  los
beneficios que podrían conseguir con la habitual labor de campo. Sin
embargo creo que aquellos individuos pensaban más en el beneficio a
corto plazo, dado que el proceso de ley necesitaría de mucho tiempo.
En cuanto  a  la  plebs  urbana,  Earl  opina  que  la  facción  opuesta  a
Tiberio consiguió, de una forma que no nos ha sido transmitida por las
fuentes, atraer de nuevo a la clientela, recordándoles su  officia para
con  sus  antiguos  patrones774.  Creo  sin  embargo  que  el  apoyo  de
Tiberio no se basa en la plebe sino más bien en los patronos de esa
plebe que lo apoyaban, y que por lo tanto no son los clientes quienes
cambian  de  patrón  sino  más  bien  los  propios  patronos  quienes
cambian de bando.

Coincido con Badian  en  que no  hay razón para  pensar  que  la
oposición a la ley agraria de Tiberio fuera muy sólida en el senado, de
hecho  el  mismo  autor  señala  que  se  conocen  más  nombres  de
tempranos  partidarios  de  Tiberio  que  de  opositores775.  Astin,
basándose  en  la  prosopografía,  no  comparte  la  opinión  de  Badian
sobre la oposición del senado776. La afirmación casi uniforme por parte
de la comunidad intelectual  sobre la absoluta  oposición del  senado
descansa única y exclusivamente en las generalizaciones de nuestras
fuentes.  Lo  verdaderamente  importante  es  la  oposición  de  los
principes.  Algunos  de  ellos,  presumiblemente,  se  oponían  desde  el

774 Earl (1963), 116.
775 Badian (1972), 727. También en Akar (2013), 130-131, n. 129.
776 Astin (1967), 198ss.

199



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

principio, puesto que de lo contrario no habría sido necesario pasar
por  alto  al  senado  con  la  propuesta  inicial.  Sin  embargo  ningún
nombre es transmitido hasta la llegada de la herencia del rey Átalo. La
impresión es que los verdaderos ataques contra Tiberio, como sostiene
Pina  Polo,  comienzan  en  este  momento,  ataques  realizados  por
individuos  distinguidos  como  Tito  Anio,  Quinto  Metelo  o  Quinto
Pompeyo.  No necesitamos imaginar  un cambio a  gran escala  en el
senado para que se produzca la decisión de continuar el trabajo de la
comisión. Solamente unos pocos necesitarían cambiar de idea, tal vez
incluso solo fueran indiferentes o no tomaran partido hasta este punto.
Como  hemos  señalado,  sabemos  que  Manio  Manilio  Nepote,  un
consular Fulvio Flaco y Cneo Servilio seguían vivos y activos. No
escuchamos  nada  acerca  de  sus  opiniones  sobre  este  asunto.  La
imagen de los "ricos" como una clase degenerada que se aferra a sus
privilegios  con  una  ceguera  total  respecto  a  las  necesidades
nacionales, le resulta difícil de creer a Badian, aunque no la excluye
del todo. De igual modo, trata el conflicto entre ricos y pobres, que
aunque  puede  gozar  de  cierta  fidelidad  a  la  realidad,  se  basa
ciertamente en una tradición historiográfica777.

3.2.2.2 - Influencia: Blosio de Cumas y el estoicismo
Blosio de Cumas, filósofo estoico, fue tutor de Tiberio y de Cayo.

Este  individuo  ejerció  una  gran  influencia  en  Tiberio  y  en  sus
reformas políticas, por lo que es de vital importancia analizar aquello
que se conoce sobre este filósofo. Comencemos por su biografía.

3.2.2.2.1 – Biografía de un filósofo
Cayo Blosio es un personaje relevante en el turbulento episodio

gracano.  Como  tutor  de  los  hermanos  Graco  ejerció  una  gran
influencia  en  ellos,  en  especial  sobre  Tiberio778. Blosio  tiene  un

777 Badian (1972), 727.
778 Plu. TG 8.

200



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

vínculo con Roma, pero ésta no es su ciudad natal. Su lugar de origen
se ubica más al sur, en Cumas. Procede de una gens que parece estar
bien posicionada779. Livio llama Blossiis fratribus a los cabecillas de la
revuelta de Capua del año 210, revuelta que movilizó a 170 campanos
con la  intención de  incendiar  la  ciudad780.  Dudley ve  una  relación
entre aquellos hermanos Blosio y Cayo Blosio. Según el autor el nexo
de unión es el fuego, pues ve cierto paralelismo entre el intento de
quemar la ciudad de unos con la conocida pregunta realizada a Blosio
en su juicio781. La pregunta fue formulada tras el asesinato de Tiberio
Graco,  y  el  episodio  se  encuentra  en  un  contexto  de  persecución
política,  donde  muchas  de  las  personas  pertenecientes  al  entorno
gracano  fueron  juzgadas  y  condenadas782.  Dudley  remite  a  una
pregunta formulada en el juicio de Blosio, donde, según las diferentes
versiones, o bien Publio Cornelio Escipión Nasica Serapión (183-132,
pontífice máximo el mismo año de 133 y también en el 132)783, o bien
Publio Popilio Lenate (cónsul en 132) y Publio Rupilio (cónsul en
132)784, le pregunta o le preguntan al acusado si éste sería capaz de
incendiar el Capitolio, ante lo que el acusado responde negativamente.
Tras  insistir  en  la  misma  pregunta,  Blosio  admite  la  posibilidad,
aunque niega que una acción así fuera realizada por Tiberio a no ser
que el pueblo obtuviera algún beneficio de ello. Volviendo a la familia
Blosia,  Cicerón  dice  que  los  Blossii son  una  poderosa  familia  de

779 En origen Blosio tenía conexiones con la estirpe Sabelia, la dominante en las ciudades
estado de Campania; Dudley (1941), 94.

780 Liv. 27.3.
781 Acerca de la intención que Tiberio tenía de quemar el Capitolio; Cic. Amic. 37; Plu. TG

20; Dudley (1941), 95.
782 Según  Ferguson  hay  que  resaltar  que  los  personajes  más  influyentes  (a  excepción,

claramente,  del  ya  difunto  Tiberio)  no  fueron  juzgados.  Esto  puede  derivarse  de  la
necesidad de  unión que  buscaba el  senado tras  el  asesinato  de una  figura  inviolable;
Ferguson (1975), 142.

783 Plu. TG 20.
784 Cic. Amic. 11.37; Val. Max. 3.2.12.

201



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Campania785. Dudley deduce que dicha familia perdió privilegios por
pertenecer al “bando antirromano” o más bien por apoyar y participar
en iniciativas contra la dominación romana durante los vaivenes de la
Segunda Guerra Púnica786. Pero Cayo Blosio parece un individuo bien
establecido,  con una capacidad económica notable,  ya  que tenemos
constancia de que realizó sus estudios en Atenas y con posterioridad
se trasladó a Roma787. Por  lo tanto, para la época tratada, su familia
aún goza de cierta importancia (al menos económica) en Campania.

Como hemos dicho, Blosio se desplazó a Atenas a fin de cultivar
su educación, bajo la tutela de Antipatro de Tarso788, que fue a su vez
tutor de Panecio de Rodas, férreo defensor de la propiedad privada,
pues creía que su eliminación desataría la ruina del hombre789. Puede
que  Blosio  heredara  de  su  maestro  su  pertenencia  a  la  corriente
estoica,  puesto  que  ambos  tenían  una  buena  relación.  Éste,  según
cuenta Plutarco, agradeció a los vientos su llegada790. Se desconoce el
porqué de la aparición de Blosio en Roma, pero es obvio que no era
un  completo  desconocido  en  la  ciudad.  Blosio  gozaba  de  buenos
contactos,  pues  sabemos  que  se  convirtió  en  hospes  de  la  familia
Escévola791.  Roma  vivía  una  situación  delicada  con  dos  grupos
oligárquicos  importantes  que  en  ocasiones  colisionaban  entre  sus

785 Cic. Agr. 2.93.
786 Dudley (1941), 95.
787 Plu. Mar. 46; Sen. Dial. 7.9.
788 Se desconoce  su  fecha  de  nacimiento.  Se  cree  que  murió  entre  los  años  130  y  129;

Dorandi (1999), 51.
789 Pohlenz  (1959),  417.  Para  Griffin  los  estoicos  no  basan  la  felicidad  en  los  bienes

materiales, sino en la propia virtud,  aunque no debemos olvidar que los estoicos eran
prácticos ante  todo,  y  que,  cualquier  sabio,  podría  sufrir  de  hambre  o  frío.  Existe  la
discordia  frente  a  estas  ideas,  Séneca,  por  ejemplo,  afirma que Antípatro,  maestro de
Blosio,  no  opinaba  de  aquella  forma  y  que  al  igual  que  Cicerón  creen  que  las
transacciones  deben  regirse  por  la  doctrina  estoica  del  deber  del  individuo  para  la
humanidad; Griffin (1989a), 27.

790 Plu. Mar. 46; Sen. Dial. 7.9.
791 Cic. Amic. 2.37.

202



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

diferentes intereses, como en los casos de la lex Claudia del 218792, o
la lex iudiciaria del 122793. En este nebuloso contexto, Blosio consigue
establecerse como tutor en una Roma que demanda continuamente los
conocimientos del mundo griego. Plutarco menciona la posibilidad de
que  la  reforma  agraria  de  Tiberio  surgiera  gracias  a  la  influencia
ejercida  por los  tutores  Diófanes  de Mitilene y el  propio Blosio794.
Cicerón, en cambio, abandona las sutilezas y entrega la autoría de la
reforma a Blosio795. No resulta extraño coincidir con Cicerón, puesto
que  Blosio  permanece  siempre  al  lado  de  Tiberio  y  participa
activamente en su política, ya que en su condición de filósofo estoico,
Blosio trata de participar en los asuntos públicos796. Lo cierto es que el
filósofo  ejerció  una  importante  influencia  en  Tiberio,  puesto  que,

792 Meier ve en esta medida un intento de acercar a los caballeros a la plebe, mientras que
Botteri y Raskolnikoff opinan que la destrucción de la armonía entre los senadores y los
caballeros conlleva indirectamente a que estos últimos y la plebe se distancien cada vez
más, afirmando que aunque aún no reine la anarquía, se puede sentir la discordia por todas
partes;  Meier  (1966),  99;  Botteri,  Raskolnikoff  (1983),  66.  Estos  dos grupos tuvieron
varios enfrentamientos importantes antes de la llegada de Cayo (lex Claudia del año 218).
Nicolet cree que los conflictos surgidos entre los dos grupos no se sostienen en disputas
económicas  ya  que  ninguno  de  los  dos  grupos  se  especializa  en  un  solo  ámbito
económico,  sin  embargo  Ferguson  opina  que  el  orden  senatorial  trató  de  frenar  la
expansión del orden ecuestre relegando sus actividades económicas al comercio y no al
campo y a  la  explotación  de la  tierra,  propias  de los  senadores;  Nicolet  (1966),  286;
Ferguson (1975), 139. La visión de Ferguson resulta un tanto desfasada hoy en día.

793 La ley, promulgada por Cayo Graco, trató de desestabilizar el gobierno. Esta será la causa
del  primer enfrentamiento civil  romano según Varrón (Non.  P.728L = Varro,  De uita
populi romani, fr. 114 Riposati = 425 Salvadore) o Diodoro (34/35.25.1) pues Cayo crea
un gobierno de “dos cabezas” (bicipitem), como veremos luego en el punto 3.3.

794 Plu. TG 8.
795 Cic. Amic. 2.37.
796 Erskine (1990), 64. Según los estoicos, el filósofo no solo debe participar en el mundo de

las ideas sino también en el físico, puesto que el filósofo estoico, ante todo, es práctic o
(D.L. 7.121), así lo creía también Platón (R. 9.592 a-b) a quien los estoicos deben tanto.
Bréhier señala la capacidad de los estoicos de discernir, sobre todo a partir de Crisipo,
entre  el  mundo  de  las  ideas  y  el  mundo  material,  el  estoico  ve  en  la  naturaleza  la
sabiduría, pero no por ello abandona la ciudad o la política; Bréhier (1910),  274-275.
Según Posidonio el  hombre es  ante todo un ser sociable y se complementa de otros;
Laffranque (1964), 494-495.

203



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

como señalan Erskine y Pohlenz, su política se adecúa a la concepción
que los estoicos tenían sobre la justicia, es decir, que lo común fuera
de  todos797.  Así  lo  ve  también  Nicolet,  que  asegura  que  Tiberio
justifica sus propuestas agrarias en base a la noción de justicia. Una
definición de justicia nueva y revolucionaria en el ámbito romano, de
procedencia griega. Ésta trata a la ciudad no como un ente singular,
sino  uno  compuesto  por  diversos  individuos,  trayendo  una  nueva
concepción de la soberanía del pueblo798.

Con la llegada de Blosio a Roma, el cumano se encontraba en una
ciudad ajena a la suya. ¿Cuál era la situación jurídica del filósofo?,
¿disfrutaba acaso de la ciudadanía romana? En opinión de Dudley sí, y
así  nos  lo  demuestra,  según  él,  el  episodio  de  los  300  caballeros
campanos799. Según Livio, 300 caballeros campanos lucharon junto a
los romanos en Sicilia en la Segunda Guerra Púnica800. En el año 209,
tras la revuelta de Capua, los caballeros fueron recompensados con la
ciudadanía  aunque  no  pudieron  evitar  ser  retenidos  como  rehenes,
puesto  que  gracias  al  cautiverio,  se  preservaría  la  fidelidad  de
797 “Y preguntó a aquéllos si no era justo distribuir la propiedad común entre el común”; εἰ

δίκαιον τὰ κοινὰ κοινῇ διανέμεσθαι; App. BC 1.11; Erskine (1990), 169; Pohlenz (2005),
541.

798 Nicolet (1971),  149-150.  Sin embargo,  esta concepción no solo afecta  a Tiberio,  sino
también  a  sus  rivales,  puesto  que  es  algo  generalizado  en  Roma.  Los  estoicos  se
esforzarán especialmente en resolver las contradicciones entre equidad y ley. Un discípulo
de  Panecio,  Hecatón,  escribió  un  tratado  sobre  los  Deberes,  que  nos  ha  transmitido
Cicerón y nos muestra dos vertientes principales dentro del estoicismo sobre el asunto;
Cic.  Offic.  3.15.63,  3.16.67,  3.23.91.  Una  vertiente  la  representaría  Diógenes  de
Babilonia, que nos muestra la justicia como algo limitado, estrecho, es decir, sin mucho
margen y útil. La otra vertiente la encabeza Antípatro de Tarso (seguido como escolarca
por Panecio) y destaca la humanidad y su interpretación del derecho forjado bajo la luz de
la equidad. De estas dos interpretaciones dos maestros estoicos podrían haber formado
parte, Panecio y Blosio (Tiberio y Escipión también encajarían en esta interpretación). Es
peligroso  pensar  que la  inspiración de los  Graco vino  de la  unión entre  humanitas y
equidad,  sin embargo si se puede decir que los adversarios invocan constantemente la
equidad. Los dos grupos podrían encajar en ambas interpretaciones según Nicolet; Nicolet
(1971), 151-153.

799 Dudley (1941), 95.
800 Liv. 23.7.1.2; 23.31.10-12.

204



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

Campania.  A cambio  se  entregaron  300  prisioneros  romanos  para
salvaguardar el bienestar de los campanos y así asegurar el trato. Los
prisioneros romanos serán conducidos a Capua. Dudley cree que el
padre de Blosio sería uno de los prisioneros campanos y que recibiría
la ciudadanía a pesar de la posición antirromana de su familia801. Al
margen  de  la  teoría  de  Dudley, creemos  que  la  ciudadanía  se
manifiesta en la posibilidad brindada a Blosio de someterse a un juicio
y  de  poder  defenderse.  Recordemos  que  Diófanes  de  Mitilene,
personaje  ilustre  como  Blosio,  fue  ejecutado,  junto  con  otros
colaboradores,  sin  haberse  celebrado  juicio  alguno,  debido  a  su
condición de extranjero802. Podemos afirmar por lo tanto que Blosio
era ciudadano romano803.

Tras el asesinato de Tiberio, la persecución de los partidarios de
los  Graco  es  dura.  Aunque  Astin  duda  del  gran  alcance  de  la
persecución, la realidad es que las fuentes nos muestra un panorama
bastante desolador:

“Y aún no acabó aquí, sino que de sus amigos a unos
los proscribieron y desterraron sin juzgarlos, y a otros los
prendieron y les dieron muerte, entre los que pereció el
orador Diófanes. A Cayo Vilio lo encerraron en una jaula,
y echando en ella víboras y culebras, de este modo tan
inhumano lo mataron”804.

Con la  idea  de  extender  cuanto  antes  la  paz  social,  el  senado
ofrece  varias  amnistías  y  algunas  recompensas  a  personas

801 Dudley (1941), 95.
802 Plu. TG 20.
803 Dudley (1941), 96. Sobre el castigo de Roma a Capua en el 211, por el que dejó de ser res

publica, véase López Barja (2007), 121, 179.
804 Καὶ τοῦτο πέρας οὐκ ἦν, ἀλλὰ καὶ τῶν φίλων αὐτοῦ τοὺς μὲν ἐξεκήρυττον ἀκρίτους, τοὺς

δὲ συλλαμβάνοντες ἀπεκτίννυσαν. Ἐν οἷς καὶ Διοφάνης ὁ ῥήτωρ ἀπώλετο. Γάϊον δέ τινα
Βίλλιον  εἰς  ἀγγεῖον  καθείρξαντες  καὶ  συνεμβαλόντες  ἐχίδνας  καὶ  δράκοντας  οὕτω
διέφθειραν; Plu. TG 20.

205



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

pertenecientes al bando gracano, concretamente a los más ilustres de
aquellos805. En este contexto, algunos individuos no fueron juzgados o
perseguidos, algunos incluso llegaron a ostentar cargos públicos. Es el
caso de Apio Claudio Pulcro806, Publio Licinio Craso Divo Muciano807,
Publio Mucio Escévola808 o Marco Fulvio Flaco809. En cualquier caso,
en mi opinión, y siguiendo a Dudley, la represión fue brutal810. No hay
más que releer la muerte de Cayo Vilio811. La persecución acabaría con
los  partidarios  menos  ilustres,  cortando  así  el  apoyo  popular  y
clientelar  que  podían  tener,  para  aleccionar  a  los  personajes  más
ilustres que habrían sobrevivido a la matanza.

En  medio  de  todo  este  caos,  Blosio  fue  juzgado  por  su
participación  en  los  actos.  Hay diferentes  versiones  en  los  autores
clásicos. En Plutarco se afirma que Publio Cornelio Escipión Nasica
Serapión (183-132, pontífice máximo el mismo año de 133 y también
en el 132) fue el juez encargado del caso812, Cicerón y Valerio Máximo
en cambio defienden la participación de Publio Popilio Lenate (cónsul
en 132) y Publio Rupilio (cónsul en 132)813. El juicio probablemente

805 Ferguson (1975), 142.  El asesinato de Tiberio es un acto improvisado, espontáneo, no
responde a un complot  tramado durante su mandato sino a la explosión de la tensión
acumulada por las medidas que tomó. El senado trató de enmendar la situación enviando
una embajada a aplacar a la diosa Ceres (deidad muy vinculada con la plebe), puesto que
el tribuno de la plebe era inviolable dentro del  pomerium.  La principal diferencia que
encontramos con lo que después le ocurrió a su hermano menor es que para entonces el
senado ya  tenía  preparado el  respaldo judicial  necesario,  otorgando el  primer  senatus
consultum ultimum. Sobre el pomerium, véase López Barja (2008), 10-11.

806 Miembro de la comisión agraria en 133 y 131; Martínez-Pinna Nieto et. al. (2008), 107.
807 Pontífice máximo en 132 y cónsul en 131 murió combatiendo contra Aristónico en Asia;

Martínez-Pinna Nieto et. al. (2008), 231.
808 Jurisconsulto y cónsul en 133; Plu. TG 9.
809 Miembro de la comisión agraria en 130 y cónsul en 125;  Martínez-Pinna Nieto  et. al.

(2008), 189-190.
810 Dudley (1941), 97.
811 Plu. TG 20.
812 Plu. TG 20.
813 Cic. Amic. 11.37; Val. Max. 3.2.12.

206



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

se realizara a comienzos del año 132814. Cicerón no duda en utilizar a
Blosio como ejemplo de fidelidad y devoción,  sin duda reflejo del
grado de implicación que Blosio tenía dentro del proyecto de Tiberio.
Como hemos mencionado anteriormente, Cicerón y Plutarco afirman
que los jueces preguntaron a Blosio si  él  hubiera participado en la
quema del  Capitolio  de habérselo  pedido Tiberio.  Blosio  niega esa
posibilidad,  pero  ante  la  insistencia  de  los  demandantes  responde
afirmativamente,  aduciendo  que  Tiberio  únicamente  quemaría  el
Capitolio si con ello el pueblo obtuviera algún beneficio815.

En esta nueva situación, Blosio ha visto mermada la influencia de
la que gozaba. Es más que probable que mantuviera algunas amistades
en la ciudad, pero a pesar de ello y aunque siguiera siendo municeps, y
por  lo  tanto,  ciues  romanus,  pertenecía  al  bando  perdedor816.  Nos
encontramos  aquí  con  la  primera  pregunta:  ¿hubo  una  segunda
quaestio? Sánchez León se basa en Cicerón para afirmar que Blosio,
tras haber sido absuelto, huye a Asia a la vista de la formación de la
nueva  quaestio,  pues  no  veía  la  posibilidad  de  salir  indemne  una
segunda vez. Cree más plausible la versión de Cicerón817, que la de

814 Aunque la fecha exacta del juicio no es nada clara, es imposible que éste se celebrara
después  del  verano  del  132  ya  que  Rupilio  se  encontraba  en  Sicilia  combatiendo  al
autoproclamado rey Euno-Antíoco.   Sánchez  León cree más  factible  que  el  juicio  se
celebrara bien entrado el 132, aunque no descarta la posibilidad de que se efectuara a
finales del 133; Sánchez León  (2004b), 164.

815 Cic. Amic. 11.37; Plu. TG 20.
816 Aunque Blosio era a efectos jurídicos un ciudadano romano de pleno derecho, puede que

ciertos grupos lo despreciaran moralmente por ser cumano, del mismo que Catilina llamó
de forma despectiva a Cicerón: “no fuesen a creer que él [Catilina], un hombre patricio,
de  quien  el  pueblo  romano  había  recibido  (de  sí  mismo  y  de  sus  mayores)  tantos
beneficios, tenía necesidad de la ruina del Estado, mientras lo salvaba Marco Tulio, un
forastero avecindado en Roma”; ne existumarent sibi, patricio homini, cuius ipsius atque
maiorum pluruma beneficia in plebem Romanam essent,  perdita re publica opus esse,
cum eam seruaret M. Tullius, inquilinus ciuis urbis Romae; Sal. Cat. 31.7-8.

817 “Así, pues, en su demencia, aterrorizado ante aquella nunca vista investigación judicial,
escapó al Asia, y se pasó a los enemigos de Roma, donde pagó a la República sus grandes
y merecidas penas”; Itaque hac amentia, quaestione nova perterrutis, in Asiam profugit,
ad hostes se contulit, poenas rei publicae graues iustasque persoluit; Cic. Amic. 11.37.

207



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Plutarco818,  en la cual Blosio fue absuelto y huyó a Asia aunque la
autora no aclara por qué opta por la versión de Cicerón819. La comisión
que juzgó a Blosio debió de crearse antes del verano de 132, puesto
que  Rupilio,  uno  de  sus  miembros,  se  encontraba  en  ese  período
guerreando  contra  Euno  en  Sicilia820.  Según  la  versión,  Nasica  o
Lenate  y  Rupilio  interrogan  a  Blosio  en  su  primer  juicio821.  Si
seguimos lo dicho por Cicerón, Blosio bien podría haber llegado a
Asia a finales del año 132, principalmente porque la formación de la
nueva comisión lo habría retenido en Roma822. Sin embargo, creo que
Blosio  no  habría  esperado  a  la  formación  de  dicha  comisión  para
fugarse. Linttot también opta por el año 132823. Por lo tanto, la llegada
de Blosio a Asia no está nada clara. Tiendo a pensar que la comisión
debió de celebrarse a principios del año 132 y que tras ello Blosio
huyó de la ciudad que se hallaba inmersa en un ambiente muy hostil
para él y para los suyos. La ciudad pareció calmarse con el tiempo,
pero Blosio no esperaría para marcharse de Roma. El filósofo decide
viajar a Pérgamo y unirse al rey-rebelde Aristónico, quien comienza su
campaña  contra  Roma  y  sus  aliados  en  la  península  anatólica.  La
guerra,  iniciada  por  las  pretensiones  de  Aristónico  al  trono  de
Pérgamo, durará cinco años824, entre el 133 y el 129, y comprenderá
dos fases, que analizaremos en el punto 3.2.2.2.3. Blosio, desempeña a
nuestro  parecer,  un  importante  papel  en  el  conflicto,  pues  no  es

818 Plu. TG 20.
819 Sánchez León (2004b), 164.
820 Dudley (1941), 97, nota 18.
821 Nasica en Plu. TG 20; Lenate y Rupilio en Cic. Amic. 11.37; Val. Max. 3.2.12.
822 Sánchez León (2004b), 164.
823 Aunque sin profundizar en ello afirma que los cónsules del 132, Publio Popilio Laena y

Publio Rupilio, fueron instruidos para perseguir y ejecutar a los seguidores de los Graco,
entre  los  que  se  encontraban  Blosio,  quien  consiguió  escapar,  y  Diófanes,  que  fue
ejecutado; Linttot (1994b), 73.

824 Técnicamente Aristónico es capturado por el cónsul M. Perperna en 130 tras el asedio a
Estratonicea, pero su legado perdura un año más hasta que los últimos focos de rebelión
son sofocados por el cónsul M. Aquilio; Will (1967), 353.

208



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

casualidad que una figura como la del filósofo, que se ha dedicado a
plasmar  en  la  práctica  sus  ideas  estoicas,  aparezca  en  un  contexto
semejante.  Blosio,  tras  la  derrota  de  Aristónico,  decide  quitarse  la
vida. Dudley lo atribuye a la comprensión de la imposibilidad de la
victoria y a que tampoco existen más focos de “resistencia” contra
Roma825.

Lám. VI. Die Akropolis von Pergamon - Friedrich von Thiersch (1882)

3.2.2.2.2 - Nexo de unión: Tiberio y Aristónico
Blosio sirve de nexo de unión entre Tiberio y Aristónico, entre la

reforma agraria  y el  levantamiento antirromano.  Blosio no acude a
Asia aleatoriamente, pues podría haber optado por haber vivido en paz
tras salvarse del juicio. Para entender mejor la situación centrémonos
en la etapa romana de Blosio. La familia Sempronia se procura a dos
maestros para sus hijos: el griego Diófanes de Mitilene, y el campano
Blosio de Cumas. Diófanes es mostrado como un orador mientras que

825 Dudley (1941), 99.

209



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Blosio  se  nos  presenta  como  un  filósofo826.  Éstos  dos  personajes
tendrán una clara conexión con sus alumnos, en especial con Tiberio,
y acabarán sus días apoyando su causa. Plutarco menciona la posible
autoría de los dos tutores respecto a la reforma agraria, enumerando
cinco razones de las que Tiberio podría haberse “inspirado” para su
programa827:

Su educación: la influencia de la educación griega que recibieron
los dos hermanos sin duda encuentra eco en su obra828.

Cornelia: la madre proporciona la educación de sus hijos,  una
educación griega propiciada por su pertenencia a la gens Cornelia, ya
que  muchos  sabios  griegos  formaban  parte  del  entorno  de  aquella
familia, como lo fueron Polibio o Panecio de Rodas.

Espurio Postumio: un compañero de Tiberio que, celoso por la
fama que había adquirido tras la campaña en Hispania, se adjudicó
como propia la idea de la reforma agraria.

Etruria: de camino a la campaña en Hispania bajo las órdenes del
cónsul  Mancino  (137),  Tiberio  viajó  por  Etruria,  donde,  según  se
cuenta, tras ser testigo del deplorable estado en el que se encontraba el
campo y la gente que lo trabajaba, decidió actuar en consecuencia.

La  plebe: la  plebe  exigía  a  Tiberio  una  solución  para  la
desastrosa  situación  mediante  carteles  o  interactuando  con  él  en
persona829.

826 Plu. TG 20.
827 Plu. TG 8.
828 “A los que (Tiberio y Cayo) dio tan esmerada crianza, que con ser, a confesión de todos,

los  de  mejor  índole  entre  los  romanos,  aún  parece  que  se  debió  más  su  virtud  a  la
educación  que  a  la  Naturaleza”;  Τοὺς  μὲν  οὖν  Γράγχους  οὐδ'οι  πάνυ  τἆλλα  κακῶς
λέγοντες  και  μισοῦντες  ἐτόλμησαν εὐτεῖν,  ώς οὐκ εὐφυέστατοι  πρὸς  ἀρετὴν ἐγένοντο
Ῥωμαίων ἁπάντων και τροφῆς τε και παιδεύσεως ἐκπρεποῦς ἔτυχον;  Plu.  TG 1. Ossier
opina que la influencia griega en Tiberio era inexistente; Ossier (2004), 64. Según éste
autor,  Diodoro y Apiano escriben en griego para  un público griego,  lo  que hace que
muchos de los actos de Tiberio sufran de una  interpretatio graeca para que un público
heleno pueda entenderlos.

829 Stockton no cree que la razón primordial de la política de Tiberio sea motivada por las
exigencias  que  la  plebe  pudiera  tener;  Stockton  (1979),  61.  Aldrete  analiza  en  un

210



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

El  debate  surge  ya  en  la  antigüedad.  Como  hemos  señalado,
Cicerón y Valerio Máximo creen que Blosio es el verdadero autor de
la idea830.  Creo que la  influencia de Blosio en la  figura de Tiberio
Graco es indudable y que esa influencia tuvo una clara repercusión en
las  reformas  que  Tiberio  realizaría  más  adelante831.  Debido  a  ello,
podría explicarse la huida de Blosio hacia Pérgamo. La conexión que
mantenía  con  la  gens  Sempronia  podría  haberle  valido  de  ayuda,
puesto  que  el  padre  de  Tiberio,  también  llamado  Tiberio,  fue  a
aquellas  tierras  como parte  de  una  embajada  en  dos  ocasiones.  La
primera en el 165, y la segunda junto con Lucio Léntulo y Servilio
Glaucio en el 161832.

Pero, ¿por qué Blosio decide huir?, ¿por qué a Asia?, ¿acaso no
podría  haber  realizado  las  mismas  acciones  en  Sicilia  donde  el
contexto  de  levantamiento  servil  que  allí  se  estaba  viviendo  desde
hacía  varios  años  los  propiciaban?  Es  cierto  que  entre  la  revuelta
siciliana  y  la  asiática  existen  similitudes.  En  ambos  lugares  vivían
gran cantidad de esclavos de origen sirio y era muy probable que el
componente social y religioso fuera similar en términos generales833.
Pero el componente ideológico estoico es mucho más marcado en la
revuelta asiática por la propia llegada de Blosio, mientras que en la
siciliana las dos realidades, la siria y la nativa, convivían conscientes

interesante  artículo  la  influencia  que  la  plebe  ejercía  en  las  decisiones  políticas  del
momento; Aldrete (2015), 28-32.

830 Cic. Amic. 37; Val. Max. 4.7.1.
831 En  opinión  de  Ossier  Tiberio  buscaba  lucrarse  creando una  nueva  red  clientelar  que

estaría en deuda con él por la adquisición de nuevas tierras; Ossier (2004), 69.
832 La primera embajada es mencionada por Diodoro. Ésta se desplazó por varios lugares de

Oriente, incluida la ciudad de Pérgamo, durante el reinado de Antíoco IV Επιφανής, entre
los años 175 y 164; D.S. 31.17. La segunda embajada es mencionada por Polibio, y tenía
como objetivo evaluar la situación de Grecia y Asia y descubrir los planes de los gálatas y
las monarquías locales, puesto que Demetrio I Σωτήρ (187-150), que fue llevado a Roma
como rehén por su tío y anterior rey Antíoco IV, escapó al ver en peligro su derecho de
optar al trono seléucida con la intención de recuperarla; Plb. 30.27; Martínez-Pinna Nieto
et. al. (2008), 141.

833 Fontenrose (1960), 95.

211



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

de las diferencias que existían entre una y otra y el componente estoico
se  manifiesta  en  la  lectura  del  conflicto  por  parte  de
Diodoro/Posidonio.  Sin  embargo,  parece  claro  que  para  el  filósofo
cumano existían algunas diferencias entre los dos conflictos. Dudley
opina  que  el  levantamiento  siciliano  estaba  por  acabar  y  que
Aristónico y la revuelta pergamena sería el único núcleo antirromano
accesible para el filósofo834. Para el autor, Blosio es un personaje que,
por tradición familiar,  se opondrá a Roma. Sin embargo, Blosio no
poseía esa conciencia antirromana, no podía ser enemigo de la ciudad
cuando  él  mismo  se  trasladó  a  Roma,  fue  tutor  de  dos  de  sus
personajes  más  ilustres  y  participó  de  forma  tan  activa  en  su
política835. Incluso la rebelión de Capua y lo acaecido en Campania
durante  la  Segunda  Guerra  Púnica,  utilizado  por  el  autor  como
argumento principal, ocurrió lejos de la época de Blosio. No obstante,
creo  que  Dudley  está  en  lo  cierto  respecto  al  conflicto  en  Sicilia.
Queda un año para que la guerra concluya satisfactoriamente para los
romanos836.  La  proximidad de la  isla  ayuda en la  comunicación,  y
Blosio,  como otros  tantos  romanos,  conocería  la  situación siciliana
mucho mejor que la pergamena, es decir, que conocía suficientemente
el estado de la guerra como para pensar que era una causa perdida.
Además, la conexión que la familia de Tiberio tenía con Asia, dadas
las  misiones  diplomáticas  realizadas  por  el  padre,  establecen  una
clientela que Blosio bien podía haber utilizado837. Según Ferguson, la

834 Dudley (1941), 98.
835 Los estoicos creían que el hombre sabio no debía de dar un aporte abstracto o conceptual

a la política, sino también tomar parte en ella; Plato Rep. 9.592ab, D.L. 7.121, Stob. Ec.
2.7.94 = Wachsmuth, p.59 = SVF 3.611; cfr. Erskine (1990), 64.

836 Aunque la información textual recibida del conflicto es escasa podemos deducir que para
el año 133 los rebeldes habrían sufrido serios contratiempos. Estas son todas las fuentes
que hablan sobre el conflicto:  App.  B.C.  1.9; Cic.  Ver. 4.112; D.S. 34/35.2.1–24; 2.25-
3.11;  Str.  6.2.6-7;  Flor.  2.7.1-8;  Obs.  Prodig.  27.27b;  Liv.  Per., 56.58-59;  Posidon.
Historias: E&K F59 = FgrH, F7 = Ath. 12.542b; Oros. 5.6.1-6; 5.9.4-8 y Val. Max. 2.7.3;
2.7.9; 4.3.10; 6.9.8; 9.12.1. Toda esta información se recoge en Shaw (2001).

837 D.S. 31.17.28; Plb. 30.27.

212



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

razón  de  la  elección  asiática  reside  en  el  “snoberismo”  de  los
estoicos838. Para el estoico, es más factible que un rey se convierta en
esclavo  que  un  esclavo  pueda  convertirse  en  rey.  Pero  Ferguson
probablemente se equivoque, puesto que la base del estoicismo radica
en la capacidad de llegar a la virtud de todo individuo:

“La virtud [estoica] es una disposición constante que
establece el acuerdo del individuo consigo mismo y con
la naturaleza […]. Pero el sabio estoico no debe limitarse
a buscar su propia felicidad, sino que debe también ser
útil a los demás hombres, sin distinción, pues todos son
sus  hermanos,  hijos  todos  del  mismo  Dios  o  lógos
universal.  Esta  fraternidad  universal,  que  traspasa  las
fronteras y derrumba las barreras entre clases sociales, se
basa en el reconocimiento del fuego divino que hay en
cada humano”839.

Blosio  tomará  un  carácter  más  radical  con  el  tiempo,  con  un
mayor  vínculo  con  el  primer  estoicismo,  lo  cual  explicaría  su
aparición en Asia.  La afirmación y la lealtad procesadas por Blosio
hacia Tiberio en su juicio, demuestran que Blosio seguía manteniendo
las  tradiciones  de  la  vieja  Stoa840.  Tanto  Pohlenz  como  Erskine
catalogan a Blosio como perteneciente a la primera escuela estoica841.

3.2.2.2.3 - Guerra en Asia
Las fuentes clásicas no otorgan mucha información del conflicto,

pero éste es de una gran importancia pues gracias a él  Roma toma

838 Ferguson (1975), 138.
839 Mosterín (2013), 150-152.
840 Erskine (1990), 178.
841 Pohlenz  señala  de  manera  acertada  que  mientras  que  Tiberio,  heredero  de  Blosio,

promulga la igualdad de todos los hombres, y por lo tanto su derecho al  ager publicus,
Panecio defendía férreamente la propiedad privada; Pohlenz (1959), 541; Erskine (1990),
178.

213



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

verdadero control sobre el Asia Menor842. Varias facciones participan
en el  conflicto843,  reflejando así la compleja situación socio-política
que vive la  península anatólica y la creciente influencia que Roma
ejerce en la región844. Hagamos un repaso a las fuentes de la campaña
asiática.  Las  fuentes  que  mejor  nos  describen  el  conflicto  son
Estrabón, Eutropio, Floro, Justino, Orosio y Veleyo Patérculo845. Otros
autores como Ampelio, Apiano, Cicerón, Festo, Frontino, Plutarco y
Valerio Máximo hacen alguna referencia a Átalo y su testamento o a

842 Roma comienza a  controlar  la  región mediante  un sistema provincial  en oposición al
sistema clientelar previo; Will (1967), 355.

843 Aristónico tiene la ayuda de algunas fuerzas reales pergamenas, que se decantan por el
nuevo monarca. Más tarde contará con el apoyo de propietarios empobrecidos, esclavos
liberados y algunas tribus descontentas. En guerra contra él se encuentran las ciudades
liberadas mediante  el  testamento de Átalo III,  los  reinos  vecinos  que desean obtener
territorios y botín aprovechando la situación de guerra civil, y la propia Roma, defensora
del testamento del difunto rey del que se beneficia directamente.

844 En palabras  de  Heinen  sobre  la  situación  socio-cultural  de  Anatolia:  “La  masa  de  la
población vivía en el campo, a menudo con unos mínimos derechos. Esto es válido ante
todo para  los  laoi,  sujetos  a una fuerte  dependencia:  eran una especie  de siervos que
trabajaban en las posesiones del rey, de los grandes terratenientes, de las ciudades y de los
templos. Esta población soportaba el mayor peso de la producción agrícola, y debido a su
opresión  fue  especialmente  receptiva  a  las  palabras  socialmente  revolucionarias  del
pretendiente al trono de Pérgamo, Aristónico. Además sobrevivían en las ciudades griegas
y en regiones  de  Asia  Menor  de  carácter  indígena  muchas  tradiciones  que  se  habían
desarrollado  ya  en  época  del  dominio  persa.  Mientras  bajo  este  dominio  la  variedad
cultural y lingüística de los pueblos de Asia Menor había podido desarrollarse en libertad,
desde la conquista de Alejandro y bajo gobierno de sus sucesores, la lengua y las formas
de  vida  griegas  alcanzaron  el  estatus  de  cultura  dominante;  adoptadas  en  un  primer
momento por las capas dirigentes de los no griegos, con el correr del tiempo llevaron a
una helenización más amplia y profunda. Una base importante para ello fue seguramente
el gran número de ciudades que había en Asia Menor, ya que fueron éstas el vehículo para
que se produjese una helenización más duradera. Un factor ulterior, en comparación con
Egipto  por  ejemplo,  era  la  carencia  de  homogeneidad  cultural  y  lingüística  de  las
poblaciones indígenas de Asia Menor. Este déficit  debió favorecer mucho el éxito del
griego como lengua de comunicación”; Heinen (2007), 89. Sobre la influencia romana en
la península véase Sherwin-White (1977), 62-75.

845 Str. 14.1.38; Eutropio 4.20.1-2; Flor. Epit. 1.35.20.1-7; Iust. 36.4.7-8; Oros. 5.10.1-3; Vell.
2.4.1.

214



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

Aristónico, pero de forma muy sucinta846. Estrabón, Frontino, Orosio y
Valerio centran su atención en la muerte de Craso, cónsul enviado a
luchar a Aristónico en 131. Más tarde lo mencionaremos.

La guerra se desarrolla de la siguiente forma. Roma envió una
comisión senatorial en 132 dirigida por uno de los principales rivales
de Tiberio, Nasica847. La embajada partió hacia Pérgamo tras la llegada
de Escipión Emiliano a Roma848. El objetivo consistía en organizar el
traspaso  de  los  bienes  heredados  por  los  romanos.  Pero
inmediatamente a la muerte de Átalo, que ocurre en algún momento
de la primavera del 133, Aristónico se levanta en armas849. Ya debía de
causar agitación antes de la muerte de Átalo, pues tenemos noticia de
que  en  el  testamento  del  rey  se  les  otorgaba  la  ciudadanía  a  los
soldados850. Se intentaba atraer así a los soldados para que éstos, tras
la muerte del rey, defendieran sus nuevos intereses y no se unieran a
Aristónico.  El  testamento  otorga  ciertas  concesiones  a  las  clases
menos  privilegiadas,  como  la  ciudadanía  a  los  ya  mencionados
soldados junto a las diversas guarniciones macedonias y misias y a
todo tipo de soldados que poseyeran territorios dentro y fuera de la
ciudad, incluyendo dicha concesión a sus mujeres e hijos851. El mismo
derecho se otorgaba a los hijos de los libertos y también a los esclavos
reales, excepto los comprados con anterioridad al reinado de Átalo III.
Los  esclavos  públicos  también  resultarían  privilegiados.  Pero  los
846 Amp. 33; App. BC 1.17; App. Mith. 62; Cic. Amic. 37; Fest. Brev. 10; Fron. Strat. 4.5.16;

Plu. TG 20; Val. Max. 4.7.1.
847 Will (1967), 351.
848 Tras su victoria  en Numancia  Escipión regresa a  Roma. Para normalizar  la  situación,

Nasica es juzgado por participar en el asesinato de un tribuno de la plebe, Tiberio. No le
debió de resultar difícil escabullirse del juicio dados los contactos que tenía, aunque tuvo
que  marcharse  a  Pérgamo  como  embajador  para  evitar  situaciones  conflictivas
(recordemos  que  tras  la  muerte  de  Tiberio  su  legado aún  sigue  vigente  junto  con  la
comisión dedicada a la repartición territorial, Plu. TG 21); Linttot (1994b), 73.

849 Sánchez León (2004b), 162.
850 Linttot (1994a), 34.
851 Fränkel (1902), 249; SEG XVII, 537, Woodhead (1960), 144;  OGI V 338, Dittenberger

(1970), 462; IGRP IV 289, Lafaye (1927), 104-105.

215



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

ciudadanos que habían abandonado la ciudad por la muerte del rey o
tras ella perderían todos sus privilegios852. Las medidas tomadas por
Átalo son un claro ejemplo del enfoque dirigido hacia las clases bajas,
que serían atraídas por las actividades de Aristónico. De igual forma,
mediante una severa medida, el ciudadano perdía todos los derechos
relacionados a su estatus una vez abandonada la ciudad853. Todas estas
directrices respondían a  la necesidad de mantener  cohesionada a la
población, que se veía en peligro por el auge de Aristónico.

En cuanto a Átalo III, Diodoro y Justino lo representan como un
rey paranoico,  desquiciado,  incompetente  y  abstraído  del  gobierno,
por ejercer actividades mundanas indignas de un monarca854. Átalo III
consiguió el trono en 138. Obcecado en la creencia de que su madre
Estratonice,  ya  anciana,  y  su  prometida  Beronice  habían  sido
asesinadas,  desata  una  espiral  de  violencia  entre  sus  amigos  y
parientes. Una vez concluidos estos actos criminales el rey se viste de
luto y se descuida, asemejándose a un preso. Su imagen pública se ve
deteriorada por no asistir a banquetes, pero no parecía importarle, pues
dedicaba  su  tiempo  a  la  jardinería  y  a  la  metalurgia  en  lugar  de
mantener el próspero reino que había heredado. Mientras que llevaba
a cabo la  construcción de un sepulcro para su madre,  contrajo una
enfermedad por insolación y murió. Átalo sembró un reino de terror.
Asesinó a su tío envenenándolo, masacró a sus familiares y amigos y
asesinó a aquellos que eran leales a Eumenes II y a su difunto padre
Átalo  II,  valiéndose  de  mercenarios  extranjeros  para  ello.  Esos
asesinatos que según la tradición son fruto de un carácter excéntrico
del monarca, pueden responder a la necesidad de éste de afianzarse
como nuevo rey, ya que no carecería de enemigos855. La construcción

852 Lozano Velilla (1977), 78-79.
853 Abandonar la ciudad era equiparable legalmente a unirse a Aristónico.
854 D.S. 34.3; Iust. 36.4.1-6.
855 Magie sostiene la improbabilidad de aquella masacre, pues parece que Estratonice debió

morir al poco tiempo que el padre y además la situación entre ambos debía de ser bastante
fría.  En  cuanto  a  la  muerte  de  su  prometida  Beronice,  creo  que  Átalo  sí  sufrió

216



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

de la imagen negativa del rey es debida a la sombra de sus antecesores
Eumenes  II  (197-160)  y  Átalo  II  (220-138),  quienes  erigieron  en
Pérgamo maravillosas bibliotecas, obras de arte y centros de cultura856.
El interés por las ciencias naturales hizo que Átalo se centrara más en
el estudio, contribuyendo al estado del conocimiento de la época857.
Una  inscripción  hallada  en  Elea  describe  al  monarca  como  buen
guerrero  y  lo  felicita  por  sus  victorias  sobre  sus  enemigos,
agradeciendo al mismo tiempo las bendiciones traídas al pueblo por
sus numerosas ofrendas a los dioses858. En definitiva, nos encontramos
ante un monarca poco valorado por los autores que tratan sobre él,
posiblemente  por  no  haber  seguido  tan  firmemente  la  política  de
alianza  con  Roma que  habían  llevado  a  cabo sus  antecesores.  Eso
explicaría la concesión de las propiedades reales a los romanos para
así estabilizar el reino, dado que sin un monarca firme, la posibilidad
de absorber el reino por parte de otras entidades políticas locales o la
creación de tiranos que favorecieran a los procesos de independencia
respecto  a  Pérgamo  estaban  muy  presentes859.  No  olvidemos  que
Aristónico llegaría a ser un problema para el rey, uno tan grande como
para realizar concesiones muy generosas. Por lo tanto, deducimos que
Átalo III  no llegó a  alcanzar  la  popularidad de la que gozaron sus
antecesores y aunque no fue un rey odiado en un principio,  con el
tiempo la gente intuiría en Aristónico una figura real más poderosa.

verdaderamente por ello, pues permaneció soltero hasta su muerte; Magie (1950), 30.
856 Para  una  mejor  comprensión  de  la  evolución  histórico-social  del  reino  de  Pérgamo;

McShane (1964) y Evans (2012).
857 Plinio lo menciona entre los auctores de su Historia natural, en los libros 8, 11, 14, 15,

17, 18, 28 y 31 aportando a los campos de la botánica, zoología y medicina.
858 Magie (1950), 779, nota 88; Ins. Perg. 246 = OGIS V 332; Dittenberg (1970), 513-519.
859 Magie (1950), 32.

217



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Lám. VII. Genealogía atálida860

Aristónico obtiene el apoyo de algunas ciudades, como Cime y
Focea861 y Leuce862, otras probablemente no recibieran los privilegios
suficientes como para permanecer de su lado y tampoco quieren verse
comprometidos con Roma que hace notar su presencia aunque aún no
participe abiertamente en el conflicto. Aristónico recibe el apoyo de
parte del ejército real, de mercenarios en busca de botín y de colonos
militares. A esas fuerzas terrestres hay que añadir también una fuerza
naval  considerable863.  Parte  del  conflicto  transcurre  en  un  territorio
altamente poblado por colonos militares, que según Collins apoyan al

860 Hansen (1971), 26.
861 Lozano Velilla (1977), 79.
862 Sánchez León (2004b), 162.
863 Lozano Velilla (1977), 79.

218



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

pretendiente en su afán antirromano864. Los reyes locales se enfrentan
con Aristónico, aunque se desconoce con exactitud la fecha en la que
iniciaron  sus  hostilidades.  Eutropio  dice  que  Publio  Licinio  Craso
(cónsul  en  131),  enviado  para  hacerle  la  guerra  a  Aristónico,  fue
ayudado en gran medida por los reyes locales865. Nos encontramos con
Nicomedes  de  Bitinia866,  Mitrídates  del  Ponto867,  Ariates  de
Capadocia868 y  Pilémenes  de  Paflagonia869.  Es  de  suponer  que  las
acciones  contra  Aristónico  por  parte  de  los  reyes  locales  fueran
realizadas con anterioridad a la llegada de los romanos, dado que se
trata  de  un  conflicto  que  afecta  a  sus  propias  fronteras  y  además
podrían  aprovechar  la  situación  para  expandirse  por  la  zona  y
anexionarse algunos territorios, como hizo el propio reino de Pérgamo
en la guerra contra Antioco III (241-187)870. Tras levantarse en armas
y  obtener  alguna  victoria  inicial,  Aristónico  es  derrotado  en  una
batalla naval en Cime y obligado a replegarse al interior, asentándose
en Lidia septentrional. Según Estrabón, allí tomó algunas plazas, junto
con una antigua colonia militar macedonia, Tiatira871.

Comienza la segunda fase de la guerra, donde Aristónico recluta

864 Colonos militares emigrados a Asia tras la batalla de Pidna (168) y en adelante.  Estos
colonos compartían el odio por Roma y verían las pretensiones del nuevo basileus como
la continuidad de la monarquía Atálida, sin embargo, dado que tras la derrota de Perseo el
reino  macedonio  se  fracciona  en  cuatro  y  pasa  a  control  romano,  estas  guarniciones
debieron de seguir sus intereses más que tratar de proseguir con un reino macedonio-
asiático. Por lo tanto los  soldados macedonios debieron de mimetizarse con su entorno;
Collins (1980), 83ss.; Sánchez León (2004b), 162, nota 4.

865 Eutr. 4.20.1-2.
866 Nicomedes II, rey entre 149-127.
867 Mitrídates  V Εύεργετές,  rey entre  150-121,  el  autor  cuenta  que  tras  la  guerra  contra

Aristónico Roma tendría un grave enfrentamiento contra el rey, pero se equivoca, pues ese
será Mitrídates VI, su hijo.

868 Ariates V Εὐσεβής Φιλοπάτωρ, rey entre 163-130, muerto en el conflicto.
869 Pilémenes I, rey sobre los años 150-130.
870 El reino de Pérgamo, como la ciudad de Rodas, fueron enormemente beneficiadas por los

romanos en la paz de Apamea (188) tras la derrota de Antíoco III Μέγας . Apamea supuso
la anexión de grandes territorios al oeste de la cordillera del Tauro.

871 Str. 14.1.38.

219



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

al campesinado empobrecido y a los esclavos, liberándolos, junto con
aliados nativos872. Estrabón denomina a este  conglomerado de gentes
heliopolitai,  interesante  vocablo  que  más  adelante  analizaremos873.
Publio Craso Muciano es enviado como cónsul, pero su mayor interés
por los tesoros atálidas que por las acciones militares augura un mal
destino para el  personaje874. Al frente de una coalición de ciudades
griegas y reyes locales, junto con las tropas romanas enviadas a Asia,
Craso asedia Leuce, pero Aristónico ataca al romano y lo derrota en la
batalla.  Su  muerte  es  incierta,  Estrabón la  ubica  en  el  asedio  de
Leuce875. Frontino y Valerio Máximo concuerdan en que el general fue
interceptado  por  una  escuadra  de  caballería  tracia  entre  Elea  y
Esmirna  tras  la  batalla  y  muerto  allí876.  Orosio difiere  en  algunos
detalles, aunque sigue la misma línea877. Floro cuenta el mismo relato
pero la ambienta en la prisión878. Eutropio no da ningún detalle sobre
su muerte aunque asegura que su cabeza fue entregada a Aristónico y
que  su  cuerpo  fue  enterrado  en  Esmirna,  que  por  consecuencia  se
encontraba bajo control rebelde879. A Craso le sucede Marco Perperna,
quien,  una  vez  conocidos  los  resultados  de  la  guerra  y  haber  sido
elegido  como  cónsul,  parte  a  Asia  y  allí,  tras  una  primera  batalla
victoriosa contra los rebeldes, los asedia en Estratonice880. La ciudad
sucumbe por el hambre y Aristónico es capturado; éste es estrangulado

872 Tres  grupos  principales  forman  parte  de  las  nuevas  fuerzas  del  monarca,  campesinos
reales descontentos, esclavos ahora liberados y grupos de tribus misias que nunca fueron
sometidas al poderío atálida; Lozano Velilla (1977), 79.

873 Str. 14.1.38.
874 Iust. 36.4.8.
875 Str. 14.1.38.
876 Para no ser deshonrado por el cautiverio lanzó la fusta del caballo hacia los ojos de su

captor, y éste, furioso, lo mató; Fron. Strat. 4.5.16; Val. Max. 3.2.12.
877 Oros. 5.10.3.
878 Craso,  para  evitar  su  deshonra,  ciega  a  su  captor  con  un  palo  y  éste  lo  asesina  en

venganza; Flor. 1.35.4-5.
879 Eutropio 4.20.2.
880 Eutropio 4.20.1-2.

220



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

en la cárcel, dado que Perperna fallece en los alrededores de Pérgamo
y  no  puede  celebrar  su  triunfo.  El  resto  de  fuentes  difieren  en
pequeños  matices881.  Tras  el  final  de  la  campaña,  Aristónico  es
capturado y llevado a Roma. El nuevo cónsul Marco Aquilio estabiliza
la situación en Asia, pues el legado de Aristónico perdura y algunos
grupos rebeldes aún siguen ejerciendo la violencia. Aquilio recibirá el
triunfo en el año 126882. Este es el conflicto según los textos883.

3.2.2.2.4 - Blosio, las islas del sol y los heliopolitai
En el contexto de la campaña asiática, ¿cuándo aparece Blosio?,

¿acaso su presencia marca la definición ideológica del movimiento de
Aristónico?,  ¿es  Blosio  un  componente  ideológico  importante  o
simplemente busca un lugar donde poder asentarse? La presencia de
Blosio en el conflicto no es casual. Tras lo anteriormente mencionado,
sabemos que Blosio era una persona con creencias firmes, capaz de
seguirlas fuera cual fuera su destino. Se encuentra con la necesidad de
huir de una ciudad que ahora le es más hostil que nunca. Blosio huye a
principios  del  año  132,  y  decide  asentarse  en  Asia,  en  una  región
sumida en la guerra. Recordemos que la embajada de Nasica aún no
ha llegado a Pérgamo, por lo tanto Roma aún permanece neutral y la
guerra se libra entre las diferentes ciudades y reinos de la zona884. Es
muy importante delimitar la fecha de la segunda fase de la guerra, es
decir, de la derrota de Aristónico en Cime y el repliegue de éste al
interior,  donde recluta  a  sus  guerreros/ciudadanos del  sol.  Estrabón
menciona  expresamente  que  los  efesios  vencen  a  Aristónico  en

881 Justino afirma que Aristónico fue derrotado en la primera batalla presentada; Iust. 36.4.9-
10. El resto aparece en Flor. 1.35.6; Oros. 5.10.4-5; Str. 14.1.38; Vell. 2.4.1.

882 Linttot (1994a), 34.
883 En Jones puede consultarse un detallado mapa sobre la distribución de las ciudades que

nos ocupan;  Jones (1971),  28.  Para  una detallada visión  del  conflicto Carrata  Thome
(1968).

884 Por eso mismo veo inverosímil la hipótesis de Dudley, hipótesis que caracteriza a Blosio
como un filósofo antirromano; Dudley (1941), 94-99.

221



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Cime885.  Cime  está  ubicada  en  la  costa  eólida,  entre  Pérgamo  y
Esmirna, a unos 40 kilómetros de cada una. Estrabón menciona que
tras  la  derrota  de  Cime,  Aristónico  fue  expulsado  de  Esmirna.  El
caudillo, aunque disponía del apoyo de algunas ciudades, carecía del
control  de  Pérgamo.  Un  grupo  de  rebeldes  seguía  viviendo  en  la
ciudad en la sombra, pero gracias a los esfuerzos de Mitrídates V no
pudieron  entregarle  la  ciudad  a  Aristónico886.  Aristónico  pretendía,
controlando  la  ciudad  de  Esmirna,  hostigar  o  tomar  Pérgamo.  Los
efesios,  recelosos de la  nueva influencia rebelde,  tan cercana a sus
costas, deciden atacar a Aristónico y lo vencen en Cime. ¿En qué año
ocurrió la batalla? Es difícil  precisarlo.  Estrabón sigue la narración
con el repliegue de las tropas al interior del territorio. Allí Aristónico
levanta  a  los  heliopolitai,  y  toma  por  sorpresa  Tiatira,  seguida  de
Apolonia,  ciudad  vecina,  y  otras  más.  Una  serie  de  pruebas
numismáticas,  recogidas  por  Robinson,  son  relacionadas  con  la
monarquía  de  Eumenes  III/Aristónico887.  La  serie  se  compone  por
unos tetradracmas cistofóricos, catalogados como  Alpha-Delta888. La
leyenda ΒΑ ΕΥ lo vincula al reino de Pérgamo y a la dinastía atálida.
No se  conoce  exactamente  a  qué  rey Eumenes  pertenecieron,  pero
Robinson  es  el  primero  en  atribuir  dichas  monedas  al  marco
cronológico que nos ocupa889. Emitidas como símbolo para legitimar
la nueva monarquía, una ceca-móvil se encargaba de fabricarlas. Las

885 Str. 14.1.38.
886 Magie (1950), 1035; Hansen (1971), 145; Lozano Velilla (1977), 79.
887 Robinson (1954), 1-8.
888 Monedas características de Asia Menor, acuñadas por griegos. Las primeras apariciones

datan del s.  V,  y  rápidamente consiguen expandirse  por toda la  zona.  En palabras  de
Guadán, “la acuñación de monedas cistofóricas continúa aún en pleno vigor, tanta era su
importancia, la fuerza de su simbolismo aferrado a las más queridas tradiciones populares
y el recuerdo de los Reyes, que la hicieron ser la moneda más importante de todo el
Oriente Medio”,  Guadán (1966),  136.  Para mayor información sobre los cistóforos en
relación con la dinastía atálida consultar a Harl (1991), 268-297. Para mayor información
sobre los cistóforos y su uso fuera de las fronteras atálidas, véase Ashton (2013).

889 Robinson (1954), 3.

222



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

piezas  Alpha-Beta (133-132),  Gamma-Delta (131-130) y Delta (130)
se vinculan con Tiatira,  Apolonia y Estratonicea respectivamente890.
Kampmann  analiza  el  cistóforo  Alpha y  deduce  que  debió  de
producirse  en  Tiatira  en  las  primeras  etapas  del  reinado  de
Aristónico891.

¿Cómo  se  divide  entonces  el  marco  de  acción  geográfico  y
cronológico  de  la  guerra?  Robinson  opina  que  Aristónico  resulta
victorioso  en  su  primer  año  de  guerra  (133),  anexionando  varios
centros  en  Jonia  y  ocupando  otros  como  Leuke  y  tal  vez  Focea,
Samos,  Colofón y  Mindos  llegando hasta  Caria  en  el  sur892.  En el
siguiente  año  (132)  los  romanos  envían  su  embajada  y  toman  las
medidas  posibles  para  proteger  su  herencia,  mediando  entre  las
diferentes facciones del lugar. Un año después (131), tras mostrarse
ineficaces  las  medidas  llevadas  a  cabo,  Roma  envía  a  un  cónsul,
Craso, pero éste es derrotado en Leuke o es tomado prisionero según
las versiones ya citadas.  Los rebeldes sufren entonces la derrota de
Cime (131) bajo la flota efesia y se retiran al interior, donde reclutarán
a los pobres, esclavos e indígenas y proclamarán la Heliopolis. Desde
allí  Aristónico  ocupa  Tiatera  y  Apolonia,  pero  es  asediado  por  el
cónsul Perperna (ya en 130) en Estratonicea, donde sucumbe893. Esta
versión no tiene en cuenta el cistóforo Alpha, que coloca la conquista
de Tiatira al principio del reinado de Aristónico y marca el posterior
abandono  del  emplazamiento  (por  lo  menos  de  la  ceca  móvil)  en
132894. Sánchez León opina que Aristónico fue derrotado en Cime al
comienzo de su reinado, y que desde el año 133 ya se había replegado
al interior895. Tiatira es un asentamiento ubicado en el interior del país
y  Estrabón  la  menciona  como  la  primera  plaza  conquistada  por

890 Sánchez León (2004b), 162.
891 Kampmann (1978), 42.
892 Habicht (1989), 379.
893 Robinson (1954), 5.
894 Kampmann (1978), 40.
895 Sánchez León (2004b), 162.

223



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Aristónico tras su repliegue896. Por lo tanto, si tenemos en cuenta el
cariz ideológico que adquiere el movimiento tras el repliegue, y que
este repliegue, en base a las pruebas numismáticas del cistóforo Alpha,
ocurre al comienzo de la campaña de Aristónico, es decir, en el año
133  (el  mismo  año  de  la  batalla  naval  de  Cime),  ¿qué  influencia
ejerció Blosio de Cumas en el conflicto?

Como ya se ha dicho, la llegada de Blosio no es casual. Lozano
Velilla opina que el carácter religioso/ideológico del nuevo estado que
pretende  formar  Aristónico  es  incuestionable.  Señala  que  la
introducción del término  heliopolitai tuvo éxito debido al grupo tan
heterogéneo que era el de Aristónico, que no solo se componía de las
clases más bajas, sino también de intelectuales o gente acomodada,
como el propio Blosio entre otros897. Cierto es que Aristónico trataba
de infundir un espíritu de unión, pues parte de la población provenía
de entornos muy diferentes. El sol (Helios en su forma griega), culto
muy arraigado en Asia Menor,  desempeña un papel muy importante
puesto que está relacionado con la justicia898. Junto con el culto al sol,
Zeus,  Hermes,  y en menor medida Afrodita,  son vinculados con la
cosecha y la fertilidad, mezclándose con otras deidades como Hadad,
Atargatis o Baal, entre otros899. Estas deidades tan diversas responden
a  los  diferentes  súbditos  de  Aristónico,  quien  disfruta  de  un
conglomerado  de  gentes  de  diversas  procedencias  y  creencias.  La
Heliópolis es un instrumento unificador, pues es una idea que todos
los súbditos pueden entender, pero no por ello es menos válida.

En  cuanto  al  término  utilizado  por  Estrabón900,  éste  está
directamente  relacionado  con  el  relato  utópico  de  Yámbulo,  pues

896 Str. 14.1.38.
897 Partes  de  la  población  más  privilegiada  también  apoyaron  al  nuevo  monarca,  como

demuestra la inscripción OGIS 338; Lozano Velilla (1989), 46.
898 Sánchez León (2004b), 164.
899 LIMC, Heliopolitani dei, 573.
900 Str. 14.1.38.

224



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

utiliza la misma idea como base para una sociedad ideal901. En la obra,
ya  perdida y solo conservada por  un breve  fragmento de Diodoro,
Yámbulo viaja a unas islas fantásticas ubicadas en algún lugar del Mar
Índico902. Allí encontrará una sociedad utópica donde sus habitantes
vivirán  en  perfecta  armonía  e  igualdad.  Esta  sociedad  tiene  unas
características bastante peculiares: un anciano establece el liderazgo,
se agrupan en pequeños grupos autosuficientes, no existe diferencia
alguna entre los habitantes, carece de edificios públicos,  lugares de
culto e incluso de la propia polis, no hay propiedad privada (y por lo
tanto ni rencillas, ni envidias que originen conflicto alguno) etc. Estos
rasgos resultan muy estoicos, aunque García Gual no lo cree así903, y
cita a Winiarczyk904, que no comparte su posible origen estoico y lo
atribuye al propio helenismo en vez de al estoicismo. Esta corriente
filosófica,  sin embargo, surge del mayor rasgo de lo helenístico,  la
universalización y la superación de la  polis, rasgos creados gracias a
las conquistas de Alejandro Magno. El estoicismo es consciente de la
pertenencia a un mundo diverso donde las murallas de la polis quedan
reducidas y no otorgan la comprensión total del entorno, y por ello
puede enlazarse perfectamente con la utopía que nos concierne.  En
cuanto a su fecha de publicación exacta, nos es desconocida, aunque
se ha relacionado con la dinastía Maurya (315-185)905.

901 Sordi (1984), 126. Según García Gual el interés de Yámbulo radica en que la obra es un
epígono de lo  iniciado por Platón y que representa  un esquema fundamental  para los
próximos utopistas, siendo un claro reflejo de la necesidad de distracción de la sociedad
helenística;  García  Gual  (2006),  3-4.  Recordemos  de  nuevo que  Pöhlmann fue  quien
señaló la conexión entre Yámbulo y  Aristónico por primera vez; Von Pöhlmann (1925),
305-323.

902 D.S. 2.55-60.
903 García Gual (2006), 8-9.
904 Winiarczyk (1997), 148-152.
905 Entre  el  s.  III  y  el  s.  I;  Sánchez León (2004b),  163,  nota  13.  Winiarczyk  afirma sin

especificar que el rey indio filoheleno con que se encuentra Yámbulo al volver de las islas
pertenecía  a  la  dinastía  Maurya  (315-185);  Winiarczyk  (1997),  132.  Creo  acertada  la
afirmación de Winiarczyk, puesto que el helenismo en la India no encuentra un mayor
exponente de interacción que con los Maurya. Ashoka, el segundo dirigente de la dinastía,

225



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

En definitiva, resulta verosímil pensar en la utilización por parte
de Aristónico de la obra para crear una ideología que más tarde Blosio
apoyaría.  La  obra  responde  adecuadamente  a  los  puntos,
característicos  del  estoicismo,  que  plantea  Winiarczyk906.  El  autor
defiende la improbabilidad de la utilización por parte de Aristónico de
la obra de Yámbulo, puesto que Diodoro, a diferencia de Estrabón, no
menciona la palabra heliopolitai907. Esto se debe a que en las Islas del
Sol no existe ninguna  polis, algo extraño para la mentalidad griega,
pero comprensible  dentro del  marco de la  utopía de Yámbulo,  una
utopía  radical  que  plantea  todo  lo  contrario  al  mundo  griego  y  lo
traslada  a  la  ciudad,  a  la  no-existencia.  Pero  no  olvidemos  que  el
estoicismo es muy práctico, que conocía muy bien la imposibilidad de
una sociedad griega apolítica y por lo tanto era consciente de que las
ciudades no podían desaparecer, pero sí en cambio ser organizadas de
una  forma  más  igualitaria,  como  la  planteada  por  Yámbulo  y
gobernada por un rey-sabio (como los ancianos-sabios que gobiernan
las Islas del Sol). Esta característica del relato de Yámbulo no hace
más que reforzar ese punto de vista tan radical del que quiere hacer
gala la obra. Winiarczyk sigue con la datación, aunque la aparición de
un rey indio filo-heleno perteneciente a la dinastía Maurya nos acerca
a  unas  fechas  cronológicas  coetáneas908.  Por  último,  señala  la
imposibilidad de que una obra literaria influyera en el programa de
Aristónico,  pero  creo  que  no  debemos  subestimar  la  fuerza  de  la

dirigirá  su  mirada  a  los  reinos  helenos  de  tradición  griega-irania  y  traerá  así  sus
innovaciones,  especialmente  en  el  campo  de  la poliorcética, imprescindible  para  la
belicosa  dinastía  y  que  encuentra  su  exponente  en  Deímaco,  un  emisario  seléucida
movido a la corte india que escribió un tratado sobre el tema; Wulff Alonso (2008), 48.

906 1)  Los  isleños  son  extraordinariamente  fuertes  y  hermosos.  2)  No  hay  esclavos  ni
distinción de clases en esa sociedad (como no la había en la  politeia de Zenón). 3) No
aparecen ni templos ni gimnasios. 4) Los hijos y las mujeres son comunes. 5) Todos deben
trabajar. 6) Alimentación sencilla y natural. 7) Suicidio y eutanasia por voluntad propia. 8)
Indiferencia hacia el destino del cuerpo tras la muerte. 9) Importancia de la educación, en
especial por la astronomía. 10) Culto del Sol y de las estrellas; Winiarczyk (1997), 138.

907 D.S. 2.55-60; Str. 14.1.38.
908 Winiarczyk (1997), 149-150.

226



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

tradición oral. Ésta literatura, surgida para escapar de los problemas
reales que planteaba la sociedad de la época, sería mejor asimilada por
aquellos que más sufrían los avatares del día a día. Creo en definitiva
que la novela de Yámbulo tuvo una influencia principal en la revuelta,
sirviendo de herramienta para movilizar a las masas necesarias, y que
tras  esa  primera  influencia,  la  llegada  de  Blosio  daría  una  fuerza
ideológica consolidada al movimiento, con un estoicismo más radical
que el imperante en su época.

3.2.2.3 - Objetivo: Igualdad entre los ciudadanos
La  influencia  que  Blosio  de  Cumas  ejerce  sobre  Tiberio  es

palpable en sus reformas, pues su prioridad es la de procurar tierra a
aquellos que no la tienen y les pertenece por derecho. El ager publicus
sufre  un  cambio  sustancial  con  el  paso  del  tiempo.  Durante  la
expansión  de  Roma  por  la  península  itálica,  en  los  s.  IV-III,  los
romanos adquieren la costumbre de repartir el territorio conquistado
entre los soldados. Éstos no son dueños de esas tierras, aunque tienen
derecho a organizarla y a administrarla como lo crean conveniente.
Nace así el possesor, una persona que posee la tierra pero no es dueño
de la misma aunque sus hijos tengan el derecho a heredarla909. Con el
transcurrir del tiempo las tierras pasan a ser controladas por  grandes
terratenientes que se  adueñan  de  los  terrenos  de  los  pequeños
agricultores. Para el s.  I, Plinio afirma que los grandes propietarios
hunden a Italia, y que el mismo mal se extendía hacia las provincias,
pues seis personas poseían la mitad de África910. Plutarco y Apiano
nos  transmiten  una  situación  económica  similar  en  Italia.  El  ager
publicus  vacío  fue  colonizado  y  ocupado  por  pobres  y  pequeños
propietarios en general. Los grandes propietarios, mediante artimañas
y  violencia,  fueron  adquiriendo  estos  terrenos  progresivamente,

909 Stockton (1979), 206.
910 Uerumque confitentibus latifundia perdidere Italiam, iam uero et prouincias sex domini

semissem Africae possidebant; Plin. Nat. 18.35.

227



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

mientras que aquellos que los ocupaban no eran contratados, dado que
los nuevos dueños utilizaban a esclavos en su mayoría para cultivar
las tierras911. La  inexorable  expansión  romana no  favorece  al
campesinado, puesto que la llegada de esclavos obstaculiza el empleo
de  trabajadores  libres  asalariados.  El  campesino  romano  no  puede
competir con la gran cantidad de esclavos que llegan a Italia y Sicilia
y  se  moviliza  en  masa  a  las  grandes  ciudades,  donde  malviven
aumentando  de  esta  forma  el  malestar  general.  Pero  como  señala
Badian, en  una sociedad oligárquica los problemas sociales pueden
esperar912.  Sin  embargo,  para  una  gran  mayoría  de  ciudadanos,  la
situación  debía  de  ser  alarmante.  Es  un  contexto  absolutamente
caótico, donde la mano de obra esclava alcanza una relevancia nunca
antes  vista  en  la  historia  de  la  república,  donde  pueden  llegar  a
entenderse los masivos levantamientos de esclavos acaecidos, como
las dos revueltas de Sicilia913, u otros levantamientos serviles de menor
repercusión,  pero  que  resultaron  bastante  más  numerosos  en  este
período que en otros momentos históricos914.

Sobre la economía y demografía del período, De Ligt realiza un
interesante  análisis  que  divide  en  5  puntos:  1)  El  devenir  de  la
población libre itálica:.  2) La historia demográfica de la ciudadanía
romana como grupo. 3) La expansión y la capacidad de la esclavitud
en el ámbito rural. 4) La relación existente entre pobreza y conducta
reproductiva.  5)  La  fiabilidad  de  la  interpretación  contemporánea
911 App. BC 1.7; Plu. TG 8.1-3; Earl (1963), 23.
912 Badian (1972), 688.
913 Las denominadas Guerras  Serviles,  que estallaron en Sicilia.  La primera a  manos del

caudillo Euno alrededor del año 138 hasta el 132. La segunda, acaudillada por Trifón y
Atenión, entre el 104 y el 100. Movilizaron una cantidad ingente de esclavos y también
fueron apoyados por el  campesinado empobrecido de la  isla pues deseaba una mayor
independencia  política;  Verbrugghe  (1972),  541.  El  primer  conflicto  será  tratado  con
mayor detalle en el capítulo 4.

914 El Ática (D.S. 34/35.2.19) y Atenas (Oros. 5.9.5), Delos (D.S. 34/35.2.19; Oros. 5.9.5),
Minturno  (Oros.  5.9.4),  Roma  (D.S.  34/35.2.19)  y  Sinuesa  (Oros.  5.9.4)  se ven
involucradas  en  levantamientos  de  esclavos  bastante  importantes,  aunque  fueron
rápidamente sofocados por temor a que los acontecimientos de Sicilia volvieran a ocurrir. 

228



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

sobre el declive poblacional. Sobre el primer punto, el autor llega a la
conclusión  de  que  existe  un  crecimiento  exponencial,  y  que  este
crecimiento  no  fue  igual  entre  la  población  urbana  o  rural915.  En
cuanto  al  segundo  punto,  el  autor  señala  que  el  crecimiento  es
reflejado en los censos, y que el declive que se da entre los años 160-
130 es  debido a  la  actitud  reacia  de  ciertos  grupos de campesinos
ciudadanos  en  cuanto  al  alistamiento  en  el  ejército916.  En  el  tercer
punto, De Ligt opina que la cantidad de esclavos que se encontraban
en el campo debía de ser menor de la que habitualmente se piensa, y
que la mayoritaria prevalencia de esclavos en ciertas zonas itálicas no
afectaría a los campesinos libres en su conjunto917. En el cuarto punto,
el autor no llega a una conclusión clara, y compara, de forma no muy
acertada en mi opinión, la situación actual de países del tercer mundo
para explicar que la reproducción no suele ir a la par de la situación
económica general918. Sobre el último punto llega a la conclusión de
que Tiberio creía que el descenso de la población era aún más grave
de lo que reflejaban los sucesivos censos919.

La reforma agraria de Tiberio, únicamente beneficiaba a aquellos
que  eran  ciudadanos  romanos920.  El  ager  publicus significaba  un
cuarto del terreno itálico, el cual no se encontraba en un solo lote, sino
repartido por todo el territorio. Éste se encontraba a menudo, rodeado
por los territorios de los pueblos aliados, y la separación entre ambos
se tornaba nada diáfana921. Badian sigue esta línea de Earl, aportando
nuevos puntos de vista.  En su opinión, y a pesar de lo que afirma
Apiano sobre “la raza itálica” o la imagen pan-itálica que presenta, es
claro que los pueblos aliados de los romanos no fueron partícipes de

915 De Ligt (2004), 737-738.
916 De Ligt (2004), 744.
917 De Ligt (2004), 747.
918 De Ligt (2004), 751.
919 De Ligt (2004), 753.
920 Plu. TG 8.1-3, 9.5.
921 Earl (1963), 20-21.

229



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

las  medidas  de  Tiberio.  Cicerón  ratifica  esta  idea  en  su  Sobre  la
república:

“Graco respetó los derechos de sus conciudadanos,
pero  desatendió  el  de  los  latinos  y  aliados,  y  éstos
pisotearon los tratados”922.

3.2.2.4 - Propuestas
Tiberio promulgó una serie de medidas en su cargo de tribuno de

la plebe. Algunas de ellas llegaron a aprobarse, mientras que otras no.
Aquí  se  recogen  todas  las  leyes  relacionadas  con  él,  divididas  en
función de las temáticas.

Sobre el ámbito agrario: Se trató de renovar la Lex Licinia, del
año  367,  que  delimitaba  la  posesión  del  ager  publicus de  los
ciudadanos a menos de 500 iugera de tierra923. Se añadió a esta ley la
obligación de dotar a cada hijo con 250 iugera, para así evitar disputas
familiares924.  Se  instauraría  también  una  comisión  especial  de  tres
hombres que ostentarían el cargo anualmente y que tendrían la función
de repartir el resto de las tierras sobrantes entre los ciudadanos más
pobres925.

Sobre las magistraturas: Se depuso a su colega en el cargo, el
tribuno M. Octavio926.

Sobre el servicio militar:  Tiberio trato de reducir el periodo de
reclutamiento en la milicia. Al carecer del suficiente apoyo la medida

922 Tiberius Gracchus perseveravit in ciuibus, sociorum iura neglexit ac foedera;  Cic.  Rep.
3.29.41; Badian (1972), 681.

923 El iugerum es de una unidad de medida basada en la cantidad de tierra que un buey podía
arar en una jornada de trabajo, equivale a 0,25 ha.

924 Lex Sempronia agraria, año 133; App. BC 1.9ss; Plu.  TG 8-13; Liv.  Epit. 58; Cic.  Sest.
48.103; Cic. Agr. 2.5.10, 2.12.31; Vell. 2.2.3; CIL I 200, 298-299.

925 Lex Sempronia agraria altera, año 133; transfiere la potestad de juzgar sobre la naturaleza
de las tierras públicas; Liv. Epit. 58; Plu. TG 13.1; Vell. 2.2.3; Rotondi (1990), 300.

926 Lex Sempronia de magistratu M. Octavio abrogando, año 133; App.  BC 1.12; Cic.  Leg.
3.10.24; Liv. Epit. 58; Plu. TG 12.1; Vell. 2.2.3; Rotondi (1990), 301.

230



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

no fue aprobada927.
Sobre la ciudadanía: Se trató, sin ningún éxito, de transferir la

ciudadanía a toda Italia. Rotondi pone en duda su veracidad928.
Sobre la economía: Se trató de repartir los bienes del testamento

del rey Átalo III de Pérgamo, que legó parte de su reino a Roma, a los
ciudadanos más pobres para que pudieran pagar el material necesario
para trabajar las nuevas tierras que se les adjudicaron con la reforma
agraria.  Tradicionalmente  las  decisiones  relacionadas  con  asuntos
internacionales  eran  tomadas  por  el  senado  y  no  por  comicios
populares929.

Sobre el ámbito judicial: Se quiso conceder a la plebe el derecho
a apelar a los jueces. Incluso sumó el mismo número de jueces del
orden ecuestre a los que ya se encontraban, del orden senatorial. Esta
medida  también  careció  del  suficiente  apoyo y  no fue  aprobada930.
También trató Tiberio de contrarrestar la sentencia de los jueces sobre
las quaestiones extraordinariae931.

Encontramos en las leyes de Tiberio dos grupos posibles: aquellas
leyes que se aprobaron y aquellas que no. Dentro del primer grupo
distinguimos  aquellas  leyes  sobre  el  agro  y  aquellas  sobre  las
magistraturas. En  el  segundo  se  encuentran  aquellas  leyes
relacionadas con el ejército, la ciudadanía, la economía y el aspecto
judicial. Todas estas leyes son emitidas en el año 133, pero aquellos

927 Rogatio (?) Sempronia militaris, año 133; Plu. TG 16.1; D.C. lib. 24 fr. 83 Boiss; Rotondi
(1990), 301.

928 Rogatio  (?)  Sempronia de  ciuitate  sociis  danda,  año  133;  App.  BC 1.23;  Vell.  2.2.3;
Rotondi (1990), 300. Sobre ello véase Richardson (1980), 1-11.

929 Rogatio Sempronia de pecunia regis Attali, año 133; Flor. 1.35, 2.20; Liv.  Epit. 58; Plu.
TG 14.1; Oros. 5.8.14; Rotondi (1990), 300.

930 Rogatio Sempronia iudiciaria, año 133; Plu. TG 16.1; D.C. lib. 24 fr. 83.7 Boiss; Rotondi
(1990),  301.  También  en:  Jean-Louis  Ferrary,  "Proposition(s)  de  loi(s)  Sempronia(e)
judiciaire(s)?",  en  Lepor. Leges Populi Romani,  dir.  por Jean-Louis Ferrary y Philippe
Moreau.  [URL:  http://www.cn-telma.fr/lepor/notice681/.  Última  actualización:
02/10/2018].

931 Rogatio Sempronia de prouocatione, año 133; Plu. TG 16.1; Rotondi (1990), 301.

231



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

del  segundo bloque se  proponen poco antes  de  su  asesinato.  Estas
leyes populares, es decir, aquellas del segundo grupo, responden a un
intento de acercamiento de Tiberio hacia la plebe, tratando de hacer
frente  al  cada  vez  mayor  acoso  que  sufría  por  parte  de  muchos
senadores:

“Por  lo  que  hace  a  Tiberio,  bajó  a  la  plaza,  y
mostrándose  abatido,  pedía  con  lágrimas  amparo  a  los
ciudadanos; después, diciendo que temía que en aquella
noche arrasaran los enemigos su casa y le matasen, de tal
modo los inflamó, que muchos formaron como un campo
alrededor de su casa y pasaron allí la noche haciéndole la
guardia”932.

En cuanto a la ley agraria, coincido totalmente en la conclusión de
Nicolet. Según el autor, la ley agraria no es simplemente una medida
oportunista,  destinada  a  resolver  una  crisis  de  reclutamiento,  a
asegurar una coalición política o a incrementar el número de clientes.
Nos encontramos ante una medida radical que tiene como finalidad
resolver un problema social, político y moral con una solución social,
política y moral.  Tiberio consigue crear,  de una reforma puramente
técnica, una corriente ideológica que la respalda, suscitando debates
en torno a la ciencia política y a la filosofía. Este vasto grupo de ideas
no se identifica como otra cosa más que una revolución933. Las fuentes
clásicas,  principalmente  Apiano  y  Plutarco,  muestran  una  situación
alarmante en el campo, la tierra pública, ocupada por los ricos, crea
conflictos  entre  aquellos  campesinos  empobrecidos  y  los
terratenientes  que  ocupan  grandes  parcelas934.  Los  campesinos

932 καὶ πρῶτον μὲν εἰς τὴν ἀγορὰν καταβὰς ὁ Τιβέριος ἱκέτευε τοὺς ἀνθρώπους ταπεινὸς καὶ
δεδακρυμένος, ἔπειτα δεδοικέναι φήσας, μὴ νυκτὸς ἐκκόψωσι τὴν οἰκίαν οἱ ἐχθροὶ καὶ
διαφθείρωσιν  αὐτόν,  οὕτω  τοὺς  ἀνθρώπους  διέθηκεν,  ὥστε  περὶ  τὴν  οἰκίαν  αὐτοῦ
παμπόλλους τινὰς αὐλίσασθαι καὶ διανυκτερεῦσαι παραφυλάττοντας; Plu. TG 16.3.

933 Nicolet (1971), 163.
934 App.  BC  1.7-11; Plu.  TG 8-9. Brunt se muestra a favor de esta visión que nos dan las

232



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

desposeídos, no pueden trabajar, ya que la utilización cada vez mayor
de mano de obra esclava provoca grandes tasas de desempleo. Esto
produce que la gente tenga cada vez menos hijos, lo que provoca un
menor número de trabajadores  y futuros  soldados,  al  igual  que los
campesinos  desposeídos,  que  ahora  no  pueden  acceder  al  ejército
debido a la falta de dinero935.

El  legado  de  Tiberio  perduró  en  el  tiempo,  siguiendo  vigente
incluso  tras  su  asesinato.  Los  Graco  se  convierten  en  los  héroes
fundacionales de la tradición de los populares, incluso demostrándose
en  un  discurso  de  Cicerón,  concretamente  en  el  comienzo  de  su
discurso sobre la ley de Rulo936. Su mayor legado, la reforma agraria,
seguirá vigente gracias a la comisión agraria, aunque sin tener apenas
un valor real. Esta comisión logró sobrevivir a Tiberio debido a que,
tras su asesinato, y el de sus colaboradores, la situación exigía una paz
social  urgente,  y  con  ese  objetivo  el  senado  mantuvo  la  comisión
agraria937, y autorizó a que la gente eligiera al sustituto de Tiberio938.
Tras el  sufragio popular,  Publio Licinio Craso,  pariente  cercano de
Cayo, fue elegido como sucesor en el cargo939. En 121, les sucedieron
C.  Sulpicio  Galba,  cuñado  de  Cayo  y  L.  Calpurnio  Bestia,  que
probablemente se convirtió a la causa de los patres como el anterior940.

fuentes; Brunt (1965), 189.
935 Toynbee (1965), 10ss; Brunt (1971), 269; Bernstein (1978), 71ss; Rich (2007), 157. Como

hemos  visto  en  el  punto  3.1.2.1,  De  Ligt  defiende,  basándose  en  los  censos,  que  la
población libre de Italia asciende paulatinamente entre los años 225 y 28; De Ligt (2004),
728-738.

936 Cic. Agr. 2.5.10; Badian (1972), 677.
937 Idem ut  secundum legem eius  per  triumuiros  ager populo  uiritim diuideretur  egregie

censuit; Val. Max. 7.2.6.
938 “Intentando el senado conciliarse con el pueblo ante las circunstancias presentes, no se

opuso al reparto de las tierras y propuso al pueblo que eligiera a un nuevo encargado de
esta tarea en vez de a Tiberio”; Ἡ δὲ βουλὴ θεραπεύουσα τὸν δῆμον ἐκ τῶν παρόντων
οὔτε πρὸς τὴν διανομὴν ἔτι τῆς χώρας ἠναντιοῦτο, καὶ ἀντὶ τοῦ Τιβερίου προύθηκε τοῖς
πολλοῖς ὁριστὴν ἑλέσθαι; Plu. TG 21.1.

939 Carcopino (1967), 135-136.
940 Galba: Cic. de Orat. 1.239; Cic. Brut. 98, 127; Bestia: Cic. Brut. 128; Cichorius (1970),

233



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Todo  ello  aparece  en  una  inscripción  de  Cartago,  recogida  por
Cichorius941. La  comisión  duró  hasta  el  año  111,  cuando  la
promulgación  de  la  lex  Thoria elimina  esta  reminiscencia  de
Tiberio942. De los ocho triunviros que fueron turnándose en el cargo
entre los años 133-120, cuatro desempeñaron el  tribunado y tres el
consulado.  Tanto  Craso  en  131,  Flaco  en  125,  y  Carbo  en  120
desempeñaron en el comisionado su función nominalmente, dado que
sus demás obligaciones ocuparían la mayor parte de su tiempo:

Tabla III. Miembros de la comisión agraria943

Año Triunviro/Comisionado Tribuno Cónsul

133 Apio Claudio
Tiberio Sempronio Graco
Cayo Sempronio Graco

Tiberio Sempronio Graco

132 P. Licinio Craso
Apio Claudio
Cayo Sempronio Graco

131 P. Licinio Craso
Apio Claudio
Cayo Sempronio Graco

P. Licinio Craso

130 P. Licinio Craso
Apio Claudio
Cayo Sempronio Graco

129 M. Fulvio Flaco
C. Papiro Carbo
Cayo Sempronio Graco

128 M. Fulvio Flaco

115.
941 GALBAE/PIRI·CARBONIS/(un signo ilegible)NI·BESTIA<e; CIL VIII.12535 = ILS 28;

Cichorius (1970), 113.
942 En el año 133, no se cobró la renta a aquellos que podían mantener sus 500  iugera de

tierra, para ello habría que esperar al 118. Es muy probable que esta primera ley ofreciera
una  compensación  a  aquellos  ocupantes  desposeídos,  como  se  trató  de  hacer  con  la
repartición de la herencia de Átalo; Earl (1963), 90.

943 Carcopino (1967), 190-193.

234



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

C. Papiro Carbo
Cayo Sempronio Graco

127 M. Fulvio Flaco
C. Papiro CarboCayo 
Sempronio Graco

126 M. Fulvio Flaco
C. Papiro CarboCayo 
Sempronio Graco

125 M. Fulvio Flaco
C. Papiro Carbo
Cayo Sempronio Graco

M. Fulvio Flaco

124 M. Fulvio Flaco
C. Papiro Carbo
Cayo Sempronio Graco

123 M. Fulvio Flaco
C. Papiro Carbo
Cayo Sempronio Graco

Cayo Sempronio Graco

122 M. Fulvio Flaco
C. Papiro Carbo
Cayo Sempronio Graco

M. Fulvio Flaco
Cayo Sempronio Graco

121 M. Fulvio Flaco
C. Papiro Carbo
Cayo Sempronio Graco

120 C. Sulpicio Galba
C. Papiro Carbo
L. Calpurnio Bestia

L. Calpurnio Bestia C. Papiro Carbo

3.2.3 - Cayo
Mientras que en Roma Tiberio ejerce el cargo de tribuno de la

plebe, Cayo se encuentra en la Península Ibérica como tribuno militar
(134-132) bajo  las  órdenes  de  Publio  Cornelio  Escipión  Emiliano
(185-129) en el asedio de Numancia. Como tribuno militar, el deber
de Cayo, junto con otros cinco tribunos, era el de ayudar en la gestión
de la legión a la que se encontraban asignados. El tribunado militar era
el primer cargo dentro del cursus honorum y, por lo tanto, la primera

235



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

actividad política de Cayo. La ausencia de auxilio por parte de Cayo
hacia  su  hermano  puede  interpretarse  de  distintas  maneras.  Bien
podemos suponer que su apoyo no hubiera servido de mucho, dado el
escaso peso político que tenía (tenía 21 años en 133 y una carrera
política incipiente), o bien que no quiso participar en un proyecto que
se sustentaba en unas ideas que no compartía. Pero, ¿acaso Cayo no
sigue  las  pautas  de  su  hermano  mayor  una  vez  que  comienza  su
andadura política? La respuesta tiene que ser forzosamente ambigua,
puesto  que  Cayo,  aun  siendo  continuador  de  alguna  política  de
Tiberio, por ser su hermano menor y aparente heredero, no centra su
base en las mismas ideas. ¿Por qué entonces Cayo no ayudó a Tiberio
cuando  lo  necesitaba?,  ¿era  impensable  que  Cayo  abandonara  sus
deberes para llegar a Roma en ayuda de Tiberio? No, dado al carácter
de  Cayo.  Llegó  a  hacer  algo  parecido  en  el  año  126,  cuando  era
cuestor en Cerdeña a las órdenes del cónsul Lucio Aurelio Orestes. En
el año 126, el cónsul fue destacado a la isla, puesto que sus habitantes
se rebelaron contra el dominio romano. Mientras tanto, la capital vivía
una  situación  tensa,  y  la  figura  de  Cayo  Graco  era  temida  por  la
influencia  que  tenía.  Con esa  intención,  el  senado  decretó  que  las
tropas tenían que retornar, pero que el cónsul debía permanecer en el
lugar para evitar futuras insurrecciones, aunque la verdadera intención
de la  medida  era  el  mantener  a  Cayo lejos  de  la  ciudad el  mayor
tiempo posible. Sin embargo, Cayo desobedeció las órdenes y volvió a
Roma. Sus enemigos interpretaron el gesto como una debilidad y lo
aprovecharon  para  atacarlo,  puesto  que  incluso  sus  partidarios
comenzaron a dudar de él tras el abandono de una función pública. Sin
embargo, parece que la capacidad oratoria de Cayo bastó para calmar
la  situación.  Consiguió  convencer  a  los  censores  de  que  él  fue  el
agraviado  y  de  la  necesidad  que  tenía  de  defender  su  imagen  en
Roma944.  Este  episodio  refleja  el  temperamento  de  Cayo.  De  una
manera imprudente accede a Roma para defenderse a sí mismo en un

944 Plu. CG 2.

236



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

juicio claramente adverso y plagado de enemigos. Y aunque incluso su
herramienta  más  importante,  la  plebe,  recelaba  de  sus  acciones,
consiguió  salir airoso de  aquella  situación,  por  lo  que  podemos
afirmar, teniendo en cuenta todos los factores adversos que tenía en
este caso, que era un hombre impulsivo. Tras reflexionar sobre este
episodio nos preguntamos: ¿por qué no ocurre lo mismo siete años
antes, cuando su hermano se encuentra en dificultades en Roma? En el
126, Cayo percibe que la influencia de la que goza en la capital puede
menguar y decide volver a Roma para restablecer su posición, en una
acción un tanto temeraria, de la cual se salva gracias a su excelente
capacidad retórica, heredada de sus tutores. En su tribunado militar, en
cambio, su carrera política aún está comenzando, pero su ideario no
coincide  con  el  de  su  hermano.  ¿Por  qué  permanece  Cayo  tanto
tiempo sin responder al asesinato de su hermano cuando él debía ser el
heredero político de Tiberio? Plutarco menciona que Cayo permanece
fuera  de  la  política  dada  su  juventud  y  su  imposibilidad  para
reaccionar, aunque admite que hay gente que opina que la verdadera
razón es que Cayo no compartía la visión de Tiberio945. Esta última
frase  es  importante,  puesto  que  confirma  nuestra  hipótesis  de  la
separación política y moral  de los  dos  hermanos.  Dado el  carácter
temperamental  de Cayo,  es  bastante  probable  que hubiera  vuelto a
Roma en defensa de su hermano si en verdad hubieran compartido
ideario.

Encontramos más ejemplos sobre el carácter de Cayo en Plutarco.
El  autor  menciona  dos  episodios  relevantes946.  El  primero  de  ellos
acontece  en  los  preparativos  de  la  celebración  de  una  lucha  de
gladiadores, que hemos visto en el punto 3.2.1.1.6947. Refresquemos

945 Plu. CG 1.
946 Plu. CG 12-13.
947 En época republicana y hasta la construcción del anfiteatro Flavio, estos espectáculos se

celebraban generalmente en el Foro. Zanker nos muestra un plano detallado del lugar con
la arena, que se construía utilizando tablas de madera para este tipo de actos y tras acabar
volvía a desmontarse; Zanker (2013), 38; véase lámina VIII.

237



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

brevemente  lo  ocurrido;  resulta  que algunos magistrados mandaron
construir unos asientos para poder arrendarlos y así poder lucrarse con
el  espectáculo,  en  contra  de  la  costumbre  establecida  para  estos
eventos948. Disgustado, Cayo intenta convencer a los magistrados de
desmantelar dichos corredores para que la plebe pueda disfrutar del
combate.  Dado  que  no  le  hacen  caso,  Cayo  decide  actuar  por  su
cuenta. La noche anterior al combate, acude al Foro con un grupo de
operarios y desmantelan dichos corredores.  Al día siguiente,  tras la
sorpresa  inicial,  la  plebe  alaba  la  reacción  de  Cayo,  pero  sus
colaboradores  más  cercanos  (otros  nobles)  le  recriminan  su
comportamiento temerario y violento, y debido a este altercado, Cayo
perdió  el  apoyo  necesario  para  ocupar  su  tercer  tribunado.  Según
Plutarco,  Cayo  obtuvo  muchos  votos  pero  de  alguna  forma
consiguieron sabotear la candidatura, aunque el autor no lo confirma.

“Lo cierto es que llevó muy mal el desaire, y a los
contrarios, que se le rieron, se dice haberles respondido,
con  más  aires  del  que  convenía,  que  reían  con  risa
sardónica, por no saber cuán espesas tinieblas les había
preparado con sus providencias”949.

948 No  es  hasta  época  de  Augusto  que  los  senadores  disfrutan  de  un  lugar  destinado
expresamente para ellos en los espectáculos gladiatorios; Suet. Aug. 44.1‐2; D.C. 23.25.1;
López Barja (2017), 53.

949 Plu. CG 12.

238



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

Lám. VIII. Reconstrucción del Foro romano con un anfiteatro de madera950

Este episodio refleja cuál era la base de la política de Cayo: el
favor de la plebe. El siguiente relato trata de la elección del cónsul
Opimio,  contrario  a  Cayo  y  descrito  por  Plutarco  como  “varón
inclinado al gobierno de pocos, y de grande influjo en el senado”951. El
objetivo de Opimio y de los enemigos de Cayo era el de derogar las
propuestas  hechas  por  éste.  Parece  que  tuvieron  una  especial
relevancia en la creación de una colonia en Cartago, puesto que el
proyecto no siguió adelante por falta de apoyo. Con estas acciones los
enemigos de Cayo trataban de enfurecerlo para que cometiera alguna
estupidez.  Parece  que  Cayo  aguantó  durante  un  tiempo,  pero,
presionado por sus amigos y por su compañero Fulvio, le hizo frente

950 Zanker (2013), 38.
951 Plu. CG 11.

239



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

al cónsul. Cuando éste iba a derogar las leyes de Cayo, el lictor Quinto
Antilio es asesinado por lo partidarios de Cayo. Plutarco habla sobre
el  enfado  de  Cayo  por  haber  dado  al  enemigo  la  excusa  que
necesitaba952. ¿Cómo podemos interpretar el episodio? Pienso que el
hecho de que Opimio y sus partidarios intenten que la paciencia de
Cayo se agote, nos sugiere un carácter impulsivo, una debilidad que
sus enemigos quieren aprovechar.

Los ejemplos  tratados (el  abandono de  la  cuestura,  el  sabotaje
realizado contra unos magistrados en el espectáculo de gladiadores y
el tumulto de Opimio) nos reflejan a una persona impulsiva, pero que
no por ello deja de ser consciente del entorno y la situación en la que
se  encuentra.  En  el  primer  caso,  aún  abandonando  su  puesto  y
habiendo recibido el rechazo de sus partidarios es plenamente capaz
de defenderse en un discurso y haciendo parecer que el damnificado
era él. En el caso del tumulto de Opimio él (presionado por su círculo
más  cercano)  es  quien  decide  realizar  alguna  acción  en  contra  del
cónsul. Los enemigos de Cayo son conscientes de su carácter y tratan
de explotar esa faceta para su propio beneficio.

3.2.3.1 - Apoyo: La plebe

“Graco  dirigiéndose  ante  la  asamblea  con  la
intención de destruir a la clase dirigente, y estableciendo
el  gobierno  popular,  habiendo  llegado  el  turno  de
compadecer  y  ser  útil  para  todas  las  partes,  ya  no
disponía  de  compañeros  de  armas  sino  más  bien  de
patrocinadores de sus propios planes audaces.  A juzgar
por lo que parece, soborna a cada uno con la esperanza
de obtener ventajas  para  los particulares,  apoyando las
leyes  propuestas.  Como  quiera  que  sea,  elegidos  los
caballeros  como  jueces,  el  inferior  (los  caballeros)
obtiene el poder sobre la parte ciudadana más fuerte (los

952 Plu. CG 13.

240



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

senadores).  Siendo (los  senadores)  los  mejores  para  el
consejo, rompe la armonía existente entre los caballeros y
senadores, y la multitud (la plebe) reacciona contra uno y
otro. Adueñada la discordia de todos, Cayo se aprovecha
para  conseguir  su  propio  beneficio,  haciendo  uso
reprochable  del  tesoro  público  con  gastos  inoportunos
conllevando a que el pueblo se aparte de la rectitud y lo
vea a él como líder. Habiendo olvidado administrar las
provincias contra la arrogancia de los recaudadores, junto
con los  gobernantes,  provocó el  odio de los  lugareños
hacia los justos (la dominación romana). Estos fatídicos
hechos  corrompieron  las  costumbres  y  también  a  la
soldadesca, guiando desde un principio a la ciudadanía a
la desobediencia. Sin duda habiendo dirigido con altivez
se resisten a las leyes (la plebe), y la conducta destructiva
que estaba al margen de la ley sumerge a la ciudad en un
nuevo entorno de destrucción (traducción propia)”953.

Este fragmento resulta muy interesante en cuanto al análisis del
apoyo del que gozaba Cayo en su carrera. La repercusión de este texto
en cuanto a la visión negativa que ejerce sobre Cayo la explicaremos
más adelante en el punto 3.3. Lo que realmente nos interesa en este

953 Ὅτι  ὁ  Γράκχος  δημηγορήσας  περὶ  τοῦ  καταλῦσαι  ἁριστοκρατίαν,  δημοκρατίαν  δὲ
συστῆσαι,  καὶ  ἐφικόμενος  τῆς  ἁπάντων  εὐχρηστίας  τῶν  μερῶν,  οὐκέτι  συναγωνιστάς
ἀλλὰ καθάπερ αὐθέντας εἶχε τούτους ὑπὲρ τῆς ἰδίας τόλμης. Δεδεκασμένος γὰρ ἕκαστος
ταῖς ἰδίαις ἐλπίσιν ὡς ὑπὲρ ἰδίων ἀγαθῶν τῶν εἰσφερομένων νόμων ἕτοιμος ἦν πάντα
κίνδυνον ὑπομένειν. Τῶν μὲν γὰρ συγκλητικῶν τὸ δικάζειν ἀφελόμενος καὶ ἀποδείξας
τοὺς  ἱππεῖς  κριτάς,  τὸ  χεῖρον  τῆς  πολιτείας  τοῦ  κρείττονος  κύριον  ἐποίησε,  καὶ  τὴν
προϋπάρχουσαν τῷ συνεδρίῳ πρὸς τοὺς ἱππεῖς σύμπνοιαν διαστήσας βαρὺν τὸν ὄχλον
κατ´  ἀμφοτέρων  κατεσκεύασε,  διὰ  δὲ  τῆς  πάντων  διχοστασίας  ἑαυτῷ  δυναστείαν
κατασκευάζων καὶ  τὸ κοινὸν  ταμιεῖον  εἰς  αἰσχρὰς καὶ  ἀκαίρους  δαπάνας  καὶ  χάριτας
ἀναλίσκων εἰς ἑαυτὸν πάντας ἀποβλέπειν ἐποίησε, καὶ τῇ μὲν τῶν δημοσιωνῶν τόλμῃ καὶ
πλεουεξίᾳ τὰς ἐπαρχίας ὑπορρίψας ἐπεσπάσατο παρὰ τῶν ὑποτεταγμένων δίκαιον μῖσος
κατὰ τῆς ἡγεμονίας, τοῖς δὲ στρατιώταις διὰ τῶν νόμων τὰ τῆς ἀρχαίας ἀγωγῆς ἀυστηερὰ
καταχαρισάμενος ἀπείθειαν καὶ ἀναρχίαν εἰσήγαγεν εἰς τὴν πολιτείαν. Τῶν γὰρ ἀρχόντων
καταφρονήσας κατεξανίσταται καὶ τῶν νόμων, ἐκ δὲ τούτων τῶν ἐθῶν ὀλέθριος ἀνομία
καὶ πόλεως ἀνατροπὴ γίνεται; D.S. 34/35.25.1.

241



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

momento  es  cómo  Diodoro  transmite  una  disensión  entre  la  élite
gobernante romana, es decir, entre  equites y  senatores, que proviene
de la ley judicial de Cayo. En un contexto semejante es cuando Cayo
muestra  su  verdadera  fuerza,  enfrenta  a  la  plebe  con  los  demás
elementos de la ciudad, y se proclama como campeón de la misma.

Diodoro trata  de  llamar  nuestra  atención sobre  la  división  que
trajo  la  ley  de  Graco  para  explicar  que  esa  desunión  tuvo  como
consecuencia las derrotas que los romanos sufrieron a manos de los
esclavos  en  la  Primera  Guerra  Servil,  el  autor  no  encuentra  otra
explicación  razonable.  Diodoro  comete  aquí  un  importante  error
cronológico, ya que la guerra terminó al año siguiente del asesinato de
Tiberio, es decir, en 132 y, por lo tanto, se encuentra lejos de la fecha
de promulgación de su controvertida ley del 123954. Diodoro acusa a
Cayo de abandonar las provincias de Hispania y Galia al expolio por
parte de los publicani, aunque esto nunca llegara a ocurrir955. También
le atribuye un gasto innecesario de las arcas públicas956, y de efectuar
reformas que cambian las costumbres militares, como su ley sobre el
reclutamiento en el año 123957.

En su obra Diodoro utiliza una gran cantidad de fuentes, que en lo
que  se  refiere  a  la  Primera  Guerra  Servil,  se  materializa
principalmente en Posidonio.  Desde  que  Gerard  Busolt  planteó  la
cuestión en 1890 mucho se ha escrito de la posible influencia que tuvo

954 Aunque  Diodoro  cometa  un  error  cronológico,  Urbainczyk apunta  a  que  las  disputas
existentes  entre  caballeros  y  senadores  fueron  un  factor  decisivo  para  las  primeras
victorias de los esclavos sublevados; Urbainczyk (2008), 11.

955 Strasburger (1965), 47.
956 Floro  nos transmite parte de su discurso donde exhorta a la plebe a que ellos mismos

deben ser quienes utilicen el erario público. “¿Qué más equitativo que el pueblo, carente
de recursos, vivera de su erario?”;  Quid tam aequum quam inopem populum uiuere ex
aerario suo?; Flor. Epit. 2.1.3.

957 El ejército, como parte fundamental de la sociedad romana y base de su poderío, debería,
en  teoría,  mantener  sus  tradiciones,  las  cuales  la  han  llevado  a  ser  lo  que  era.  La
decadencia y la pérdida del mos maiorum se refleja primero en el ejército, y después, por
extensión, en la política; Botteri, Raskolnikoff (1983), 72.

242



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

Posidonio  de  Apamea  sobre  Diodoro  Sículo958.  Busolt  planteó  su
argumento  en  tres  razones  principalmente:  tema,  escritura  y
pensamiento.  El  tema  tratado  por  los  dos  autores  es  el  mismo,  la
historia  universal,  y  por  ello,  es  inevitable  pensar  que  Diodoro
utilizara  una  fuente  que  se  adaptara  tanto  a  sus  necesidades.  La
escritura es compartida por ambos autores, pues los dos escribían en
griego.  Por  otra  parte  el  pensamiento filosófico que comparten los
acerca aún más959. Estas objeciones han sido criticadas por Botteri y
Raskolnikoff,  quienes  no  comparten  estas  ideas960.  Su  análisis  se
centra  en  estas  tres  bases  que  Busolt  propuso  (tema,  escritura  y
pensamiento), junto con otras consideraciones lingüísticas. Siendo la
obra  de  Posidonio  de  una  rigurosidad  analítica  tan  grande,  resulta
sorprendente que el episodio de los hermanos Graco sea tan breve,
especialmente si tenemos en cuenta la cercanía en el tiempo de los
hechos961.  En cuanto  a  la  escritura,  no  es  de  extrañar  que  los  dos
autores coincidan en el  uso del  griego,  puesto que era el  vehículo
cultural  por  excelencia  y la  lengua más  hablada  en gran  parte  del
Mediterráneo. Por su parte, la filosofía estoica estuvo muy extendida
entre la gente acaudalada de la época962.

En nuestra opinión, y siguiendo aquí la idea de Busolt, diversas
frases,  con  posibles  connotaciones  filosóficas  y  terminología
específica,  apoyan  la  presencia  de  Posidonio963.  Uno  de  los
958 Busolt (1890), 321–349 y 405–438. Botteri, Raskolnikoff (1979), 61-62.
959 Busolt (1890), 322-323.
960 Botteri, Raskolnikoff (1979).
961 Es muy probable que Diodoro, autor del s. I, hubiera conocido a gente que hubiera vivido

ese  período.  También  deberíamos  tener  en  cuenta  la  mayor  cantidad  de  fuentes
disponibles que tendría el autor siciliano a su disposición, como es habitual pensar cuando
nos remontamos a cualquier autor del pasado.

962 “Il n'était pas non plus le seul stoïcien de son temps (…), surtout à une époque où les
hommes  politiques  romains  étaient  pénétrés  de  la  philosophie  du  Portique”;  Botteri,
Raskolnikoff (1979), 139.

963 Edelstein  y  Kidd  ven  también  una  clara  influencia  posidoniana  en  varios  pasajes  de
Diodoro, y las recogen y analizan en su obra; E&K F53, F58, F59, F67, F268, F269,
F274.

243



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

exponentes que encontramos es el término σύμπνοια, esta palabra que
podríamos  traducir  por  armonía,  ya  existe  en  otro  vocablo  griego,
ὁμόνοια. La primera será difícil de encontrar en otros autores salvo en
Posidonio,  quien lo  utilizará con frecuencia964.  Otra  palabra tratada
será τεθηριωμένης, que, a diferencia de la anterior no es exclusiva de
Posidonio, apareciendo en Polibio, pero sí su forma verbal965. Por otro
lado, la oración τὸ πρακτικώτατον τοῦ δήμου καὶ τοῖς βίοις κάρπιμον
resalta  la  valía  de  la  plebs  rustica;  de  este  colectivo  que  parece
olvidado y que quiere rescatar, pues son el reflejo de la antigua moral
romana, de esa uirtus del campesino-soldado perdida con el tiempo966.
Alguna que otra evidencia ha sido señalada como prueba de la huella
del filósofo sirio. Esta se refiere a Pompeyo. Es sabido que Posidonio
admiraba  al  Magno  y  que  mantuvieron  una  estrecha  relación967.
Encontramos algún rasgo posidoniano en los fragmentos referentes a
Pompeyo, puesto que se le atribuyen en su juventud rasgos típicos de
la  antigua  tradición  romana,  rasgos  claramente  favorables  para  el
general  romano968.  Los  debates  terminológicos  son  amplios  en  el
tiempo, así como la procedencia de éstos. Llegamos a la conclusión
de que Posidonio de Apamea sirvió como fuente de inspiración para
Diodoro Sículo, por lo menos en las partes referentes a los hermanos
Graco y a la Primera Guerra Servil969.

964 “I.  Edelstein e  I.  C.  Kidd  (...)  no lo  incluyen  entre  los  fragmentos  posidonianos  (las
Guerras Serviles) (...).  Sí lo atribuye a la Historia de Posidonio W. Theiler (...): el término
súmpnoia lo considera típicamente posidoniano”; López Barja (2007), 140, n. 79.

965 Botteri, Raskolnikoff (1979), 141.
966 Botteri, Raskolnikoff (1979), 141-142.
967 Strasburger (1965), 44.
968 Incluso el trato preferente que recibe el joven Pompeyo, el cual esta acorde con las teorías

de Posidonio de la antigua tradición romana; Strasburger (1965), 44.
969 Diodoro basó su historia universal en Posidonio, continuando con esa misma fuente desde

el libro 32,  es decir, desde donde su anterior fuente,  Polibio,  lo dejó. Las huellas son
palpables y reflejan la idea de la dominación desde un punto de vista estoico: “Incluso
entre los esclavos la naturaleza humana no necesita instructor alguno en la retribución
justa, sea de gratitud o de venganza”; Ὅτι καὶ παρὰ τοῖς οἰκέταις αὐτοδιδακτός ἐστιν ἡ
φύσις εἰς δικαίαν ἀπόδοσιν χάριτός τε καὶ τιμωρίας; D.S. 34/35.2.40 = Const. Exc. 4.384.

244



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

En  cuanto  al  propio  texto,  los  principales  implicados  son  la
oligarquía  conservadora,  heredera  y  responsable  del  mantenimiento
del mos maiorum reflejada en el senado, y Cayo, donde se introduce a
los caballeros y la plebe970. Sin embargo Busolt postula que la palabra
τὸ χεῖρον aludirá al elemento inferior, dada la eterna animadversión
que tendría el senado y la plebe en la historia de Roma, el orden de los
caballeros  perdería  su  denominación  propia  entrando  en  el  grupo
opuesto al de los senadores, es decir, el de la plebe971. La fuerza que
Cayo  hubo  adquirido  resultó  ser  un  serio  problema,  y  aunque  el
senado  intentó  fortalecer  los  vínculos  con  los  caballeros,  le  fue
imposible deshacer lo que el tribuno ya había conseguido972. Cayo se
convirtió entonces en un agitador, porque ataca todos los pilares que
componen la res publica: leyes, tribunales, el tesoro, las provincias y
las alianzas extranjeras son controladas por el populus romano. Si esas
bases cayeran, la instauración de una democracia era posible, objetivo
principal de Cayo973. En cuanto al apoyo de Cayo, Plutarco menciona
que ningún hombre notable, es decir, ningún noble, apoyó la primera
candidatura de Cayo al tribunado, y que éste debió recurrir a la plebe
(en especial a la del campo), llenando el Campo de Marte de votantes.
Sin embargo no consiguió ganar hasta que se celebró la votación por

Podemos afirmar que Diodoro es nuestra fuente  más valiosa para descubrir lo que es
característico de Posidonio y por lo tanto la identificación de fragmentos adicionales en
otras partes de la tradición secundaria; Strasburger (1965), 42.

970 Botteri, Raskolnikoff (1983), 61.
971 τὸ δημοτικόν engloba tanto a caballeros como a la plebe; Busolt (1890), 406; Botteri,

Raskolnikoff (1983), 65.  Autores como Cicerón, Salustio o Plinio relacionaban al orden
ecuestre con la plebe aunque puede que esta separación se provocara precisamente por la
lex iudiciaria; Cic. Leg. 3.19; Sal. Jug. 42.1; Plin. Nat. 33.34.

972 Botteri, Raskolnikoff (1983), 66. Meier opina que Cayo trató de acercar a los caballeros a
su bando sin éxito; Meier (1966), 99. Es probable que ambas cosas sucedieran, es decir,
que los caballeros se apartaran de los senadores, pero que no se unieran con Cayo y la
plebe.

973 Salustio  menciona  estos  pilares  en  el  contexto  del  gobierno  tiránico  de  Sila,  aunque
también pueden adecuarse al contexto gracano; “En manos de uno solo están las leyes, los
juicios, el erario, las provincias, los reyes”;  Leges, iudicia, aerarium, prouinciae, reges
penes unum; Sal. Hist. 1.55.13.

245



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

cuarta vez974.

Lám. IX. Cayo frente a la plebe975

974 Plu. CG 3.1-2.
975 Discurso de Cayo frente a la plebe en el Foro. Creado por Alejandro Merlán Casal, como

parte del trabajo presentado, por el autor de esta tesis, en el congreso “Impact of Empire

246



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

3.2.3.2 - Influencia: Su hermano
En opinión  de  Meier,  Cayo  heredó  el  trabajo  que  su  hermano

realizó976. Como hemos visto, Nicolet cree que la principal influencia
que tuvo Cayo fue el  patriotismo de  Tiberio,  y  utilizó  su  herencia
política  para  su  propia  carrera977. Pero  ello  no  conlleva  que  Cayo
siguiera su misma línea política, la tentativa de Cayo es diferente de
aquella  realizada  por  su  hermano,  aunque  se  autoproclame,
lógicamente,  su  heredero.  Tras  el  asesinato  de  Tiberio,  Cayo
comprende que debe realizar una acción más completa que la de su
hermano,  más  diversificada978.  En  este  sentido,  el  mismo  autor
defiende que Cayo se inspiró en la constitución de Rodas para su lex
iudiciaria.  Para ello  se  basa  en la  embajada  de Escipión  y en dos
textos, el primero de Cicerón y el segundo del Pseudo-Salustio, donde
se menciona específicamente que ésta era la razón979. La idea de una
justicia  ejercida  no  exclusivamente  por  los  senadores  sino  por  el
conjunto  de  los  ciudadanos  procede  de  las  democracias  griegas,  y
precisamente  comienza  a  penetrar  en  Roma  en  esta  época.  Cayo
decide  pasar  esa  decisión  al  pueblo  (aquí  Nicolet  habla  de  plebs
cuando Cayo se lo da a los caballeros), conjunto que en Roma no tiene
un  derecho  igual,  y  se  encuentra  jerarquizado  y  encerrado  en  una
margen estrecha entre derechos y deberes980.

3.2.3.3 - Objetivo: Democratización y tiranía
Cayo pretendía que la plebe obtuviera una mayor participación

política,  y  para  ello  trató  de  desestabilizar a  la  élite  gobernante
mediante su  lex iudiciaria, que trataremos en el punto 3.3. Con esta

XIII: The impact of “Justice” on the Roman Empire”, celebrado en la ciudad de Gante,
Bélgica, entre los días 21-24 de junio de 2017.

976 Meier (1966), 131.
977 Nicolet (1971), 136-137.
978 Nicolet (1971), 167.
979 Cic. Rep. 3.35.48;  Pseudo-Sallust. Ep. Ad Caes. 2.8.
980 Nicolet (1971), 192-194.

247



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

idea en mente, Cayo trató de acercar hacia sí a uno de esos grupos, los
caballeros,  con el objetivo de promover la disensión y que,  de este
modo, la plebe adquiriera una mayor relevancia política en medio del
caos imperante981. Meier sigue esta línea, y asegura que Cayo trató de
buscar el apoyo de los caballeros y un nuevo equilibrio entre éstos y el
campesinado982, con diferentes propuestas y leyes que analizaremos en
el  punto  siguiente  (3.2.3.4),  junto  con  pequeños  gestos  de
acercamiento983. Sin embargo el mismo autor opina que Cayo fracasó
en su intento político, puesto que en lugar de controlar a los senadores
como pretendía, se dio un equilibrio entre el senado y los caballeros a
costa  de  los  provinciales.  Los  intereses  egoístas  también
predominaron entre los caballeros. Debido a que en buena medida esto
era  una  consecuencia  de  la  ley  de  Cayo,  la  lex  iudiciaria,  con  el
tiempo provocó exactamente lo contrario de lo que pretendía984. Los
caballeros dictaban sentencias injustas, y estaban lejos de cumplir las
expectativas de Cayo, ya que, debido a su nueva posición, coartaban
las libertades de las provincias985. Botteri y Raskolnikoff señalan que
estas acciones no hacen más que crear un desprecio en la aristocracia
romana  que  las  fuentes  nos  reflejan.  Se  nos  muestra  a  un  Cayo
tiránico, como es el caso de Diodoro Sículo. No faltan en este autor
alusiones  a  la  dynasteia (δυναστεία),  hybris (ὕβρις)  y  tyrannis
(τυραννίς)986. Diodoro utiliza la palabra tirano para designar a ambos
hermanos,  pero con el  menor de los Graco adquiere otro grado de
significado si nos atenemos a la propia definición del concepto: 

981 Rowland opina que Cayo se basó en tres puntos: 1) en disminuir el poder y la autoridad
del  senado,  2)  incrementando  el  poder  de  los  caballeros,  3)  y  para  ello  basarse  en
aumentar la independencia económica de las clases bajas; Rowland (1965), 373.

982 Meier (1966), 99.
983 Por ejemplo, Cayo dio asientos separados a los caballeros en el teatro; Meier (1966), 73.
984 Meier (1966), 79.
985 Meier (1966), 82-83.
986 Ἑαυτῷ  δυναστείαν  κατασκευάζων;  D.S.  34/35.25.1;  δυναστείας  καὶ  ὕβρεως;  D.S.

34/35.25.2;  ὁ  (…)  τυραννικῶς  ἤδη  διεξάγων;  D.S.  34/35.28a;  τύραννον  ἑαυτὸν
ἀναδεδειχῶς; D.S. 37.9; Botteri, Raskolnikoff (1983), 67.

248



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

“The  common  theme  of  all  these  cases  is  a
presumed  attempt  at  obtaining  the  kingship  via  the
‘purchase’ of popular support. To be the champion of the
populace is the traditional role of the tyrant. Is not the
Roman anti-monarchical tradition better seen as an anti-
tyrannical tradition? We should recall that because Latin
has  no  native  word  for  ‘tyranny’,  the  term  regnum
(‘kingship’) was employed to express this concept. The
characteristic  features  of  (bad)  tyrannical  rule  are  vis,
superbia,  libido and  crudelitas,  all  vices  which
threatened aristocratic  libertas. Thus it could be argued
that the Roman aristocracy feared not so much kingly, as
popular and anti-aristocratic, rule, which would have cut
into their jealously guarded powers and privileges. They
were right to be afraid: the Augustan monarchy brought
the end of aristocratic libertas, and emperors often found
it politically advisable to pander to the Roman mob”987.

La base para el poder del tirano reside en el apoyo popular, que en
el caso de Cayo resulta ser la fuente de su poder988.  Sus conductas
también lo asemejan a la idea del tirano:

“Graco, cuyos partidarios eran numerosos, continuó
resistiéndose;  pero  como  era  constantemente
decepcionado  y  humillado,  comenzó  a  caer  en  una
especie  de  estado  de  locura.  Reuniendo  a  los
conspiradores  en  su  propia  casa,  decidió,  después  de
consultar con Flaco, que debían vencer a sus oponentes
con la fuerza de las armas y atacar a los cónsules y al
senado.  En  consecuencia,  les  instó  a  todos  a  guardar
espadas  bajo  sus  togas,  y  a  que  lo  acompañaran,

987 Lewis (2006), 24.
988 Botteri, Raskolnikoff (1983), 74. Sobre una comparativa de Cayo con otros tiranos véase

Botteri, Raskolnikoff (1983), 73-77.

249



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

prestando  mucha  atención  a  sus  órdenes.  Dado  que
Opimio estaba en el Capitolio debatiendo sobre lo que
debiera  hacerse,  Graco  y  los  demás  descontentos  se
dirigieron al lugar, pero, habiendo encontrado el templo
ocupado y una gran cantidad de nobles reunidos, se retiró
al  pórtico  de  atrás  del  templo,  presa  de  la  agonía  de
espíritu  y  bajo  tormentos  diabólicos.  Mientras  aún  se
encontraba en este estado frenético, cierto Quinto989, un
hombre familiarizado con él, cayó de rodillas y le rogó
que no tomara medidas violentas o irreparables contra la
patria. Graco, sin embargo, actuando abiertamente como
un tirano, lo derribó de golpe y ordenó a sus compañeros
que  lo  despacharan,  y  esto  fue  el  comienzo  de  las
represalias contra sus oponentes. El cónsul, horrorizado,
anunció al senado el asesinato ocurrido, y el inminente
ataque sobre sí mismos”990.

En este fragmento Diodoro nos describe a Cayo como un demente
(λύτταν) debido a los ataques que sufría por parte de sus opositores.
Su demencia crece en cuanto decide realizar atacar al orden imperante,

989 Quinto Antilio. También en Plutarco y Apiano, fuentes más benévolas con Cayo; Plu. CG
13; App. BC 1.25.

990 Ὅτι  πολλοὺς  ἔχων  τοὺς  συναγωνιστὰς  ἀντετάττετο  ὁ  Γράκχος,  καὶ  ἀεὶ  καὶ  μᾶλλον
ταπεινούμενος καὶ  παρὰ προσδοκίαν ἀποπίπτων εἰς  λύτταν τινὰ καὶ  μανιώδη διάθεσιν
ἐνέπιπτε. Συναγαγὼν γὰρ τοὺς συνωμότας εἰς τὴν ἴδίαν οἰκίαν καὶ μετὰ τοῦ Φλάκκου
συνεδρεύσας ἔκρινε τοῖς ὅπλοις δεῖν κρατεῖν τῶν ἀντιπραττόντων καὶ τὰς χεῖρας τοῖς τε
ἄρχουσι  καὶ  τῇ  συγκλήτῳ προσφέρειν.  Διὸ  παρεκελεύσατο  πᾶσιν  ὑπὸ  ταῖς  τηβένναις
φέρειν  ξίφη καὶ  συνακολουθοῦντας  αὐτῷ τὸν νοῦν  προσέχειν  τοῖς  παραγγελλομένοις.
Ὀπιμίου δὲ  βουλευομένου εἰς  τὸ  Καπιτώλιον περὶ  τοῦ συμφέροντος,  ὥρμησεν ἐκεῖσε
μετὰ  τῶν  καχεκτῶν.  Εὑρὼν  δὲ  τὸν  νεὼ  προκατειλημμένον  καὶ  πλῆθος  τῶν  ἀρίστων
ἠθροισμένον ἀπεχώρησεν εἰς τὴν ὀπίσω τοῦ νεὼ στοὰν ἀδημονῶν καὶ ποινηλατούμενος.
Οὕτω δ᾿ αὐτοῦ παροιστρηκότος, Κόιντός τις συνήθειαν ἔχων πρὸς αὐτὸν προσέπεσε τοῖς
γόνασιν  αὐτοῦ  δεόμενος  μηδὲν  βίαιον  ἢ  ἀνήκεστον  πρᾶξαι  κατὰ  τῆς  πατρίδος.  Ὁ  δὲ
τυραννικῶς ἤδη διεξάγων αὐτὸν μὲν προέωσε πρηνῆ ἐπὶ τὴν γῆν, τοῖς δὲ ἀκολουθοῦσι
προσέταξε διαχειρίσασθαι καὶ ταύτην ἀρχὴν ποιήσασθαι τῆς κατὰ τῶν ἐναντιουμένων
τιμωρίας. Ὁ δὲ ὕπατος καταπλαγεὶς τόν τε φόνον ἐδήλωσε τῇ συγκλήτῳ καὶ τὴν κατ᾿
αὐτῶν ἐπίθεσιν; D.S. 34/35.28a = Const. Exc. 3.207.

250



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

congregando a todos los conspiradores en su casa y optando por la
fuerza  como  único  medio  de  vencer  a  sus  oponentes.  Insta  a  los
presentes  a  que  escondan  espadas  bajo  sus  togas  y  que  presten
atención  a  sus  órdenes,  con  la  intención  de  atacar  a  los  cónsules.
Diodoro continúa describiendo a un Cayo homicida y temerario. La
violación flagrante del pomerium por orden de Cayo contrasta con la
narración  del  asesinato  de  Tiberio.  El  mayor  de  los  hermanos  no
provocó el  acto  de  ningún modo,  de  hecho fue  él  quien  sufrió  un
ataque  inesperado991.  Incluso  aquéllos  que  asesinaron  a  Tiberio  no
portaban  otras  armas  que  palos  y  piedras992.  El  trato  de  ambos
hermanos no es  el  mismo,  Cayo decide,  deliberadamente,  violar  el
sagrado recinto del pomerium portando armas en él. Esto coincide con
la interpretación de Nicolet, que ve en las reformas de Tiberio no un
acto revolucionario, más bien como un acto que pudo perfectamente
encajar  dentro  de  los  parámetros  legales  del  momento.  Nicolet  lo
resume de este modo:

“La  loi  agraire,  à  Rome,  met  en  cause  l'ager
publicus,  et  jamais  les  propriétés  privées  ex  iure
Quiritium sur lesquelles s'exerce le dominium absolu

991 “El hijo de este último ya era viejo cuando, a la cabeza del senado, mató por su propia
mano a Tiberio Graco, que aspiraba a la tiranía.”; Ὁ τούτου δὲ υἱὸς πρεσβύτης ὢν τὴν
ἡλικίαν  Τιβέριον  Γράκχον  τυραννεῖν  ἐπιχειρήσαντα  ταῖς  ἰδίαις  χερσὶν  ἀπέκτεινε,
προηγούμενος τῆς συγκλήτου; D.S. 34/35.56. Como podemos apreciar, Diodoro utiliza el
vocablo τυραννεῖν para ambos hermanos.

992 “Los que los acompañaban llevaban mazas y palos de sus casas; ellos mismos, cogiendo
los  trozos  y  las  patas  de  los  asientos  destrozados  por  la  muchedumbre  que  huía,
marchaban contra Tiberio golpeando al tiempo a los que estaban delante de él, causando
su  derrota  y  provocando  una  matanza  (…).  De  sus  compañeros  murieron  más  de
trescientos, golpeados con palos y piedras, ninguno por el hierro”; οἱ μὲν οὖν περὶ αὐτοὺς
ῥόπαλα καὶ σκυτάλας ἐκόμιζον οἴκοθεν.  Αὐτοὶ δὲ τῶν δίφρων καταγνυμένων ὑπὸ τοῦ
φεύγοντος ὄχλου τὰ κλάσματα καὶ τοὺς πόδας λαμβάνοντες ἀνέβαινον ἐπὶ τὸν Τιβέριον,
ἅμα  παίοντες  τοὺς  προτεταγμένους  (…).  Τῶν  δὲ  ἄλλων  ἀπέθανον  ὑπὲρ  τριακοσίους
ξύλοις καὶ λίθοις συγκοπέντες, σιδήρῳ δὲ οὐδείς; Plu. TG 19. 

251



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

et irrécusable du propriétaire”993.

El mismo autor, en cambio, subraya que el objetivo de Cayo era
otorgar  la  soberanía  en materia  financiera  al  pueblo994,  acto  que sí
resulta  más  revolucionario.  Cayo  encaja  en  buena  manera  con  el
peligro que supone para la aristocracia romana su falta de libertas, el
apoyo de Cayo en la plebe y su intento de que ésta obtenga un mayor
peso político culmina en una imagen que se da de él más autoritaria,
tiránica.

3.2.3.4 - Propuestas
Tras determinar el carácter de Cayo analicemos sus propuestas. El

hermano menor sin duda se encuentra con una situación similar,  la
comisión para la repartición de la tierra (creada por Tiberio) sigue en
funcionamiento  tras  su  muerte,  aunque con un escaso poder.  Cayo
enfoca  la  solución  desde  un  prisma  distinto  al  de  su  hermano,  un
enfoque de acuerdo con sus prioridades995.

Administrativas: Intento de cambiar la designación anual de las
provincias consulares que pasarán ahora a elección del senado antes
que  a  los  comicios  consulares996.  Alteración  de  los  comicios
centuriados  hacia  un  modo  más  democrático997.  Propuesta  para
derogar  varias leges  Semproniae.  La  primera  reunión  originó  un
tumulto que desembocó en la posterior muerte de Cayo998.

993 Nicolet (1965), 147. Rich comparte esta misma idea; Rich (2007), 157, n. 9.
994 Nicolet (1979), 298-299.
995 Las primeras medidas de Cayo recogen el legado de su hermano, mostrando cierta piedad

fraternal,  pero  también  tienen  como  objetivo  el  atacar  a  algunos  enemigos  políticos
específicos de su hermano, así como advertir a otros rivales; Sampson (2017), 58.

996 Lex Sempronia de prouinciis consularibus, años 123-122; Cic. Prov. 2.3, 7.17; Cic. Dom.
9.24; Cic. Balb. 27.61; Cic. Fam. 1.7.10; Sall. Iug. 27.3; Rotondi (1990), 311.

997 Rogatio Sempronia de suffragiorum confusione, año 122; Ps. Sal.  de rep. Ord. 2.8; Cic.
Mur. 23.47; Rotondi (1990), 314.

998 Leges Minuciae de legibus Semproniis abrogandis, año 121; Flor. 2.3, 3.15.4; Auct. de vir.
Ill. 65; Oros. 5.12.5; Fest. v. osi pag. 201 M.; Rotondi (1990), 316-317.

252



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

Agraria:  Renovación de la ley agraria  de Tiberio999.  Propuesta
por el tribuno M. Livio Druso, rival de Cayo, para abolir el impuesto o
vectigal sobre las nuevas asignaciones de lotes de tierra1000.  Deroga la
prohibición  de  alienación  de  la  lex  Sempronia sobre  los  fondos
asignados1001.   Ejerció  varias  restricciones  a  la  lex  Sempronia,  los
triunviros  se  mantendrán  en  los  cargos  por  15 años,  se  eliminaron
futuras asignaciones destruyendo el cargo, y se estableció un impuesto
sobre los proletarios1002.

Alimenticia: Reorganización del precio de los alimentos para que
los más pobres tengan la capacidad de acceder a ellos1003. Propuesta
del tribuno M. Livio Druso de repartición de grano gratuito, similar a
la de Cayo1004. Nicolet matiza que toda la población tenía derecho a su
ración, aunque en la práctica solo los más pobres se beneficiaban de
ella1005. Modificó la lex Sempronia eliminando la repartición gratuita y
elevando el precio del grano1006.

Asia:  Los impuestos sobre la  provincia  de Asia,  provincia  que
mayores beneficios proporcionaba al erario público romano, pasarían
a  las  sociedades  de  publicanos  romanos  y  no  a  las  sociedades
provinciales. Esta medida debió de acercar más al orden ecuestre a su
causa,  compuesto  mayoritariamente  por  miembros  de  dichas

999 Lex Sempronia agraria, año 123; App. BC 1.21; Cic. Off. 2.80; Cic. Agr. 2.6.10; Flor. 2.1,
3.13.1; Liv. Epit. 60; Plu. CG 5.1; Vell. 2.6.3; Rotondi (1990), 307.

1000 Rogatio Livia agraria, primeros meses del año 122;  CIL 1 n. 200 lin. 81; Plu.  CG 9.2;
App. BC 1.23; Rotondi (1990), 314.

1001 Lex agraria, circa año 121; App. BC 1.27; Mommsen CIL 1 p. 77; Rotondi (1990), 317.
1002 Lex Thoria agraria, años 119-118; App. BC 1.27; Cic. Brut. 36.136; Cic. Orat. 2.70.284;

Rotondi (1990), 318-319.
1003 Lex Sempronia frumentaria, año 123; App. BC 1.21; Cic. Sest. 48.103; Cic. Tusc. 3.20.48;

Cic. Off. 2.21.72; Cic. Brut. 62.222; Cic.  Font. 39; D.S. 34/35.25.1; Flor. 2.1, 3.13; Liv.
Epit. 60; Plu. CG 5.1; Vell. 2.6.3; Rotondi (1990), 307-308.

1004 Rogatio (?) Livia frumentaria, año 122; Sch. Bob. p. 301 Or.; Rotondi (1990), 315.
1005 Nicolet (1979), 297.
1006 Lex Octavia frumentaria, ¿año 120?; Cic. Off. 2.21.72; Cic. Brut. 62.222; Rotondi (1990),

317.

253



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

sociedades  de  publicanos1007.  En  cuanto  a  la  dominación  política
romana  en  el  territorio,  existe  una  ley  que  podría  adscribirse  al
contexto tratado, aunque existen ciertas dudas. Se cree que esta ley
trataba de mediar entre las disputas de Eumenes III, rey de Bitinia, y
Mitrídates V, rey del Ponto, por el dominio de Frigia, con el objetivo
de  recompensar  a  este  último  por  su  lucha  en  la  guerra  contra
Aristónico, pero, de nuevo, no existe un consenso claro1008.

Ciudadanía  y  aliados:  Permitir  a  los  latinos  la  ciudadanía
durante  su  segundo  tribunado  en  122,  junto  con  el  resto  de  los
habitantes de Italia1009. Propuesta de Livio para conceder a los latinos
el  privilegio  de  la  prouocatio,  por  la  cual  si  un  ciudadano  era
condenado,  éste  podía  pedir  que  un  jurado  popular  revisara  la
condena. Tal vez fuera derogada por la oposición que ejerció Cayo1010.
Entrega a los confederados del derecho a la ciudadanía1011.

Colonias:  Creación de colonias en Tarento y Capua1012. Ley del
tribuno  Rubrio  para  la  creación  de  una  colonia  en  Cartago,
participación  de  Cayo  en  la  medida1013.  Derogación  de  la  anterior
ley1014.  Propuesta  de  Livio  para  tratar  de  emular  la  popularidad de

1007 Lex  Sempronia  de  prouincia  Asia,  año  123;  Cic.  Att.  1.17.9;  Cic.  Ver.  3.12;  Rotondi
(1990), 308-309. López Barja (2004), 115.

1008 Rogatio  Aufeia,  años  123  o  122;  Gel.  11.10.1;  Jean-Louis Ferrary,  "Loi  Aufeia
(ou rogatio Aufeia)  en  faveur  du  roi  du  Pont  Mithridate  V",  en Lepor. Leges  Populi
Romani,  dir.  por Jean-Louis  Ferrary y  Philippe  Moreau. [URL:  http://www.cn-
telma.fr/lepor/notice61/. Última actualización: 02/10/2018].

1009 Plu. CG 5, 8.
1010 Rogatio Livia de prouocatione latinis concedenda, año 122; Plu. CG 9.2; App. BC 1.23;

Rotondi (1990), 315. Sobre ello véase Sherwin-White (1982), 18-31.
1011 Rogatio Sempronia de ciuitate sociis danda, año 122; App. BC 1.23-24; Plu. CG 5.1; Vell.

2.6.2; Rotondi (1990), 316.
1012 Lex Sempronia de coloniis Tarentum et Capuam deducendis,  finales del año 123; Liv.

Epit. 60; Vell. 1.15, 2.6.3; Plu. CG 8.3ss; App. BC 1.23-24; Rotondi (1990), 310.
1013 Lex Rubria de colonia Carthaginem deducenda, año 123; Plu.  CG 10.2; App.  BC 1.24;

App. Pun. 136; Rotondi (1990), 310-311.
1014 Lex Minucia de colonia Carthaginem deducenda (=de lege Rubria abroganda) , año 121;

App. BC 1.24; App. Pun. 136; Oros. 5.11; Rotondi (1990), 316.

254



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

Cayo,  fundando  doce  colonias  en  Italia.  Cayo  interfiere  y  se
suspenderá finalmente1015. junto con otras más1016.

Desconocidas:  Tras retornar de Cartago en 122, Cayo propone
una serie de leyes que se desconocen1017.

Finanzas:  Creación de medidas relativas al rendimiento de las
cuentas de los publicanos1018.

Infraestructuras:  Construcción de  nuevos  caminos1019,  y
graneros. Nicolet ve en la construcción de graneros la búsqueda de
una regularidad en el avituallamiento del grano que la población debía
recibir1020.

Judicial: Se castigaría a los jueces que se dejaran sobornar, pues
parecía una costumbre muy extendida1021. Se añadieron 300 hombres
del orden ecuestre a los 300 que ya ostentaban el cargo de jueces y
que pertenecían al orden senatorial1022. Lex Sempronia iudiciaria, año
122; pueden tratarse de dos leyes distintas, unas versiones afirman que
los  caballeros  tomaron  control  de  los  juicios  expulsando  a  los
senadores1023, mientras que otros apoyan la inserción de los caballeros

1015 Rogatio Livia de coloniis duodecim deducendis, año 122; Plu.  CG 9.2; App.  BC 1.23;
Rotondi (1990), 314-315.

1016 Plu. CG 6, 8.
1017 Plu. CG 12.
1018 Lex Sempronia de nouis portoriis, año 123; Vell. 2.6.3; Cic.  Ver. 3.12; Cic.  Att. 1.17.9;

Rotondi (1990), 311.
1019 Lex Sempronia uiaria?, años 123-122; App. BC 1.23; Plu. CG 6.2; Rotondi (1990), 311-

312.
1020 Nicolet (1979), 299.
1021 López Barja (2004), 114.
1022 Rogatio Sempronia iudiciaria, año 123; Flor. 2.1, 2.5, 3.13.1, 3.17.3; Liv.  Epit. 60; Plu.

CG 5.1; Rotondi (1990), 308. También  en: Jean-Louis Ferrary,  "Loi Sempronia (plutôt
qu’Acilia) de repetundis (pl. sc.) Loi Sempronia (pl. sc.) sur la composition de l’album
iudicum?",  en  Lepor.  Leges  Populi  Romani,  dir.  por  Jean-Louis  Ferrary  y  Philippe
Moreau.  [URL:  http://www.cn-telma.fr/lepor/notice682/.  Última  actualización:
02/10/2018].

1023 App.  BC 1.22; Varro ap. Nonium 2 p.  52M.; DS 35.25.1; Vell.  2.6.3; Plin.  Nat.  33.1.
(6).34; Tac. Ann. 12.60; Flor. 2.5, 3.17.3; Cic. Ver. 38; Ps. Ascon. p. 103, 145 Or.; Rotondi
(1990), 313-314.

255



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

sin  una  necesaria  expulsión  del  orden  senatorial1024.  Se  reforzó la
norma  de  la  prouocatio,  y  se  trató  de  evitar  que  ésta  se  pudiera
equiparar con la perduellio, alta traición que normalmente se atribuía a
los generales1025. Se trajo del ostracismo a Popilio, que fue expulsado
por Cayo1026. Se trató la forma en que serían tratados los condenados
por los jueces1027.  Más tarde otras leyes se inspirarían en la reforma
judicial de Cayo1028.

Militar:  Proposición de Cn. Marcio Censorino (pretor  en 123)
para disminuir  la  edad de reclutamiento establecida por los  tribuni
militum de elección popular,  relacionada con la ley de Cayo1029.  El
erario público se encargaría de la repartición del vestuario necesario
sin  que  ello  afectase  al  stipendium  de  los  soldados.  No  se  podría
reclutar a menores de 16 años1030.
1024 Liv. Epit. 60; Plu. CG 6; Rotondi (1990), 313-314.
1025 Lex Sempronia de capite ciuis romani, año 123; Cic.  Rab. Perd. 4.12; Cic.  Clu. 55.151;

Cic. Ver. 5.163; Cic. Catil. 1.11.28, 4.5.10; Gell. 10.3.13; Plu. CG 4; Rotondi (1990), 309-
310.

1026 (?) Lex Calpurnia de P.  Popilio Laenate reuocando,  año 120; Cic.  Brut.  34.128; Cic.
Dom. 32.87; Cic.  Red. Sen. 15.38; Cic.  ad Quirit. 3.6, 4.10; Sch. Bob. p. 347; Rotondi
(1990), 317. También en: Jean-Louis Ferrary, "Loi Sempronia d’interdictio aqua et igni
contre P. Popillius Laenas (pl. sc.)", en Lepor. Leges Populi Romani, dir. por Jean-Louis
Ferrary  y  Philippe  Moreau.  [URL:  http://www.cn-telma.fr/lepor/notice906/.  Última
actualización: 01/10/2018].

1027 Lex Sempronia de sicariis et ueneficiis?, año 123; Cic.  S. Rosc. 4.11; Cic.  ND 3.30.74;
CIL I  p.  279 n.  9;  Cic.  Fin.  2.16.54;  Cic.  Clu.  55.151,  56.154;  Rotondi  (1990),  310.
También en: Jean-Louis Ferrary, "Loi Sempronia sur la répression du meurtre judiciaire
(pl.  sc.)",  en Lepor. Leges  Populi  Romani,  dir.  por Jean-Louis  Ferrary y  Philippe
Moreau. [URL:  http://www.cn-telma.fr/lepor/notice677/.  Última  actualización:
02/10/2018].

1028 Lex Acilia de pecuniis repetundis, poco antes del año 111;  Cic.  Ver.  2.51-52; Cic.  Ver.
2.1.26; Ps. Ascon., p. 221 St.; Ps. Ascon., p. 231 St.;  Jean-Louis Ferrary, "Loi Acilia de
pecuniis  repetundis (pl.  sc.)",  en Lepor. Leges  Populi  Romani,  dir.  por Jean-Louis
Ferrary y Philippe  Moreau. [URL:  http://www.cn-telma.fr/lepor/notice3/.  Última
actualización: 02/10/2018].

1029 Rogatio Marcia de tribunis militum?,  ¿año 123?; Charis. p. 208 Keil; Rotondi (1990),
311.

1030 Lex Sempronia militaris, año 123; D.S. 34.25.1; Liv. 25.5; Plu. CG 5.1; Plb. 6.39; Rotondi
(1990), 308.

256

http://www.cn-telma.fr/lepor/notice3/?para=C.%20Gracchus&searchType=occ


Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

Sobre el cargo: Si un magistrado era privado por el pueblo de su
cargo no podría volver a ser elegido1031. Si un magistrado desterraba o
condenaba a un ciudadano sin un juicio previo, sería depuesto1032. Se
recurrió a una  quaestio extraordinaria contra P. Popilio Laenate, por
haber instituido un proceso contra la ley de Tiberio1033.

3.2.4 - Legado
Como puede apreciarse, la actividad política de Cayo fue mayor

que la de su hermano1034. A diferencia de Tiberio, Cayo fue tribuno
durante dos años (123-122), por lo que dispuso de más tiempo. De
igual modo, rescató parte del proyecto político de su hermano, dado
que era su heredero político directo,  aunque sus intenciones fueron
otras. Dentro de las diferentes propuestas se aprecia un claro matiz
populista, puesto que la plebe es la base del poder de Cayo y como
tribuno de la plebe se vuelca en su bienestar1035. Con la finalidad de
que  no  vuelva  a  ocurrir  acto  semejante  al  que  su  hermano  y  sus
partidarios  sufrieron,  Cayo  promulga  unas  leyes  que  protegen  al
ciudadano de los posibles abusos que un magistrado pueda cometer.
Sin embargo la ley que más polémica suscitó en general fue la  lex
iudiciaria. Con esta ley Cayo no hace más que acrecentar la tensión
existente entre el orden senatorial y el ecuestre.  La lex iudiciaria del

1031 Jean-Louis  Ferrary,  "Loi  Sempronia  interdisant  la  prononciation  d’une  condamnation
capitale contre un citoyen romain par un tribunal qui n’a pas été institué par le peuple (pl.
sc.)",  en Lepor.  Leges Populi  Romani,  dir.  por Jean-Louis  Ferrary y Philippe Moreau.
[URL: http://www.cn-telma.fr/lepor/notice905/. Última actualización: 02/10/2018].

1032 Lex Sempronia de abactis, año 123; Plu. CG 4.1; 308.
1033 Lex Sempronia de P. Popilio Laenate, año 123; Cic.  Dom. 31.82; Cic.  Rep. 1.3.6; Cic.

Clu.  35.95; Cic.  Rab.  4.12; Cic.  Brut.  34.128; Cic.  Leg.  3.11.26; Cic.  Ver.  5.163; Cic.
Catil. 1.11; Cic. Amic. 11.37; Gel. 1.7.7, 11.13.1; Rotondi (1990), 309.

1034 “No  había  nada  que  no  cambiara,  no  dejaba  nada  tranquilo,  nada  sin  inquietud,  en
definitiva no mantenía nada en su sitio”; nihil immotum, nihil tranquillum, nihil quietum,
nihil denique in eodem statu relinquebat; Vell. 2.6.3.

1035 Las  leyes  sobre  el  alimento,  el  reclutamiento,  la  ciudadanía  tienen  como objetivo  el
acercamiento de la plebe a la política de Cayo, política interpretada como “demagógica”
por una larga tradición historiográfica; Nicolet (1979), 298.

257



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

122  es  tomada  por  Diodoro  y  Varrón como el  primer  episodio  de
disputa  civil  que  ocurrió  en  Roma,  pasaremos  a  analizarlo  más
adelante1036.

Cayo aprendió de lo sucedido con su hermano mayor, por lo que
trató de realizar unas contramedidas legales para su protección y la de
aquellos  que  se  encontraban  en  condiciones  similares.  Es  en  este
contexto en el que encajan las diferentes medidas que tomó respecto a
los cargos1037. Como señala Pina Polo, la respuesta del senado no se
hizo esperar y ésta no fue legal, sino política. El senado gozaba de la
capacidad  de  suspender  los  derechos  que  la  ciudadanía  romana
otorgaba,  en  casos  de  extrema emergencia.  Pero  esta  característica
nunca fue regulada por una ley concreta que estipulara la jurisdicción
de los magistrados, sus limitaciones y demás parámetros, por lo que la
inexistencia de una regulación de tipo legal conducía a una ausencia
de condena judicial. El senatus consultum ultimum se convierte así en
una  medida  arbitraria,  sin  unos  marcos  bien  definidos,  y  que  no
acarrea ninguna clase de consecuencia, dando al senado la impunidad
total  en  cuanto  se  decida  que  un  estado  de  emergencia  existe.
Normalmente el procedimiento a seguir consistía en el apresamiento
del  individuo o de los individuos y su ejecución sin juicio alguno.
Estos individuos, al  alterar el  orden de la  res publica,  dejan de ser
parte de la misma para poder ser tratados como foráneos sin derecho
alguno1038. Es en este contexto político donde encontramos el primer
caso de suicidio como sentencia de muerte, en el año 121, cuando se
le ofrece a un colaborador de Cayo el derecho a suicidarse antes que
verse obligado a sufrir la ejecución pública1039.

Tras el asesinato de Tiberio no existió ningún tipo de recuento de
lo ocurrido. El senado fue consciente de que era vital para defender
sus intereses que la  damnatio memoriae se promoviera, y lo llevó a
1036 En el punto 3.3.
1037 Plu. CG 4.
1038 Pina Polo (2016), 11-12.
1039 App. BC 1.26; Griffin (1986b), 192-193.

258



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

cabo  tras  el  fatal  desenlace  de  Cayo.  Se  crea  así  una  identidad
vencedora que trata de reunir a los vencedores, mientras que humilla a
aquellos  vencidos.  Para  ello  se  construyó  un  templo  dedicado  a
Concordia en la parte occidental del Foro, a cargo de Opimio, que
pasó a ser el símbolo de la derrota, no solo de Cayo, sino de ambos
hermanos1040. Tras todo el revuelo que supuso el final de la república,
el  término  concordia  caerá  en  desuso  con  Augusto,  que  decidió
cambiarlo por pax1041. Pero gran parte de la popularidad de los Graco
seguía vigente.  Plutarco nos cuenta,  seguramente en un período de
tiempo muy cercano al asesinato de Cayo, que la plebe erigió estatuas
de ambos hermanos en los lugares públicos, sacralizaron los lugares
donde fueron asesinados e incluso realizaban ofrendas y sacrificios1042.
Estas estatuas, probablemente, eran de pequeños bustos o imágenes de
los hermanos, debido al origen humilde de quienes las fabricaban, por
lo que la desaparición total  de éstas por parte del senado resultaría
imposible, aunque no se conserve ninguna evidencia de alguna orden
emitida con este fin. Por lo tanto, el culto a los hermanos perdura en el
tiempo, haciéndose eco de que la memoria colectiva no olvidaba el
episodio a pesar de las antagónicas intenciones del senado1043.

En  cuanto  al  legado  de  ambos  hermanos,  la  comisión  agraria
seguirá  en  funcionamiento  unos  cuantos  años.  Como señala  López
Barja  de  Quiroga,  tras  la  muerte  de  Cayo,  la  facción  antigracana
obstaculiza las labores de la comisión hasta su misma desaparición,
junto  con  la  creación  en  111  de  una  medida  de  contrarreforma
definitiva, por la cual se privatizaría el  ager publicus  que en aquel
momento ocupaban los particulares1044. La comisión encargada de la
repartición proseguirá, tras la desaparición física de los Graco, por un

1040 Pina Polo (2016), 13.
1041 Gallia (2012), 54.
1042 Plu. CG 18.2.
1043 Pina Polo (2016), 19-20.
1044 López Barja (2004), 116-117.

259



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

período de dieciocho años; según Apiano, entre el 133 y el 1161045.
Apiano nos describe toda esta situación de la siguiente forma:

“Así  finalizó la sedición del  segundo Graco.  Poco
tiempo  después,  fue  aprobada  una  ley  por  la  que  se
permitía  a  los  propietarios  vender  la  tierra,  cuya
inalienabilidad  había  sido  objeto  de  litigio,  pues  esto
también estaba prohibido por la ley del primer Graco. Y,
de  inmediato,  los  ricos  comenzaron  a  comprar  sus
parcelas a los pobres, o se las quitaron por la fuerza con
pretextos diversos. La condición de pobre, pues, llegó a
ser todavía peor, hasta que Espurio Torio, tribuno de la
plebe, presentó una ley proponiendo suspender el reparto
del agro público y que éste fuera de los que poseían, que
tendrían que pagar por él un tributo que sería distribuido
al pueblo... (estos tributos) los abolió, poco después, otro
tribuno de la  plebe,  y  el  pueblo se  vio desposeído por
completo de todo”1046.

Siguiendo a Apiano y al análisis de López Barja, existe un grave
conflicto  entre  ricos  y  pobres,  donde  el  primer  grupo  supera  al
segundo y actúa con tres medidas específicas: 1) Permitir que los lotes

1045 App. BC 1.27.
1046 Καὶ ἡ στάσις ἡ τοῦ δευτέρου Γράκχου ἐς τάδε ἔληγε. Νόμος τε οὐ πολὺ ὕστερον ἐκυρώθη

τὴν γῆν, ὑπὲρ ἧς διεφέροντο, ἐξεῖναι πιπράσκειν τοῖς ἔχουσιν. Ἀπείρητο γὰρ ἐκ Γράκχου
τοῦ προτέρου καὶ τόδε. Καὶ εὐθὺς οἱ πλούσιοι παρὰ τῶν πενήτων ἐωνοῦντο, ἢ ταῖσδε ταῖς
προφάσεσιν  ἐβιάζοντο.  Καὶ  περιῆν  ἐς  χεῖρον  ἔτι  τοῖς  πένησι,  μέχρι  Σπούριος  Θόριος
δημαρχῶν εἰσηγήσατο νόμον, τὴν μὲν γῆν μηκέτι διανέμειν, ἀλλ᾿ εἶναι τῶν ἐχόντων, καὶ
φόρους ὑπὲρ αὐτῆς  τῷ δήμῳ κατατίθεσθαι  καὶ  τάδε  τὰ χρήματα χωρεῖν  ἐς  διανομάς.
Ὅπερ  ἦν  μέν  τις  τοῖς  πένησι  παρηγορία  διὰ  τὰς  διανομάς,  ὄφελος  δ᾿  οὐδὲν  ἐς
πολυπληθίαν.  Ἅπαξ  δὲ  τοῖς  σοφίσμασι  τοῖσδε  τοῦ  Γρακχείου  νόμου  παραλυθέντος,
ἀρίστου καὶ ὠφελιμωτάτου, εἰ ἐδύνατο πραχθῆναι, γενομένου, καὶ τοὺς φόρους οὐ πολὺ
ὕστερον  διέλυσε  δήμαρχος  ἔτερος,  καὶ  ὁ  δῆμος  ἀθρόως  ἁπάντων  ἐξεπεπτώκει.  Ὅθεν
ἐσπάνιζον ἔτι μᾶλλον ὁμοῦ πολιτῶν τε καὶ στρατιωτῶν καὶ γῆς προσόδου καὶ διανομῶν
καὶ  νομῶν,  πεντεκαίδεκα μάλιστα  ἔτεσιν  ἀπὸ  τῆς  Γράκχου νομοθεσίας,  ἐπὶ  δίκαις  ἐν
ἀργίᾳ γεγονότες; App. BC 1.27.

260



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

de  ager  publicus que  la  comisión  agraria  había  repartido  pudieran
venderse  o  donarse.  2)  El  tribuno  Esporio  Torio  canceló  el
funcionamiento de la comisión,  denegando nuevas reparticiones del
ager publicus, pero se reconocía las ya realizadas anteriormente, que
ahora deberían pagar una pequeña tasa. 3) Cancelación del pago de la
tasa mencionada1047.

3.3 - VARRÓN Y SU VISIÓN PLATÓNICA DEL CAMBIO CONSTITUCIONAL

Varrón escribió un pasaje de gran importancia para nosotros en el
libro IV de su De uita populi Romani, que  abarca el periodo desde el
133, hasta la guerra civil entre César y Pompeyo1048. Por desgracia este
pasaje se ha conservado de forma fragmentaria, y únicamente de la
mano de Nonio debido a que la palabra “bicéfalo” era utilizada de
forma inusual:

“Varrón, en el libro IV de Sobre la vida del pueblo
romano, muestra que también puede decirse ‘bicéfalo’ de
cosas  incorporales:  ‘les  daba  esperanzas  de  que  no
habrían  de  pagar  más  de  lo  que  quisieran;  el  injusto
confió los  juicios  al  orden ecuestre  e hizo una ciudad
bicéfala, fuente de las discordias civiles’”1049.

El llamado “injusto” (iniquus) no es otro que Cayo, quien gracias

1047 López Barja (2004), 117. El autor identifica la ley mencionada por Apiano con la del 111,
siguiendo la idea de Crawford (RS I.2), que se basa en Cicerón y en el reverso de la tabla
Bembina; Cic. Brut. 136.

1048 Von Albrecht (1997), 560. Sobre la biografía de Varrón véase Drummond (2013), 412-
415. El autor no incluye ningún pasaje del de uita populi Romani entre los fragmentos que
recoge porque considera que tienen un carácter más anticuario que histórico; Drummond
(2013),  417.  Sobre  la  obra  de  Varrón,  véanse  Rawson  (1985),  240-243,  y  Salvadore
(2004).

1049 Bicipitem quod incorporatum est posse dici Varro de uita populi romani lib. IIII aperuit:
In  spem adducebat  non  plus  soluturos  quam uellent;  iniquus  equestri  ordini  iudicia
tradidit ac bicipitem ciuitatem fecit, discordiarum ciuilium fontem; fr. 425 Salvadore = fr.
114 Riposati = Nonio p.728,19L.

261



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

a su lex iudiciaria transfirió los jurados de los casos de repetundis al
ordo  equester,  como  hemos  visto  en  el  punto  3.2.3.4  sobre  las
diferentes  propuestas  de  Cayo1050.  Este  adjetivo  no  es  utilizado  de
forma aleatoria por el autor, sino que trata de volver en contra de Cayo
aquello  que  precisamente  perseguían  las  reformas,  la  aequitas1051.
Floro  confirma  que  el  injusto  es  Cayo,  al  retomar  la  metáfora
varroniana un poco más adelante:  “mediante una ley judiciaria,  los
Graco  habían  dividido  al  pueblo  romano  y  convertido  a  la  ciudad
única  en  bicéfala”1052.  A continuación,  deja  claro  a  qué  división  se
refiere, señalando el poder excesivo de los equites, que saquean la res
publica en su beneficio, en contraste con la impotencia del senado. La
comparación del gobierno con la cabeza es utilizada en más ocasiones
por Varrón, como en su crítica sobre la alianza entre Pompeyo, César
y Craso en el  61,  en un panfleto del que solamente se conserva el
título: Tricáranos o Triple cabeza1053.

No obstante, Varrón no fue el único autor que recurrió a la imagen
de la bicefalia para tratar de transmitir la división interna de la ciudad.

1050 Nicolet  realizó  un  detallado  análisis  sobre la  primera  parte  del  pasaje  de  Varrón  que
conocemos gracias a Nonio, y ve en él una referencia a la lex frumentaria de Cayo: “les
dio la esperanza de pagar lo que quisieran porque ellos fijarían el precio del grano por ley,
entendiendo este “querer” en el sentido más técnico-legislativo, pues remite a la voluntad
del pueblo (uelitis iubeatis Quirites), es decir, la propia lex frumentaria”; Nicolet (1979),
276-300. Así pues, Varrón mencionaba esta controvertida ley gracana, objeto de furiosas
críticas por los optimates, pero no atribuía tanto a ella las discordias civiles, la stasis, sino
más bien a otra, a la lex iudiciaria.

1051 Flor.  2.1.  Iniquus según el  OLD (s.v.  5b),  como  adjetivo  substantivado,  se  refiere  al
enemigo o contrario: “a prejudiced or unsympathetic person, ill-wisher”.

1052 Iudiciaria  lege  Gracchi  diuiserant  populum  Romanum  et  bicipitem  ex  una  fecerant
ciuitatem; Flor. 2.5.3.

1053 “Un  escritor  romano,  Varrón,  abarcando  esta  coalición  en  un  solo  libro  escribió
Tricáranos”; App. BC 2.9. Rawson duda de que fuera un ataque contra el llamado Primer
Triunvirato por la amistad que unía a Varrón con Pompeyo; Rawson (1985), 216, n. 8. El
argumento es muy débil: la amistad con Pompeyo no evitó las durísimas críticas de que le
hizo objeto Cicerón (por ejemplo; Cic.  Att.  2.8.1, 2.9.1, 2.12.1, 2.17.1, 2.21.1, etc.), en
cartas a Ático, cierto es, no en una obra pública, pero conviene recordar que las cartas
entonces no eran privadas en el sentido que nosotros le damos. Véase Akar (2013), 137.

262



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

Cicerón, en su De diuinatione, nos transmite mediante la defensa de la
adivinación que hace Quinto Cicerón el siguiente portento: “cuando
una  niña  nacía  con  dos  cabezas:  habrá  sedición  entre  el  pueblo  y
seducción  y  adulterio  en  casa”1054.  La  interpretación  que  se  realiza
vincula a  la  sedición en la  ciudad con la  inmoralidad femenina1055.
Veleyo Patérculo también  utiliza la  misma metáfora,  aunque en un
sentido distinto, ya que las dos cabezas son ahora César y Pompeyo,
enfrentados entre sí en la batalla de Farsalia1056. La lectura de Veleyo
resulta  más  sencilla  que  la  de  Varrón,  pues  este  último  emplea  la
metáfora para hacer referencia a una realidad incorpórea, a dos grupos
sociales, mientras que Veleyo lo personifica en dos individuos.

No se conoce la fecha de composición del De uita populi Romani,
aunque comúnmente se establece la década de 49-40, incluso se puede
concretar a los años posteriores al asesinato de César1057. Escribiendo,
por  lo  tanto,  desde  la  experiencia  de  aquellos  años  convulsos,
recordemos que desempeñó un papel no muy airoso como comandante
de  las  fuerzas  pompeyanas  en  la  Hispania  Ulterior,  en  este  pasaje
Varrón establece un vínculo directo entre la ley judiciaria gracana y
una genérica, pero letal discordia civil. Da la impresión de que el autor
expone aquí los fundamentos de lo que será el núcleo principal del
cuarto libro, la crítica al lujo y a la corrupción que se ha apoderado de

1054 Et si puella nata bíceps esset, seditionem in populo fore, corruptelam et adulterium domi;
Cic. Div. 1.121.

1055 López Barja (2007), 101-102.
1056 …conlisa inter se  duo rei publicae capita effosumque alterum Romani imperii  lumen;

Vell. 2.52.3.
1057 Para establecer la fecha de publicación solo contamos con un par de referencias internas:

en fr.429 Salvadore (= 118 Riposati = Non. p.368.13) se mencionan los planes de César
para iniciar la campaña en Hispania dentro de la guerra contra Pompeyo, lo que la sitúa
después del 49, mientras que ha de ser anterior a la muerte de Ático en el 32, pues le
estaba dedicada la obra como vemos por fr. 283 Salvadore (= 1 Riposati = Char. Gramm.
p.161.1). En el fr. 431Salvadore (= 120 Riposati = Nonio p.301.5) hay una críptica alusión
al final de una “horrible guerra”, que puede tal vez referirse a la batalla de Munda, en
marzo del 45:  ita huius belli horribilis finis facta (Nonio recoge el pasaje únicamente
porque Varrón asigna a finis el género femenino, en contra del masculino habitual).

263



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

los romanos, conduciendo al lector a través de las guerras civiles y su
posterior  desmoronamiento1058.  El  objetivo  de  Varrón  no  es
historiográfico, sino el de describir la civilización y cultura romanas,
en especial las más antiguas, desde un punto de vista anticuarista que
le es característico. No faltan las referencias al calendario en su obra,
es  decir,  relativas  a  ciertas  festividades,  junto  con  explicaciones
etimológicas1059.

El  fragmento  tratado  nos  muestra  escuetamente  las  ideas  de
Varrón acerca de la caída de la república. Aunque las guerras civiles
de los años 40 puedan retrotraerse a la alianza del 61 entre Pompeyo,
César  y  Craso  (recordemos  la  mención  al  Tricáranos),  la  raíz  del
problema se sitúa mucho más atrás. Ese punto de la historia romana
no será otro que la ley gracana, donde el autor adapta la concepción
griega de stasis a una realidad romana, utilizando para ello el término
discordiae1060. Salustio se asemeja a Varrón en este sentido, puesto que
el de Amiterno colocó como punto de partida de la discordia la guerra
de Yugurta,  desde el cual comenzó a crecer la tensión:  contentio –
ciuilia studia – bellum1061.  La diferencia entre ambos reside en que
Salustio  sitúa  el  origen  de  la  discordia  civil  en  la  soberbia  de  la
nobilitas, mientras que Varrón lo achaca a la ley de Cayo y la división
que ésta produce en aquellos que gobiernan.

Por  lo  tanto,  Varrón  nos  presenta  una  ciudad  donde  el
enfrentamiento entre el orden ecuestre y el senatorial divide a aquellos
que  la  gobiernan.  El  origen  de  esta  crítica  que  se  centra
exclusivamente  en  Cayo  y que  resulta  casi  única  en  la  fuentes,  es

1058 La crítica al lujo del presente, mediante el contraste con la frugalidad del pasado, aparece
en toda la obra, como puede verse en Non. p.239,14, del libro I, en el que menciona las
estatuas de Júpiter que se hacen “ahora” en marfil, oro o bien mármol.

1059 Calendario: fr. 297-300 Salvadore (=18, 22, 19 y 21 Riposati).
1060 El mencionado punto es calificado por Cicerón como una crisis abierta, en función de la

intensidad y amplitud de la stasis: “Son ellos los que son fuente de odio, de conflictos, de
sedición  y  de  guerra”; ex  cupiditatibus  odia,  discidia,  discordiae,  seditiones,  bella
nascuuntur; Cic. Fin. 1.44; cfr. Moatti (2018), 227, n. 2.

1061 Sall. Iug. 5.1-2.

264



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

incierto1062. Mebane lo relaciona con la famosa escena de Catilina, que
en julio del año 63, proclamó ante el senado lo siguiente: “dos cuerpos
hay en la res publica, uno frágil y con la cabeza débil, y el otro fuerte,
pero sin cabeza; a este último, si lo consideraban merecedor de ello,
no había de faltarle cabeza mientras él viviese”1063. Las palabras de
Catilina reflejan la tradicional división romana entre el pueblo, fuerte
pero sin cabeza, y el senado, dirigido por los cónsules. Sin embargo, la
lectura de Mebane no es acertada, puesto que Varrón se refiere a los
comitia, y no a los  iudicia, aludiendo específicamente a un conflicto
nuevo, que surge ahora, entre el senado y los equites.

El  origen de la  reflexión de Varrón debemos encontrarlo en la
filosofía, concretamente en el platonismo, que Agustín de Hipona le
adscribe a Varrón:

1062 Wiseman  señala  que  solo  otro  autor  culpa  a  Cayo  Graco  por  haber  destruido  la
constitución, pero tomando la inspiración del propio Varrón: D.H. 2.11.2-3. Esto no es del
todo cierto, pues Diodoro Sículo (Posidonio) mantiene una línea parecida, como veremos
más adelante. Igualmente es difícil de aceptar la interpretación que hace Wiseman según
la cual Varrón inculparía a la aristocracia, a su arrogancia y avaricia, por la destrucción de
la república, en la misma línea de Salustio o Lucrecio. No cabe duda, en el fragmento
citado y en el pasaje de Dionisio de Halicarnaso, de que la responsabilidad recae sobre “el
injusto”, es decir,  sobre el  menor de los Graco.  Véase Wiseman (2010),  25-44. Lucio
Ampelio divide en cuatro las sediciones sufridas, la primera será la producida por Tiberio
y la segunda por su hermano Cayo: “Hubo cuatro sediciones en Roma: la primera sedición
fue la de Tiberio Graco que Escipión Nasica, habiendo reunido una tropa, aplastó en el
Capitolio y sacudió el equilibrio de la ciudad sobre el orden judicial y la agricultura; el
segundo fue  el  de [Cayo] Graco,  el  hermano de Tiberio,  quien provocó  una sedición
similar  con  nuevos  problemas,  y  el  cónsul  Opimio  lo  aplastó  en  el  Monte  Aventino,
después de que los esclavos fueran llamados a la libertad, y con la ayuda de su suegro
Décimo Bruto Galaico”; Seditiones in urbe quattuor: prima seditio Tiberi Gracchi quem
de iudiciariis et agraris legibus statum ciuitatis mouentem Scipio Nasica facta manu in
Capitolio oppressit; secunda seditio [C.] Gracchi fratris eius quem ob similes largitiones
nouos  motus  excitantem  Opimius  consul  cum  Decimo  Bruto  Callaecio  socero  eius
conuocatis ad pilleum seruis in Aventino monte oppressit; Amp. 26; Salvadore (2004),
128.

1063 Tum  enim  dixit  duo  corpora  esse  rei  publicae,  unum debile  infirmo  capite,  alterum
firmum sine capite; huic si ita de se meritum esset, caput se uiuo non defuturum; Cic.
Mur. 51. Plutarco reproduce también estas supuestas palabras de Catilina explicando que
con ellas se refería al senado y al pueblo; Plu. Cic. 14.7; Mebane (2016), 198, n. 29.

265



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

“Que  estas  eran  las  doctrinas  y  enseñanzas  de  la
Academia antigua lo atestiguará Varrón, apoyándose en
Antíoco,  maestro  de  Cicerón  y  suyo  también,  si  bien
Cicerón quiere  hacer  que parezca en muchas cosas  un
estoico más que un miembro de la Academia antigua”1064.

Se  encuentra  también  un  interesante  paralelismo  en  la
comparación entre cabeza y gobierno, cabeza que Platón situaba como
residencia  del  alma  racional  del  hombre,  que  es  inmortal1065.  Los
estoicos discrepaban de Platón en este punto,  y creían que la parte
deliberativa del alma residía no en la cabeza, sino en el corazón1066. En
caso de que Varrón hubiera seguido a los estoicos, la metáfora hubiera
resultado  similar  a  aquélla  del  poeta  Ennio,  que  decía  tener  tres
corazones por ser capaz de hablar tres lenguas, el griego, el osco y el
latín1067. A la ciudad gracana, por el contrario, le sobraban cabezas, no
corazones.

También  encontramos  otro  paralelismo  entre  el  fragmento
varroniano y el mito de los metales de Platón. El ateniense explica en
su  Kallipolis  que el origen de la ciudad se debe a la necesidad que
tiene el  hombre de ayuda para subsistir1068.  Éste,  en su estado más
1064 Haec  sensisse  atque  docuisse  Academicos  ueteres  Varro  adserit,  auctore  Antiocho,

magistro Ciceronis et suo, quem sane Cicero in pluribus fuisse Stoicum quam ueterem
Academicum uult uideri; August. CD 19.3. La traducción de Santos Santamarta y Miguel
Fuertes (1988) es incorrecta en un  punto esencial: “…según escribe Antíoco, maestro de
Cicerón y suyo, aunque de Cicerón se opina haber sido estoico en más ocasiones que viejo
académico”. Lo que dice en realidad Agustín es que Cicerón consideraba a Antíoco más
un estoico que un miembro de la Academia Vieja. Cfr. también Agust. CD 19.5: ueteres
Academici, quorum sectam Varro defendit…

1065 Pl. Ti. 69c y ss.
1066 Galen. De Foet. 4.698.2-9 (= SVF 2.761, part. = L&S 53D) y Gal. De Hipp. et Plat. Plac.

2.5.9-13 (= SVF 3 Diogenes 29, part. = L&S 53U, sobre Diógenes de Babilonia).
1067 Gell. 17.17: Quintus Ennius tria corda habere sese dicebat, quod loqui Graece, Osce et

Latine sciret. En general, véase Onaians (1988; 1ª ed. 1951), 40-41, 62, 124-125.
1068 García Quintela trata en un artículo las influencias  que Platón tuvo de otros filósofos

contemporáneos  que  habían  participado  en  el  gobierno  de  ciudades;  García  Quintela

266



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

primitivo, descubre que su único trabajo no basta para poder saciar sus
necesidades, que cada vez resultan más complejas, por lo que decide
recurrir  a otros individuos.  Comienza de esta forma la cooperación
entre distintas gentes que se reúnen en un solo lugar1069. Cada grupo
contribuye  de  distinta  forma  según  sus  características  especiales,
agrupándose éstos en tres clases, los productores, los auxiliares y los
guardianes1070. Los primeros responden a la necesidad de unión del ser
humano y tras su inión se formará la llamada ciudad primitiva.

No obstante, surgirán nuevas necesidades a medida que la ciudad
crece en tamaño, como aquella de defenderse o por el contrario, la de
atacar.  De  este  modo  nace  la  clase  de  los  auxiliares.  Éstos  serán
seleccionados según sus cualidades naturales1071, y deben poseer una
naturaleza  filosófica,  puesto  que  de  los  auxiliares  procederán  los
guardianes,  la  siguiente  y  última  clase1072.  Unos  magistrados  se
dedicarán  a  observar  el  comportamiento  de  estos  individuos,  y
aquellos auxiliares que destaquen por su sabiduría, serán elegidos para
gobernar la ciudad1073.

Estos grupos no permanecen cerrados entre sí, sino que es posible
la interacción entre ellos, siempre y cuando se respeten sus cualidades
naturales. Esta interacción es explicada por Platón mediante la fábula

(2010), 173-189.
1069 Pl. R. 369b-c.
1070 Durante la obra los distintos grupos cambian de nombre, dando al lector la sensación de

que  verdaderamente  se  encuentra  ante  una  charla  espontánea  y  no  una  construcción
política  meticulosamente  creada.  Tras  414b el  término  utilizado  hasta  ahora  para  los
guardianes, ἐπικούρους, será utilizado únicamente para designar a los auxiliares. Para no
dificultar la lectura denominaremos a la clase que se encarga de la producción de los
bienes como productores, a la clase que se encarga del aspecto militar de la ciudad como
auxiliares,  y  por  último  a  la  clase  que  se  encarga  del  gobierno  de  la  ciudad  como
guardianes.

1071 Pl. R. 374e-ss.
1072 Pl.  R. 375e-376a.  Aunque  la  naturaleza  filosófica  no  debe  ser  la  única  cualidad  del

guardian, la retórica también es importante; Long (2013), 30-31.
1073 Pl. R. 412b-e.

267



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

de  los  metales1074.  En  dicha  fábula,  los  dioses  depositaron  ciertos
metales en el interior de los hombres: oro en los guardianes, plata en
los auxiliares,  y bronce o hierro en los productores.  La interacción
surge  cuando  los  padres,  que  habitualmente  engendren  hijos
semejantes, pueden a veces engendrar hijos diferentes a ellos, por lo
que  un hijo  de  un  hombre  de  hierro  puede resultar  ser  de  plata  o
viceversa, aplicando esta regla a todas las combinaciones posibles1075.
El deber de los magistrados es detectar a esos individuos y asignarlos
a sus correspondientes grupos, sin importar quienes sean,  e incluso
deberán  cumplir  su  deber  si  ellos  mismos  o  sus  hijos  son  los
afectados.

¿Cómo podemos enlazar esta fábula platónica con el  texto que
nos interesa? La respuesta está en una pequeña frase ubicada al final
de la fábula: “Según un oráculo, la ciudad perecerá cuando la guarde
el guardián de hierro o el de bronce”1076. Cayo introduce con su  lex
iudiciaria  el  desacuerdo  entre  equites y  senatores,  lo  que
inevitablemente conlleva la caída de la Kallipolis, en este caso Roma,
debido a la lucha interna entre los hombres de plata1077. Resulta vital
para la supervivencia de la ciudad que ésta se mantenga unida:

“-¿Concebimos  entonces  algún mal  mayor  para  la
ciudad que aquél que separa y hace muchos de uno solo?
¿O algún  bien  mayor  que  el  que  une  y  hace  unidad?
-No”1078.

1074 Pl. R. 415a-c.
1075 Pl. R. 415b-c.
1076 Ὡς  χρησμοῦ  ὄντος  τότε  τὴν  πόλιν  διαφθαρῆναι,  ὅταν  αὐτὴν  ὁ  σιδηροῦς  φύλαξ  ἢ  ὁ

χαλκοῦς φυλάξῃ; Pl. R. 415c.
1077 Lintott cree que su intención era la de eliminar el monopolio del poder del senado en vez

de destruir la institución; Lintott (1994b), 81.
1078 "¿Tenemos, pues, mal mayor para una ciudad que aquello que la disgregue y haga de ella

muchas en vez de una sola? ¿O bien mayor que aquello que la agrupe y aúne?"; Ἔχομεν
οὖν τι μεῖζον κακὸν πόλει ἢ ἐκεῖνο ὃ ἂναὐτὴν διασπᾷ και ποιῇ πολλὰς ἀντι μιᾶς; ἢ μεῖζον
ἀγαθὸντοῦ ὃ ἂν συνδῇ τε και ποιῇ μίαν; Οὐκ ἔχομεν; Pl. R. 462a-b.

268



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

Platón  repite  la  misma  idea  en  Las  leyes cuando  el  peregrino
ateniense expone:

“Porque, en primer lugar, es difícil  conocer que la
verdadera  y  sana política  deba tener  en  cuenta  el  bien
público  y  no  el  bien  particular,  puesto  que  el  interés
común liga y une las partes del Estado, mientras que el
interés  privado  las  desune;  y  consiguientemente,  el
público y los particulares encuentran su provecho más en
la buena administración del bien común que en la del bien
particular”1079.

Platón es consciente  de las discrepancias que puede generar  la
desunión  de  los  ciudadanos.  Para  ello  sus  auxiliares  apenas  deben
disponer de posesiones:

“Ante  todo  nadie  poseerá  casa  propia  excepto  en
caso  de  absoluta  necesidad.  En  segundo  lugar  nadie
tendrá  tampoco  una  habitación  ni  despensa  donde  no
pueda  entrar  todo  el  que  quiera.  En  cuanto  a  víveres,
recibirán  de  los  demás  ciudadanos  (…).  Vivirán  en
común, asistiendo regularmente a las  comidas colectivas
como si estuviesen en campaña. Por lo que toca al oro y a
la plata, se les dirá que ya han puesto los dioses en sus
almas”1080.

Ningún auxiliar puede desear los bienes de otro si éste carece de
ellos,  por  lo  que  de  este  modo  se  evitan  las  disputas  y  los

1079 Γνῶναι μὲν γὰρ πρῶτον χαλεπὸν ὅτι πολιτικῇ και ἀληθεῖ τέχνῃ οὐ τὸ ἴδιον ἀλλὰ τὸ κοινὸν
ἀνάγκη  μέλειν  -τὸ  μὲν  γὰρ  κοινὸν  συνδεῖ,  τὸ  δὲ  ἴδιον  διασπᾷ  τὰς  πόλεις  –  καὶ  ὄτι
συμφέρει τῷ κοινῷ τε καὶ ἰδίῳ, τοῖν ἀμφοῖν, ἢν τὸ κοινὸν τιθῆται καλῶς μᾶλλον ἢ τὸ
ἴδιον; Pl. Lg. 875a-b.

1080 Pl. R. 416d-e, 417a-b.

269



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

enfrentamientos internos, y en consecuencia, la desunión. Incluso las
esposas  dejarán  de  ser  motivo  de  disputa,  pues  las  mujeres  son
comunes1081.  Los hijos  pertenecerán a  la  comunidad,  padres  e  hijos
serán desconocidos entre sí1082. Puede, no obstante, darse la situación
en la  que los  auxiliares  deseen algo  más,  por  ello  la  educación se
convertirá en un pilar fundamental. Los auxiliares deben ser educados
para que no actúen despóticamente hacia los demás ciudadanos, no
como lo haría un lobo con un rebaño de ovejas, sino más bien como lo
haría un perro guardián1083. De igual forma deben obrar las ciudades,
ni muy ricas ni muy pobres, tienen que mantener un lugar intermedio,
puesto que la riqueza amansa a los ciudadanos y crea enemigos1084.

El análisis de la ciudad estoica se ha realizado anteriormente (en
el  punto 1.1.4.1),  junto con las  diferentes  formas  de gobierno y la
participación  política  en  ellos  (punto  2.2.1.1),  por  lo  que  resulta
infructuoso volver a  ello.  No obstante,  resulta  interesante comparar
estas dos formas de ciudad.

Existen más argumentos que señalan la inspiración platónica de
Varrón1085,  y Platón deja muy claro que el cambio constitucional se
debe exclusivamente al enfrentamiento de aquellos que gobiernan la
ciudad, y no de los diversos grupos sociales que la componen:

“¿O no es fácil de entender que todo sistema político
se  transforma  a  partir  de  los  propios  individuos  que
ostentan  los  cargos,  cuando  entre  ellos  mismos  se
produce una sedición, mientras que, cuando hay acuerdo,
aunque  sean  muy  pocos,  es  imposible  que  haya

1081 Pl. R. 456a.
1082 Pl. R. 457c-d.
1083 Pl. R. 416a-c.
1084 Pl. R. 422a-423b.
1085 Por ejemplo, Cayo responde a la idea del filósofo-gobernante platónico, pues el filósofo-

gobernante solo gobierna por necesidad de hacerlo, no por placer; Pl.  R. 540a-b. Según
Plutarco, Cayo rechaza el acceder a la política hasta que le surge el imperativo de hacerlo;
Plu. CG 1.

270



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

cambios?”1086.

Dicho  de  otro  modo:  no  es  el  enfrentamiento  entre  el  pueblo,
apartado  del  poder,  y  la  “parte  que  gobierna”  lo  que  derroca  un
régimen (esta sería la visión de Catilina mencionada anteriormente)
sino la escisión en el seno de esta última, que puede expresarse de
modo  muy  potente  mediante  la  metáfora  de  la  bicefalia.  Platón
equipara las partes de la ciudad con las partes del alma, por lo que
existe una correspondencia entre la psicología y la teoría política, es
decir, que ambas coinciden en el ideario platónico. Platón se apartó de
la psicología socrática, aunque aún perdurase en su Protágoras, donde
la virtud es propiedad de la razón, y la desarrolló, especialmente en La
república,  de forma que el  alma ahora era tripartita, existiendo una
parte  “racional”,  otra  de  deseos  “enérgicos”  y  una  última
“apetitiva”1087.  En  el  hombre  justo  la  parte  racional  y  la  enérgica
gobiernan sobre la apetitiva, y lo mismo debe pasar en la pólis1088. Este
argumento  es  utilizado  frecuentemente  por  los  escritores  que
pertenecieron a la Academia. Así, Cicerón, en Sobre la República, en
un contexto de discusión con Escipión Emiliano sobre cómo la realeza
es la mejor forma de gobierno, y haciendo referencia a Arquitas de
Tarento, el pitagórico, expone lo siguiente:

“Si las almas de los hombres se someten al mando
de un rey, el gobierno debe ser de uno solo, es decir de la
razón (pues es la parte principal del alma) y, gobernando
la razón, no tendría lugar la concupiscencia deshonesta,

1086 ἢ τόδε μὲν ἁπλοῦν, ὅτι πᾶσα πολιτεία μεταβάλλει ἐξ αὐτοῦ τοῦ ἔχοντος τὰς ἀρχάς, ὅταν
ἐν  αὐτῷ  τούτῳ  στάσις  ἐγγένηται·  ὁμονοοῦντος  δέ,  κἂν  πάνυ  ὀλίγον  ᾖ,  ἀδύνατον
κινηθῆναι; Pl. R. 545c-d.

1087 La cuestión de la psicología  platónica es extraordinariamente compleja  y no podemos
hacer aquí un análisis en detalle, innecesario por otra parte. Véase sucintamente Cooper
(1999), 186-206; Klosko (1986), 64-80; Reeve (1988), 118-169.

1088 Pl. R. 435b.

271



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

ni la ira, ni la temeridad”1089.

Acto  seguido,  Escipión,  responde  a  Lelio,  su  interlocutor,  y
remata el argumento aplicándolo al gobierno de la república:

“Entonces, ¿por qué dudas acerca de lo que debes
pensar sobre la república? En ella, si el gobierno se deja
a  varias  personas,  ya  puede  entenderse  que  no  habrá
poder supremo que gobierne, pues ciertamente no puede
haber poder si no es único”1090.

Cicerón, que aquí representa a la Academia platónica y esgrime
sus argumentos, aduce que el  régimen preferible es la monarquía y
para  justificarlo  lo  compara  con  el  alma:  el  mejor  régimen  es  el
gobierno de uno solo, al igual que el alma es gobernada por la razón.
Como  hemos  visto,  el  cambio  constitucional  es  para  Platón  la
disensión entre en el seno de la clase gobernante. Lo mismo sucede
con Varrón, el cambio constitucional (las discordiae ciuilium), tuvo su
origen en la ley judiciaria de Cayo, que provoca este enfrentamiento,
entre quienes ejercen  archai (Αρχαι) en Roma.  La idea es platónica,
pero la  metáfora utilizada,  la  bicefalia,  es  claramente romana y no
griega1091.

Por lo tanto, Platón defendía una psicología tripartita, y la visión

1089 Si in animis hominum regale imperium sit, unius fore dominatum, consili scilicet (ea est
animi  pars  optima),  consilio  autem dominante,  nullum esse  libidinibus,  nullum irae,
nullum temeritate locum; Cic. Rep. 1.38.60. La traducción es de D’Ors (1984) salvo para
consilium que él traduce por “prudencia” mientras que aquí se ha preferido “razón” para
mantener la correspondencia con las partes del alma.

1090 Cur igitur dubitas quid de re publica sentias? In qua si in plures translata res sit, intellegi
iam  licet  nullum fore quod praesit imperium, quod quidem, nisi unum sit, esse nullum
potest; Cic. Rep. 1.38.60.

1091 No se trata, por lo tanto, de una cita directa, como sí ocurre con Varro Antiquitates Rerum
Diuinarum fr. 12 (Aug. CD 6.4) donde hay una referencia implícita a la Carta V de Platón
(322a-b4),  considerada  actualmente  falsa,  pero  tenida  por  auténtica  en  la  Roma
tardorrepublicana. Esta es la propuesta de Volk (2016), 429-433.

272



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

estoica, la de Crisipo concretamente, difería mucho de la suya. Crisipo
defendía un alma unitaria, donde las pasiones eran juicios desviados y
podían  ser  eliminados mediante  el  correcto  uso de  la  razón1092.  En
palabras de Long y Sedley:

“The soul or self is not fragmented into a plurality of
psychic entities, as in the Platonic model. The subject of
impression,  impulse,  etc.  is  one  and  the  same
commanding faculty.  This unitary view of the soul was
Chrysippus’ doctrine…  firmly  rejected  by  Posidonius,
who reverted to Platonic tripartition”1093.

Para Pohlenz esta interpretación de Crisipo resulta una adición del
propio filósofo, alejándose de la visión original de Zenón1094.  Sobre
esta  idea  han  surgido  ciertas  críticas,  aunque  no  han  sido  lo
suficientemente fuertes como para imponerse. Inwood señala ciertos
pasajes que coinciden entre Zenón y Crisipo en este punto1095, e indica
que  los  estoicos  reconocían  diferentes  partes  en  el  alma,  aunque
ninguna era capaz de oponerse a la razón1096.

No está muy claro si los estoicos extrajeron alguna idea política
de todo ello, de nuevo por culpa del fragmentado estado de la filosofía
helenística, aunque debido al igualitarismo de la antigua stoa podemos
pensar  que  sí  que  lo  hicieron1097.  Tal  como  lo  indica  Erskine,  la

1092 Atacando explícitamente a Platón (por haber distorsionado la doctrina socrática en este
punto), Crisipo defendía un monismo psicológico y localizaba lo  hegemonikón (que se
tradujo en latín como principatus  o principale, cfr. Sen. Ep. 113,23) en el corazón, no en
la cabeza; en Alesse (2000), 227, apoyándose en Galen. De Hipp. Et Plat. Plac. 3.1 = SVF
2.885.

1093 L&S (1988a), 321; cfr. L&S 65K = Posid. fr. 34 = Gal.  De Hipp. et Plat. Plac. 4.3.2-5;
L&S 65M = Posid. fr. 169 = Gal. De Hipp. et Plat. Plac. 5.5.8-26; L&S 65P = Posid. fr.
165 = Gal. De Hipp. et Plat. Plac. 4.7.24-41.

1094 Pohlenz (2005), 289-309.
1095 Cic. Acad. 1.39.
1096 Cfr. Inwood (1985), 33.
1097 Arena recoge varios textos que indican este igualitarismo defendido por la stoa antigua:

273



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

concepción crisipea del alma conllevaba una orientación democrática,
al  desaparecer  la  diferencia  entre  la  parte  que  gobierna  y  la
gobernada1098. Apenas sabemos nada sobre la teoría política de la stoa
antigua, salvo algunas referencias aisladas. Al parecer,   preferían la
constitución  mixta  de  entre  todas,  lo  que  no  resulta  favorable  en
cuanto a un pensamiento democrático1099. Ahora bien, así como hubo
un acercamiento desde la Academia hacia el estoicismo encarnado en
Antíoco, lo mismo ocurrió con el estoicismo con Posidonio1100. Este
filósofo  aceptaba  la  teoría  platónica  de  las  diferentes  pasiones  del
alma, es decir, la división tripartita del alma que hace Platón1101.

Esto nos lleva a  plantear  el  problema de las fuentes  en mayor
profundidad, centrándonos en las fuentes utilizadas por Varrón y la
adscripción filosófica de éste. La bicefalia y el cambio constitucional
no tiene porqué ser ser una referencia directa del autor, sino más bien
una tendencia de la escuela platónica del momento1102. En cuanto a la
adscripción  de  Varrón,  en  la  segunda  edición  de  sus  Academica,
Cicerón lo sitúa como el portavoz de la Academia Vieja, es decir, en la
Academia de Antíoco, mientras que Cicerón resulta más cercano a la
Academia de Filón de Larisa1103. En esta obra, el personaje de Varrón,

nadie es  por naturaleza inferior  a otro (SVF 3.253-254) y las únicas  diferencias  entre
personas derivan de diferentes grados de disposición a razonar,  pero todos tenemos la
facultad de hacerlo (SVF 1.262, 3.349, 3.350, 3.354); Arena (2012), 158, n. 379. Como
mostró Griffin,  la  stoa  antigua afirmaba que nadie era esclavo por naturaleza; Griffin
(1976), 459-460.

1098 Erskine  cita  diversos  pasajes,  pero  todos  se  refieren  al  alma  y  ninguno  a  la  forma
constitucional de la pólis; Erskine (1990), 71, n. 20.

1099 D.L. 7.131 = SVF 3.700 = L&S 67U.  El texto es vago y no se refiere a ningún pensador
en  concreto  sino  a  la  stoa en  general,  cuando  es  probable  que  hubiera  profundas
diferencias entre ellos sobre este punto.

1100 Dillon ve a Antíoco y Posidonio en casi total acuerdo; Dillon (1996), 108.
1101 E&K F157; cfr. Gal. De Hipp. et Plat. Plac. 4.3.2-5 (= E&K F34 = L&S 65K) y 5.5.8-26

(= E&K F169 = L&S 65M); cfr. Sedley (2003), 7-32.
1102 Este es un problema común a otros pensadores helenísticos. Así, algunas ideas que se

atribuyen a Posidonio, no sabemos en realidad si fueron tomadas de él o de Platón, cfr.
Nock (1959), 1-15 (que se centra sobre todo en el problema del misticismo posidoniano).

1103 Cic. Fam. 9.8.1. Cfr. Cic. Att. 13.12 (SB 320), 3 y Att. 13.16 (SB 323), 2.

274



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

siguiendo las ideas de Antíoco, afirma que académicos y peripatéticos
son  similares  debido  a  su  origen  comun,  Platón1104.  También  nos
informa  Cicerón  de  que  Varrón  había  estudiado  con  Antioco  en
Atenas1105. En este contexto debemos recordar la cita de Agustín de
Hipona, con clara alusión a la pertenencia de Varrón a la Academia1106.

Agustín asocia aquí a Varrón con Antíoco, que como hemos visto
en el punto 1.1.2, era partidario de un platonismo renovado que trató
de acercarse en ciertos aspectos al estoicismo. Por ello tuvo una gran
confrontación con su antiguo maestro, Filón, escolarca de la Academia
y defensor de la línea de Carnéades. Agustín coloca prácticamente a
Cicerón en este mismo plano, aunque Cicerón resultara más cercano al
escepticismo académico, por lo que esto plantea ciertas dudas sobre su
testimonio en cuanto a Varrón: que Antíoco fuera su maestro no lo
convierte a él sin más en un fiel seguidor de todas sus doctrinas. En
conclusión,  aunque no hay duda de que Varrón fue un seguidor de
Antíoco,  resulta  mucho  más  difícil  determinar  exactamente  en  qué
aspectos o temas o en qué pasajes podemos ver su influencia1107.

A pesar  de todo lo  mencionado,  no hay razón alguna para  no
pensar en otras posibles influencias de Varrón. Su obra de uita populi
Romani tuvo  que  inspirarse  en  el  Bios  Hellados de  Dicearco,  un

1104 “Siguiendo el  complejo y elocuente liderazgo de Platón,  un solo sistema filosófico se
desarrolló bajo dos nombres: la filosofía de los Académicos y la de los Peripatéticos. A
pesar  de  la  diferencia  de  sus  nombres,  coincidían  en  la  doctrina”; Platonis  autem
auctoritate, qui uarius et multiplex et copiosus fuit, una et consentiens duobus uocabulis
philosophiae forma instituta est Academicorum et Peripateticorum, qui rebus congruentes
nominibus differebant; Cic.  Acad.. 1.17.  Tsouni ha insistido en el  importante papel de
Antíoco  como sintetizador  de la  doctrina de  una  Academia  Vieja  unificada  (Platón y
Aristóteles), asociándolo al hecho de que en aquellos años pudieron leerse en Roma por
primera vez los escritos esotéricos de Aristóteles, traídos por Sila (Strab. 13.1.54); Tsouni
(2018), 139-149.

1105 Cic. Acad. 1.12.
1106 August. CD 19.3.
1107 Véase Tarver (1997), 130-164 (centrado sobre todo en el misterioso  de Philosophia  de

Varrón) y para lo que puede haber de Antíoco en la teología y las etimologías varronianas,
cfr. Blank (2012), 250-289.

275



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

conocido peripatético, nacido en Mesana, Sicilia, en 376, de cuya obra
nos  han  llegado  muy  pocos  fragmentos1108.  El  título  de  la  obra
coincide, no así el número de libros, pues Dicearco escribió tres frente
a los cuatro de Varrón. Es probable que Varrón tomara de Dicearco la
idea de realizar una obra dedicada al estudio de la civilización, aunque
el  romano  cambiara  la  cultura  griega  por  la  romana.  Temas  muy
variados formarían parte del elenco a tratar en la obra, desde diversos
rituales sobre la declaración de la guerra o la firma de la paz, hasta
asuntos de la vida cotiadiana, como la comida, la bebida o la moneda
de los antiguos romanos. Varrón no solamente se inspiró en Dicearco,
y su obra también fue compuesta con los trabajos de analistas antiguos
como Calpurnio Pisón o Valerio Anciate. La orientación de su obra era
muy diferente a la de Dicearco: mientras que el interés de este último
era  el  mero  conocimiento  del  pasado  helénico,  en  Varrón  puede
intuirse una cierta nostalgia, porque su ambición es la de buscar en las
costumbres  de  los  antiguos  romanos  el  punto  de  partida  para  una
auténtica  regeneración  de  Roma1109.  Por  lo  demás,  también  se  ha
apuntado el rastro de otras influencias como la  Chronica de Nepote
(del año 54) o el liber annalis de Atico (del año 47) sin olvidar el Bios
Hellados escrito  por  Jasón de Nysa,  de orientación posidoniana1110.
Para el fragmento que nos ocupa, no cabe duda, por pura cronología,
de que Varrón no pudo inspirarse en Dicearco (que es muy anterior a
Cayo Graco), pero no podemos descartar la presencia de Posidonio, un
autor clave para nuestro argumento, como veremos a continuación.

Nos encontramos, por lo tanto, frente a una dura crítica realizada
a Cayo por parte de Varrón desde un punto de vista platónico: al abrir
al  orden ecuestre el  acceso a los cargos (en este caso,  el  acceso al
poder  de  juzgar),  Cayo  Graco hizo  surgir  una  división,  una  stasis,
entre  aquellos  que  gobiernan  en  Roma.  Existe  otra  crítica  con  un

1108 118 en Wehrli.
1109 Dahlmann (1935), 1243–1246.
1110 Ax (2000), 337-361.

276



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

trasfondo  similar  en  Diodoro  Sículo,  quien  escribió  su  Biblioteca
histórica   más o menos en las mismas fechas que Varrón el  de uita
populi Romani:

“Quitándoles a los senadores la facultad de juzgar y
elegidos  los  caballeros  como  jueces,  lo  inferior  de  la
constitución  domina  sobre  lo  superior.  Rompiendo  el
acuerdo existente entre los caballeros y senadores volvió
a la plebe temible a ambos”1111.

Las  semejanzas  entre  ambos  pasajes  resultan  claras,  las  dos
transmiten la idea de una escisión derivada de la ley gracana. En las
dos se censura la ley de Cayo por la misma razón, aunque la imagen
sea  distinta:  Diodoro  menciona  la  ruptura  del  “acuerdo”  entre
senadores  y  caballeros,  mientras  que  Varrón  habla  de  bicefalia.  Es
probable  que  aquí  Diodoro  haya  utilizado  a  Posidonio,  lo  cual  no
necesariamente significa que tengamos que aceptar las tesis radicales
de Busolt, que han dominado la historiografía durante más de un siglo.
A su juicio, desde el momento en que termina Polibio, Diodoro utilizó
como  fuente  única  (salvando  algunas  referencias  marginales  al
suicidio que cree tomadas de una fuente menor) a  Posidonio,  tanto
para  la  historia  interna  itálica  como  para  las  guerras  exteriores.
Diodoro no es el único en utilizar al sirio, claro está, Apiano y Plutarco
también lo hicieron, aunque en estos últimos la influencia de Livio
diluyó la posidoniana. Los argumentos de Busolt, en cambio, carecen
de  una  base  fuerte  debido  a  que  se  apoyan  en  tópicos
tardorrepublicanos,  como la  decadencia  de  las  costumbres,  y  en  el
supuesto  trato  favorable  que  Diodoro  otorga  a  quienes  Busolt
considera informadores de Posidonio, es decir, Rutilio Rufo, Metelo

1111 Τῶν μὲν γὰρ συγκλητικῶν τὸ δικάζειν ἀφελόμενος καὶ ἀποδείξας τοὺς ἱππεῖς κριτάς, τὸ
χεῖρον  τῆς  πολιτείας  τοῦ  κρείττονος  κύριον  ἐποίησε,  καὶ  τὴν  προϋπάρχουσαν  τῷ
συνεδρίῳ  πρὸς  τοὺς  ἱππεῖς  σύμπνοιαν  διαστήσας  βαρὺν  τὸν  ὄχλον  κατ´  ἀμφοτέρων
κατεσκεύασε; D.S. 35 fr.10.1 Goukowski = 34/35.25.1 Walton.

277



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Numídico y el demócrata C. Norbano1112. La hostilidad antiecuestre de
Posidonio es bien conocida, y puede tener su origen en la amistad que
le unía a P. Rutilio Rufo, discípulo también de Panecio, y condenado
de repetundis al exilio por un jurado ecuestre en uno de los escándalos
más  sonados  de  la  tardía  república.  Rufo  se  exilió  en  la  misma
provincia a la que supuestamente había saqueado siendo gobernador,
lo cual se consideró la prueba definitiva de que en realidad lo habían
condenado precisamente porque había protegido a los provinciales de
la rapacidad de los equites1113.

Busolt llevó a cabo un análisis muy minucioso del texto diodoreo,
descartando otras posibles influencias, como Calpurnio Pisón, porque
sus  annales fueron  considerados  por  Cicerón como áridos  (exiliter
scripti) y sin adornos1114, y además no está claro que cubrieran la época
de los Graco pues probablemente comenzaron algo más tarde, a partir
de la censura del propio Pisón en el 1201115. Sin entrar en profundidad
en esta “cuestión posidoniana”, ya que se ha realizado en el punto 1.2,
sí  debemos  indicar  que  incluso  Goukowski,  quien  considera  la
supuesta  dependencia  de  Posidonio  nada  más  que  “un  mito
germánico”,  la  admite  para  este  pasaje,  al  menos  como  probable,

1112 Busolt (1890), 321-349, 405-437.  Un resumen de las conclusiones figura al final, en las
p.436-7.  Considera aún válida la hipótesis de Busolt; Desideri (2001), 129-144. Sacks
mantiene, en cambio, una posición intermedia; Sacks (1994), 213-232. Diodoro no es un
mero copista, pero desde el libro 32 y hasta el final de la obra (libro 40) siguió de cerca,
primero a Polibio y luego a Posidonio; Sacks (1994), 221.

1113 “The  most  famous  example  of  equestrian  class-justice  was  the  condemnation  of  P.
Rupilius Rufus”; Gelzer (1975), 72.  Strasburger se detiene en otro aspecto del texto de
Diodoro para poder situarlo en el  mismo plano que otros de un Posidonio que, en su
reconstrucción, se preocupa sobre todo por un equilibrado y moderado gobierno de las
provincias  por parte de Roma: “he charges C. Gracchus with having delivered up the
provinces to the ruthless greed of the Roman tax-farmers”; Strasburger (1965), 47, con
cita en n.66 a D.S. 34/35.25. En la primera parte, Diodoro se centra, exclusivamente en el
problema, puramente interno, de la relación entre el senado, los equites, y el pueblo, pero
un poco más adelante, incide en la cuestión de los abusos de los recaudadores. Son dos
aspectos diferentes y no necesariamente ambos tienen su origen en Posidonio.

1114 Cic. Leg. 1.2.6; Cic. Brut. 106; Cic. de Orat. 2.12.51.
1115 Busolt (1890), cit. 321-322. Sobre Pisón véase Cornell (2013a), 332.

278



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

debido a la presencia del término sumpnoia (συμπνόια), que no vuelve
a aparecer jamás en toda la Biblioteca histórica1116. Busolt señala que
la visión de Diodoro es de orientación optimate1117, que es crítica con
Cayo  Graco,  a  quien  acusa  de  aspirar  a  la  tiranía,  y  por  lo  tanto,
posidoniana1118.

Centrémonos  en  un  tercer  pasaje  un  tanto  similar  a  los  dos
anteriores. Dionisio de Halicarnaso, en su Historia antigua de Roma,
afirma que desde los remotos tiempos de Rómulo los romanos fueron
capaces de preservar la armonía entre los patricios y la plebe hasta que
llegó un momento en que ésta quedó rota para siempre:

“Pero en la época en que Cayo Graco tenía el poder
tribunicio se destruyó la armonía de gobierno y ya  no
han  cesado de  matarse  unos  a  otros,  expulsarse  de  la
ciudad como desterrados y entregarse  a cualquier  acto
irreparable para lograr la victoria”1119.

1116 Sumpnóia pertenece  al  vocabulario  estoico  (Crisipo hablaba  de la  sumpnóia entre  las
cosas celestes y terrestres SVF 2.172). Goukowski hace un rápido repaso historiográfico
de la “cuestión posidoniana” desde Busolt en adelante (Goukowski (2014), X-XX), para
concluir que: “de verité dogmatique qu'elle était, la présence sous-jacent de Posidonios est
devenue au fils des années une “chose pensable”, bref une hypothèse quelque peuen l'air”
(Goukowski  (2014),  XX).  Con  todo,  para  este  pasaje  en  concreto  admite  que  puede
subyacer la presencia de Posidonio o tal vez de Rutilio Rufo (Goukowski (2014), 336. Si
bien, añadiríamos por nuestra parte, la presencia de Rutilio Rufo es aún más fantasmal
que la de Posidonio). En un intento por eliminar a Posidonio, Goukowski sugiere que
sumpnoia  podría  traducir  un  latín  conspiratio,  lo  cual,  dejando a  un  lado  la  afinidad
etimológica entre ambas palabras, no resulta verosímil, desde el momento en que ninguna
fuente latina podría hablar de una conspiratio entre el senado y el orden ecuestre.

1117 En palabras de Sacks no por ello critica al orden ecuestre, sino más bien concreta el rango
de éstos, que será inferior; Sacks (1990), 211. Diodoro elogia a Publio, un caballero, por
las labores que realizó en Sicilia, pero no por ello quiere elogiar a los caballeros, más bien
a un particular; D.S.  37.8.1-3.

1118 Busolt (1890), cit, 337.
1119 Ἐξ  οὗ  δὲ  Γάιος  Γράκχος  ἐπὶ  τῆς  δημαρχικῆς  ἐξουσίας  γενόμενος  διέφθειρε  τὴν  τοῦ

πολιτεύματος ἁρμονίαν, οὐκέτι πέπαυνται σφάττοντες ἀλλήλους καὶ φυγάδας ἐλαύνοντες
ἐκ τῆς πόλεως καὶ οὐδενὸς τῶν ἀνηκέστων ἀπεχόμενοι παρὰ τὸ νικᾶν; D.H. 2.11.3.

279



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

El autor escribía en la década del 10, en plena paz augústea, por lo
que no resulta tan agresivo hacia Cayo como los anteriores autores.
Sitúa, no obstante, el comienzo de la stasis en el tribunado de Cayo y
no en el de Tiberio. A diferencia de Diodoro, Dionisio no menciona la
ley judiciaria de Cayo, pero puede intuirse su presencia pues el autor
describe  este  período  como  el  final  de  una  prolongada  concordia
existente1120. No utiliza el término sumpnóia, como lo hace el siciliano,
término tan llamativo y tan relacionado con el  estoicismo,  y en su
lugar,  utiliza  un  término  más  neutro:  armonía.  Donde  Posidonio
hablaba de la  muerte  de  la  sumpnóia entre  senadores  y caballeros,
ahora nos encontramos con la destrucción de la armonía de la parte
que   gobierna,   pues  eso  es  precisamente  politeuma  (πολίτευμα),
equivalente a la parte que ejercen las arkhai en el texto de Platón que
veíamos antes1121.

En  definitiva,  nos  encontramos  ante  tres  textos  similares  en
cuanto al juicio que realizan sobre la figura de Cayo: Varrón, Diodoro
y Dionisio.   El pasaje de Diodoro Sículo-Dionisio de Halicarnaso es
incompatible  con  el  monismo  psicológico  de  Crisipo,  pero  encaja
perfectamente con la teoría platónica del alma que asume Posidonio,
en donde debe haber una “armonía” o “un acuerdo” entre las diversas
partes del alma –dado que la razón no gobierna  a las demás, como
pensaba Crisipo- , pero como ese dominio no es absoluto, puede darse
que la parte inferior acabe imponiéndose sobre la superior. ¿Podría
Posidonio ser una fuente común para estos tres textos? Se ha podido
rastrear la presencia de Posidonio en el de gente populi Romani y en
el  de uita populi Romani, en concreto por el interés que demuestra
Varrón por  la  literatura  griega,  en  especial  la  peripatética.  La  idea
posidoniana de que lo característico de los romanos no era el haber

1120 Homonoia (ὁμόνοια); D.H. 2.11.2.
1121 “Una constitución es el ordenamiento de la ciudad, de las diversas magistraturas y sobre

todo de la autoridad suprema, pues en todas partes del gobierno de la ciudad (politeuma)
es la autoridad suprema y ese gobierno es la constitución”; Κύριον μὲν γὰρ πανταχοῦ
τὸπολίτευμα τῆς πόλεως, πολίτευμα δ' ἐστὶν ἡ πολιτεία; Arist. Pol. 3.1278b.

280



Capítulo III: Estoicismo y los hermanos Graco

inventado  muchas  cosas  sino  el  haber  adaptado  las  invenciones
extranjeras  a  sus  necesidades  parece  haber  sido  del  agrado  de
Varrón1122.  Existen  otras  posibles  fuentes  compartidas,  como  los
Annales de Calpurnio Pisón, enemigo de los Graco, y obra citada en
repetidas ocasiones por Varrón1123.

Lám. X. La ciudad bicéfala1124

1122 Wendling (1893), 335-353.
1123 Fraccaro  recoge  las  oportunas  referencias.  La  opinión  de  Fraccaro  es  muy  negativa

respecto de Varrón, quien, a pesar de sus ingentes lecturas, no habría sido capaz de formar
con ellas una doctrina propia; Fraccaro (1966), 243.

1124 Representación de la ciudad bicéfala creada por la ley judicial de Cayo, con Jano ubicado
en  la  mitad  de  la  imagen,  mirando con  cada  una  de  sus  caras  a  los  equites y  a  los
senatores, que se observan de forma recelosa entre sí. Creado por Alejandro Merlán Casal.

281





Capítulo IV: Posidonio
y Diodoro, lectura

estoica de la esclavitud

En este  último capítulo trataremos la  cuestión  de  la  esclavitud
desde  el  punto  de  vista  del  estoicismo  (4.1.1).  Para  ello  nos
limitaremos a  la  Primera  Guerra  Servil  (4.1),  analizando la  lectura
realizada  por  Diodoro  sobre  este  conflicto  y  la  influencia  que
Posidonio ejerció en su obra (4.1.2). Seguiremos con el concepto de la
dominación (4.1.3), tanto en su vertiente pública (4.1.3.1), como en la
privada (4.1.3.2). Junto con la influencia de Posidonio trataremos la
realidad siria que se esconde tras el conflicto centrándonos en aspectos
concretos  de  ella  (4.2),  como  la  coronación  de  Euno  (4.2.1),  la
numismática relacionada a su reinado (4.2.2), el teatro como medio de
propaganda (4.2.3), los dioses (4.2.4), el cabello y su relación litúrgica
en el culto sirio (4.2.5) y la ingesta de los peces sagrados (4.2.6). Por
último  analizaremos  la  embajada  expiatoria  que  se  envió  a  Sicilia
(4.3).

4.1 - ¿POR QUÉ SICILIA?
La conexión existente  entre  el  estoicismo y la  Primera Guerra

Servil  reside  en  la  fuente  más  importante  que  existe  sobre  este
conflicto, Diodoro Sículo, pues utilizó como informante principal a
Posidonio de Apamea1125. Sobre Diodoro, poco es lo que se conoce de
él. La escasa información que conservamos debe tomarse de su obra,

1125 Como ejemplo de esa influencia estoica,  Diodoro afirma que para la gran mayoría, la
revuelta ocurrió de forma inesperada, pero que para aquéllos que fueran capaces de juzgar
las cosas de forma realista, no dirían éstos que las cosas no ocurrieron sin razón; D.S.
34/35.2.25-26. Ciertamente Diodoro (Posidonio) podría referirse aquí a los estoicos, es
decir, a aquellos que pudieran ver, como lo hacía el propio autor, la auténtica causa de la
revuelta, que consistiría en el maltrato ejercido a los esclavos. Diodoro sigue con que la
intensa explotación de la isla trajo el bienestar económico, lo que trajo el lujo y afectó a su
forma de vida, trayendo consigo la arrogancia y la insolencia, lo que podría enlazarse con
la típica austeridad estoica; D.S. 34/35.2.34-37 = Const. Exc. 2 (1).304, Const. Exc. 4.384.
En este capítulo profundizaremos más en la conexión entre la revuelta y el estoicismo.



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

lo  que  dificulta  la  labor  de  conocer  al  escritor.  Según  el  propio
Diodoro nace en la localidad de Agirio y domina a la perfección la
lengua latina, sin embargo su obra está escrita en griego1126. En Agirio
se  le  supone  poseedor  de  algunos  lotes  de  tierra  debido  a  la
disponibilidad de efectivo del que disponía1127. La obra de Diodoro,
una historia universal, trata de ser moralizante. Es probable que esta
idea provenga de la propia concepción de la historia que imperaba en
su tiempo,  es decir,  que la historia vale para aleccionar  a quien la
conoce y, por ende, adquiere ese valor moral. Como Camacho señala,
para Diodoro la historia no constituye una simple experiencia pasiva,
la historia tiene una finalidad didáctica1128. Su obra se compone de 40
libros  que  divide  según períodos:  los  libros  1-6  cubren  el  período
anterior a la Guerra de Troya, del 7-17 tratan desde la Guerra de Troya
hasta la muerte de Alejandro Magno, y del 18-40 Diodoro narra el
período  posterior  a  Alejandro,  hasta  el  arcontado  ateniense  de
Herodes, sobre los años 60-591129. Según el propio autor, dedicó 30
años de su vida a su obra, y realizó numerosos viajes para recabar
información1130.  Sin  embargo  comete  varios  errores  que  incitan  a
pensar  que  no  debió  de  realizar  todos  los  viajes  que  aseguró,  a
excepción  de  una  visita  a  Alejandría  sobre  el  año  56 y  una  larga
estancia en Roma1131.

1126 D.S. 1.4.4.
1127 Lens Tuero (1994a), 33, n. 1.
1128 Es muy probable que esta concepción moralizante de la historia provenga de la influencia

que el estoicismo ejerció sobre él; Camacho (1996), 69.
1129 Lens Tuero (1994a), 33.
1130 D.S. 1.4.1.
1131 Respecto a la estancia de Diodoro en Alejandría, no es de extrañar que alguien interesado

en el conocimiento realizara tal viaje. La fecha aproximada de su estancia, en el país del
Nilo, nos es conocida porque Diodoro comparte con nosotros un suceso bastante curioso
que asegura vio en persona en su estancia en Egipto (D.S.1.83.8). Resulta que, un romano,
fue ejecutado por matar accidentalmente un gato, animal sagrado, en época de Ptolomeo
XII Νέος Διόνυσος (80-58/55-51). Es probable que este incidente sucediera en la ciudad
de Bubastis, donde el gato era especialmente adorado, por lo que podemos afirmar que
Diodoro viajó por el Delta del Nilo; Lens Tuero (1994a), 34-35.

284



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

En  cuanto  al  conflicto,  la  Primera  Guerra  Servil  resulta
desconocida para el público no académico, principalmente debido a la
popularidad de la revuelta de Espartaco. No obstante, este conflicto ha
sido motivo de múltiples estudios de la comunidad científica, pese a
las escasas fuentes de las que se disponen. El interés que despierta el
tema se ha incrementado tal y como demuestra la reciente publicación
de obras tanto como para un público no especializado1132, como para
especialistas  en  la  materia1133.  La  guerra  estalló  en  Sicilia  en  la
segunda  mitad  del  s.  II  (139-132),  y  fue  liderada  por  un  esclavo
llamado Euno. Oriundo de Siria, Euno era adorador de la Dea Syria o
Atargatis,  culto  extendido entre  la  población  esclava  de la  isla,  de
origen sirio  en su mayoría.  Estos  esclavos sirios llegaban a la  isla
debido a los interminables conflictos militares que ocurrían en Siria,
principalmente contra Antíoco III Μέγας1134.  Roma se convertirá en
eje  central  del  mediterráneo1135,  y  los  esclavos  generados  por  las
distintas  campañas  entre  ptolomeos y seléucidas en Siria,  acabarán
por insertarse en la órbita romana1136.

El  caudillo  de  los  esclavos  sublevados,  autoproclamado  rey
Antíoco, logró establecer un reino independiente del poder romano.
Un reino creado por esclavos, aunque no solamente para ellos, ya que
el levantamiento gozaba del apoyo de los campesinos libres de la isla.

1132 Di Marco (2013).
1133 La  reciente  tesis  doctoral  de  Peter  Morton  (2012),  accesible  en

https://www.era.lib.ed.ac.uk/bitstream/handle/1842/9937/Morton2012.pdf?
sequence=2&isAllowed=y, (fecha de consulta: 30/05/2016).

1134 Cumont (1987), 94.
1135 “El hundimiento de la monarquía macedonia en la batalla de Pidna (168) fue el principio

del fin de los Estados helenísticos. Ciertamente el reino seléucida, reducido finalmente a
Siria, y el reino de los Tolomeos figuraron aún por más de un siglo en los mapas políticos
del Este, pero el hecho de su existencia no puede hacer olvidar que, al menos desde el
final del siglo II, han desempeñado solo el papel de comparsas. El centro de gravedad del
mundo se había trasladado desde Alejandría y Antioquía al Oeste, a Roma"; Bengtson
(2008), 459.

1136 La Sexta Guerra Siria, 170-168, puede ser el marco ideal para el origen de la venida de
gentes sirias a Sicilia.

285

https://www.era.lib.ed.ac.uk/bitstream/handle/1842/9937/Morton2012.pdf?sequence=2&isAllowed=y
https://www.era.lib.ed.ac.uk/bitstream/handle/1842/9937/Morton2012.pdf?sequence=2&isAllowed=y


ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Diodoro  de  Sicilia  es  la  fuente  que  con mayor  detalle  describe  la
guerra, y demuestra una hostilidad abierta hacia el rey Euno/Antíoco,
lo que dificulta el análisis objetivo de este conflicto. Resulta evidente
que cualquier reino se sustenta en una base ideológica específica, y si
bien la escasez de fuentes ya mencionada dificulta la detección de los
remanentes  ideológicos,  no  la  imposibilita.  Existen  varios  pasajes
dentro  de  la  narración  de  la  guerra,  donde  la  ideología  del  reino
resulta más visible. Pasajes como la coronación de Euno/Antíoco, la
acuñación de moneda, la utilización del teatro para crear un nexo de
unión entre los sublevados, las deidades involucradas o la importancia
del cabello y los peces en el culto a la Diosa Siria, serán analizados
detenidamente.

Lám. XI. Mapa de la Primera Guerra Servil1137

Aunque no fueran algo habitual, las fuentes nos transmiten varias
1137 Morton (2014), 27. Morton introduce Siracusa dentro del área abarcada por la contienda,

no obstante refutaremos esta idea en el punto 4.2.6.

286



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

revueltas de esclavos. Livio informa con mayor detalle la conjura de
los esclavos en la colonia romana de Setia (Lacio), que acabará con la
captura de dos de sus cabecillas. Tras haber sido descubierta, cerca de
500 de sus participantes fueron ajusticiados en el 1981138. Otra conjura
de  esclavos,  esta  vez  más  numerosa,  fue  descubierta  en  el  196 en
Etruria, donde adquirió características de revuelta. Para reprimirla los
romanos enviaron una legión entera del ejército regular1139. También,
en  el  185,  se  rebeló  un  grupo  de  esclavos-pastores  en  Apulia.  La
sublevación fue aplastada por el pretor Postumio, el cual condenó a
muerte a 7.000 personas, pero no pudieron juzgar a todas ellas debido
a las fugas1140. Toda esta agitación que se multiplicaba y que aún tenía
un carácter “local” se vio sobrepasada cuando estalló la  gigantesca
“guerra  de  los  esclavos”,  que  se  extendió  por  toda  Sicilia1141.
Comparando con el resto de guerras de la historia antigua, e incluso de
la historia de la esclavitud, la Primera Guerra Servil fue mucho más
sangrienta, se movilizó a una mayor cantidad de gente y más ciudades
se vieron sumergidas en ella.  Pero las fuentes que tenemos para este
importante conflicto son escasas1142, y en general hostiles1143.

Una  guerra  causada  por  el  trato  desmedido  sufrido  por  los
esclavos que acaban rebelándose contra  sus  amos es  muy atractiva
para la visión marxista. El materialismo histórico encuentra un buen
exponente  de  la  lucha  de  clases  en  estos  ejemplos  históricos.  Esta
lucha de clases que gobierna la historia se refleja pues en las guerras
serviles y no presentará diferencias insalvables frente a la revolución
de 1917 si tenemos en cuenta la consciencia de una clase oprimida y
1138 Liv. 32.26.
1139 Liv. 33.36.
1140 Liv. 39.29.
1141 Utcenko (1986), 148.
1142 App.  B.C.  1.9; Cic.  Ver. 4.112; D.S. 34/35.2.1–24, 2.25-3.11; Str. 6.2.6-7; Flor. 2.7.1-8;

Obs. Prodig. 27.27b; Liv.  Per., 56.58-59; Posidon Historias: E&K F59 = FGrHist. F7 =
Ath. 12.542b; Oros. 5.6.1-6; 5.9.4-8 y Val. Max. 2.7.3; 2.7.9; 4.3.10; 6.9.8; 9.12.1, todas
ellas pueden consultarse en la obra de Shaw (2001).

1143 Morton (2013), 237-252.

287



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

la homogeneidad que encontramos en los levantamientos de esclavos
del Mediterráneo. Esta simultaneidad entre todas las revueltas parece
demostrar un diálogo organizado entre los diferentes movimientos1144.
Vogt asegura que no hay tal unión de clase entre los esclavos y los
motivos serán otros como el la identidad cultural o la religiosidad1145.

El sistema esclavista estaba muy arraigado en Sicilia, y por ello
muchos autores difieren en cuanto al origen de la revuelta. El rechazo
a este sistema y el ansia de cambio es defendido por Bömer, quien
cree que los esclavos luchan para defender sus intereses1146. Dumont
sigue  esta  línea y apoya la  teoría  de  que la  Guerra  Servil  fue  una
iniciativa  propia  y  que  no  estuvo  determinada  por  ningún  factor
religioso o nacionalista, sino por la necesidad de libertad que sentían
esos  individuos  al  utilizar  la  desobediencia  como  arma1147.  Sin
embargo,  la  religión  tuvo  una  gran  importancia  como  causa  de  la
guerra. Es evidente la relación que tiene el líder de la revuelta, Euno,
con la  Diosa Siria  y su culto.  Vogt  percibirá  que la  religión es  un
agente  político  muy  valioso  que  constituye  un  emblema  para  la
libertad de las culturas orientales. Llegará a la conclusión de que el
judaísmo,  en  especial  con  el  movimiento  macabeo,  influyó  en  el
movimiento en gran medida1148. Siguiendo esta línea, Green intuye una
influencia directa del judaísmo y se remontará a la expulsión de los
judíos de Roma en el año 139, los cuales viajarían a Sicilia influyendo
en la ideología suyacente de la revuelta1149.  Por el  contrario Bömer
matizará lo difícil que es que una religión arraigue en los esclavos,
pues  las  antiguas  formas  religiosas  cambian  por  el  contexto
revolucionario  y  girarán  ahora  alrededor  del  líder,  de

1144 Dumont (1987a), 253.
1145 Vogt (1974), 40, 83 ss.
1146 Bömer (1957), 3.
1147 Dumont (1987a), 298.
1148 Vogt (1974), 40, 83 ss.
1149 Green (1961), 23.

288



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

Euno/Antíoco1150.  Gallini  coincidirá  en  este  punto  llegando  a  la
conclusión de que la revolución antigua es una revolución religiosa,
lejos de su concepción actual, y que gira en torno a un personaje que
es el emisario del dios o los dioses en la tierra1151.

En cuanto a la idea del nacionalismo o, más bien, de la identidad
cultural, para no utilizar un término un tanto anacrónico, se pueden
ver reflejadas dos vertientes principales: el de la cultura nativa/griega
y el de la cultura siria. Una frase en concreto, donde se describe a los
seguidores  de  Euno  como  Σύρους,  resulta  la  responsable  de  este
debate1152. Vogt opina que esa identidad cultural siria existe, pues en la
isla se encuentra un gran colectivo sirio, Euno responde a la necesidad
identitaria  que surge en ese  colectivo1153.  Verbrugghe,  por  su parte,
afirma que  la  gran  mezcla  de pueblos  que  había  en  tiempos  de  la
guerra en Sicilia imposibilitaba la creación de una identidad cultural
siria  exclusivamente,  y  que  para  ver  el  verdadero  origen  debemos
fijarnos  en  la  población  local.  Según este  autor  la  población  local
buscaría  impulsar  el  conflicto  para  poder  independizarse  del  poder
romano utilizando como medio a los esclavos1154. Según Dumont1155,
esta identidad cultural no fue siria sino siciliana, y fue explotada por
los terratenientes sicilianos y no por los esclavos, pues los elementos
serviles  y  emigrados,  que  serían  los  mayoritarios,  un  pasado  poco
homogéneo y las diversas poblaciones de la isla harían de la identidad
cultural  siria  una  imposibilidad.  Manganaro  sigue  esta  idea
atribuyendo la invención del reino sirio a Posidonio1156. Se remite a la
numismática, pues en ella encontramos una moneda cuyo anverso es
1150 Bömer (1957), 3.
1151 Gallini (1970).
1152 “Euno rey de los rebeldes, llamado a sí mismo Antioco y su horda de rebeldes Sirios”;

Ὅτι ὁ τῶν ἀποστατῶν βασιλεὺς Εὔνους ἑαυτὸν μὲν Ἀντίοχον, Σύρους δὲ τῶν ἀποστατῶν
τὸ πλῆθος ἐπωνόμασεν; D.S. 34/35.2.24. 

1153 Vogt (1974), 40, 83 ss.
1154 Verbrugghe (1972), 541.
1155 Dumont (1987a), 267, 299.
1156 Manganaro (1990b), 181-183.

289



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

adornado con la diosa Deméter, divinidad con gran presencia en Enna,
y cuyo reverso lo adorna una espiga de trigo con la leyenda ANTIO
(izquierda) y BAΣI (derecha)1157.

La influencia siria se hacía notar en la isla. Para los romanos los
orientales eran más propensos a poseer un don especial, el don de la
adivinación y el de la conexión con lo divino. Euno/Antíoco gozaba
de ese don para sus allegados. Su culto representaba para los romanos
lo  exótico,  lo  extraño,  algo  que  resultaba  atrayente  pero  también
repulsivo. Como hemos visto en todo el punto 2.1 sobre la embajada
del 155, los romanos se caracterizaban por esa dicotomía frente a lo
extranjero,  por  la  dualidad  entre  el  aprecio  y el  odio.  Estos  cultos
resultaban un peligro para aquellos que veían en ellos la posibilidad de
influir  en  las  costumbres  cívicas  y  públicas1158.  Según  Santiago
Montero,  estas  religiones  representaban  un  peligro  para  el  orden
establecido,  ya  que  animaban  en  su  contra  a  los  grupos  sociales
inferiores1159. Las nuevas ceremonias llenaban de color y musicalidad
la  monotonía  romana,  despertando  la  curiosidad  de  muchos
individuos. Cierto es que algunas de las brutales prácticas, como la
castración,  repugnaban  a  diversos  sectores1160,  pero  la  violencia
siempre era del gusto del público romano y éste asimiló sin ningún
tipo  de  sobresalto  los  cultos  y  las  divinidades  orientales1161.  Las
técnicas  adivinatorias  y  cultuales  traídas  por  los  comerciantes,
sacerdotes  o  esclavos  orientales  eran  extrañas  para  la  población

1157 Las emisiones monetales realizadas por Euno/Antíoco se tratarán más adelante.
1158 Como resultado, durante el s. II, se prohibieron muchas de las prácticas religiosas que se

percibían  como  peligrosas  para  las  tradiciones  romanas.  Por  ejemplo,  en  186  se
prohibieron las Bacanales en toda Italia; Véase Pailler (1988). En 136, Valerio Máximo
nos cuenta que el pretor Cn. Cornelio Hispalo expulsó a los astrólogos orientales que se
encontraban en Roma, puesto que obtenían ganancias económicas explotando a los más
crédulos; Val. Max. 1.3.3.

1159 Montero (1995), 146.
1160 En  opinión  de  Alvar  la  renuncia  a  la  integridad  física  conlleva  a  la  renuncia  de  la

integración social; Alvar (2001), 193.
1161 Turcan (2001), 31-32.

290



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

romana. En este contexto resulta más fácil comprender la fama que
Euno/Antíoco obtuvo entre la población nativa de Sicilia.

Y, ¿cuál era el papel que la población siria desempeñaba en su
tierra natal? Recordemos que Siria se hallaba bajo dominio seléucida,
una  monarquía  de  origen  macedonia.  Según  una  reciente
interpretación,  en  la  antigua  Siria  e  incluso  en  el  Oriente  Media
antiguo  existe  el  llamado  “tercer  espacio”,  lugar  donde  la  cultura
autóctona  se  mezcla  con  la  cultura  grecorromana,  creando  así  una
especie de cultura híbrida. Según defiende esta teoría, la lengua griega
desplazó  a  la  aramea  como  lengua  culta,  quedando  esta  última
relegada  a  las  élites  más  locales,  con  lo  que  se  favoreció  su
disgregación,  al  tiempo  que  surgían  nuevos  dialectos  del  arameo,
como los dialectos de Palmira, Hatra o Siria. Estas élites sufrieron las
vicisitudes  institucionales  de  las  poleis manteniendo  los  antiguos
vínculos con la realeza, por un lado, y ciertos aspectos nómadas, por
otro, lo que da lugar a una élite híbrida entre el mundo griego y el
oriental1162. La organización de la polis griega diferencia de un modo
evidente a quien alcanza la condición de ciudadano de quien no lo
hace, creando así realidades paralelas  dentro de un mismo espacio. El
imperio seléucida estaba formado por esas ciudades greco-macedonias
(katoikoi). Estos asentamientos trajeron consigo una nueva forma de
explotación  económica  que  en  ocasiones  colisionaba  con  la
concepción que los nativos tenían, aunque las costumbres y formas de
vida  locales  permanecieron,  dado  el  escaso  interés  de  una
colonización  cultural1163.  El  imperio  seléucida,  salvo  escasas
excepciones, segregaba a su población otorgando la ciudadanía solo a
personas  de  origen  griego-macedonio1164.  En  cuanto  a  la  estructura
política  de  Siria  y  Mesopotamia,  nos  encontramos  con un peculiar
marco político, caracterizado por componerse de dinastías locales de

1162 Andrade (2013), 12-13.
1163 Andrade (2013), 16.
1164 Andrade (2013), 38.

291



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

diversos orígenes sociales y étnicos1165. En general, los seléucidas, a
excepción  de  Antíoco  IV  Επιφανής que  trató  de  unir  a  todos  los
pueblos bajo una misma cultura, la griega, trataron de no mezclarse
con  los  diferentes  pueblos  que  componían  el  legado  de  Alejandro,
apartándolos del marco político oficial1166. Los romanos, en cambio,
incorporaron a  las  etnias  sirias,  árabes  o fenicias  dentro  del  marco
griego,  integrando  estos  grupos  dentro  del  marco  político  de  la
región1167. En el período seléucida, la intención de la monarquía era la
de perpetuar el legado del modelo ateniense1168. El colectivo sirio no
dispuso  de  un  peso  político  importante  más  allá  de  posibles
influencias ejercidas en personajes públicos griegos. En Sicilia, dado
que la revuelta la encabezaba el colectivo sirio, no fue difícil entablar
unas relaciones amigables con las poblaciones locales, con el objetivo
de ganarse su favor.

4.1.1 - Estoicismo y esclavitud
Para  los  primeros  estoicos  la  sociedad  tenía  tal  nivel  de

jerarquización  debido  a  la  mala  moral  de  los  miembros  que  la
componían. La relación de subordinación que había en esa sociedad se
describía mediante la institución de la esclavitud, que representaba la
hostilidad y falta de armonía provocadas por los individuos malvados
y  resultaban  absolutamente  incompatibles  con  la  Ὁμόνοια
(concordia)1169.  Este  concepto  chocaba  frontalmente  con  las
principales  ideas  de  Platón  y  Aristóteles,  quienes  concebían  la
esclavitud como parte fundamental de dicha armonía. Aristóteles creía
que  la  esclavitud  es  inherente  a  algunas  personas  y  que  resulta

1165 Andrade (2013), 64.
1166 Macc. 1.1.41-42.
1167 Andrade (2013), 65.
1168 El mismo Antíoco IV erigió un templo en honor a Zeus Olímpico en Atenas; Andrade

(2013), 65.
1169 Erskine (1990), 58-59.

292



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

beneficiosa  para  ellas1170.  Los  estoicos  se  basaron  en  una  creencia
anterior, ya atestiguada en Aristóteles1171, según la cual la esclavitud es
contraria  a  la  naturaleza,  pues  consiste  en  una  distinción  artificial
entre los hombres basada en la fuerza. Una frase transmitida por Filón,
aunque  probablemente  pertenezca  a  Crisipo,  ahonda  en  esta  idea:
“ningún  hombre  es  un  esclavo  por  naturaleza”1172.  Aristóteles
contradecía esta idea afirmando que existen esclavos por naturaleza,
no  diferenciándose  éstos  de  los  animales1173.  Esta  idea  no  es
compartida por los estoicos. Erskine,  que se muestra favorable a la
utilización de Panecio por parte de Cicerón en De officiis, afirma que
Panecio (Cicerón), que no tenía objeciones sobre la propiedad privada,
veía ésta como contraria a la naturaleza, y señala una contradicción en
esta idea de Panecio: si la propiedad es contraria a la naturaleza, la
esclavitud también lo es, pues implica la posesión de algo1174. Que un
hombre use a otro en su beneficio, uno de los atributos que tenían los
amos (δεσπότης), era para los estoicos injusto. Para la stoa media, sin
embargo,  el  debate  de la  esclavitud  carecía  de  un  interés  práctico,
puesto  que,  sin  importar  la  condición  social,  un  individuo  es
moralmente igual a otro cuando nace1175.  El estatus que se tenga es
moralmente indiferente, de la misma manera que la esclavitud en sí;
por  lo  tanto  no  es  necesario  que  un  esclavo  trate  de  cambiar  su
condición  social,  dado  que  hacerlo  no  le  aportará  nada  en  lo  que
concierne  a  alcanzar  la  virtud  moral.  La  diferencia  entre  la  stoa
antigua  y  la  media  es  clara  en  este  aspecto.  Ninguna  de  las  dos
apoyaba la esclavitud, pero la primera, basándose fundamentalmente

1170 Arist. Pol. 1.1255a.
1171 Arist. Pol. 1.1254a.
1172 Ἄνθρωπος γὰρ ἐκ φύσεως δοῦλος οὐδείς; Philo. De septen. et fest. Dieb. 2.283M. = SVF

352.
1173 Arist. Pol. 1.1254b.
1174 Cic. Offic. 1.21; Erskine (1990), 47.
1175 D.L. 7.106.

293



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

en Zenón1176, criticaba el sistema en cuanto a que quienes lo controlan
son los seres humanos. La stoa media se preocupa esencialmente en el
trato que estos esclavos sufren1177, y en cuanto la justicia entra en la
ecuación achacan la falta de esta, no al ser humano como hacían los
primeros estoicos, sino más bien a la fortuna, que es ajena al hombre y
por  lo  tanto  queda  fuera  de  su  control.  Para  Panecio,  Posidonio  y
Séneca, los hombres se convertían en esclavos como resultado de la
fortuna1178, por lo que para la escuela media se puede ser un esclavo y
ser virtuoso;  la condición social  no tiene relación con la  condición
moral1179.

Los  primeros  estoicos,  en  particular  Crisipo,  pensaban  que  la
subordinación (hupotaxis;  ὑπόταξις) era otra forma de esclavitud,  y
esta subordinación se componía también de la relación entre esclavo y
amo, donde una persona subordinada proveía algún tipo de beneficio a
otra,  conocida  por  los  estoicos  como  despotes.  La  dominación
(δεσποτεία) no está limitada a la relación esclavo-amo, más bien es
una característica del hombre malo1180. Todos los hombres malos son
esclavos morales, no conocen lo que es el bien y por ello no actúan en
consecuencia, sin que la moralidad no tenga una gran relevancia en
sus  vidas.  Según  Zenón  y  Crisipo,  la  esclavitud  moral  infecta  la
sociedad contemporánea,  pasando esa esclavitud a la  sociedad. Los
hombres  malos  seguirán  siendo  esclavos  morales  y  esos  esclavos
morales  infectarán  las  esferas  políticas  produciendo  una  jerarquía
social  de  subordinación  que  afectará  a  toda  la  sociedad1181.  Según
Diógenes  Laercio  existen  diferentes  tipos  de  δουλεία (esclavitud).

1176 Quien no llegó a tener esclavos; Sen. Helv. 12.4; Cic. Fin. 3.9.31 = SVF 15.
1177 Sen. Ep. 47; véase también Diodoro sobre las guerras serviles, basado en Posidonio; D.S.

34/35.2.1-2.48; 8.1-11.1.
1178 Panecio: Cic.  Offic.  1.13.41; Posidonio:  FGH 87F108c,  D.S.  34/35.2.33; Séneca: Sen.

Cons. Marc. 20.1; Erskine (1990), 198, n. 37.
1179 Erskine (1990), 43-48.
1180 Stob. Ec. 2.7.103 = Wachsmuth, p. 59 = SVF 677.
1181 Erskine (1990), 51-55.

294



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

Solamente los hombres sabios son libres mientras que los malos son
esclavos.  Para  la  libertad  (ἐλευθερία)  se  necesita  el  poder  de  una
acción  independiente  (autopragia;  αυτοπραγία),  en  cuanto  que  la
esclavitud, como el primer tipo descrito por Diógenes, se caracteriza
por lo contrario, es decir, la carencia de la autopragia. Como segundo
tipo  tenemos  el  que  se  basa  en  la  subordinación  (hupotaxis)  y  la
tercera  y  última  consistía  en  una  mezcla  de  las  dos,  la  posesión
(κτῆσις)  y  la  subordinación1182.  Los  estoicos  produjeron  una
clasificación para discernir entre los diferentes tipos de esclavitud: el
de  la  falta  de  independencia,  el  de  la  subordinación  y  el  de  la
posesión.  Hay diferencias  entre  estos  tipos,  principalmente  entre  la
primera y el resto. La de falta de independencia se resumiría en una
esclavitud moral, que puede existir de forma aislada, mientras que las
otras dos implican en esencia la interacción de las personas1183.

4.1.2 – El (esclavo) bueno, el (esclavo) malo y el estoicismo
Diodoro de Sicilia realiza un curioso análisis del conflicto que nos

atañe. El autor ya ha sido tratado, por lo que no nos detendremos en su
biografía. Diodoro utiliza una gran cantidad de fuentes, pero durante
su  narración  de  la  Primera  Guerra  Servil,  su  fuente  principal  será
Posidonio, como ya hemos mencionado.

En cuanto a la guerra servil, existe una gran disparidad de ideas si
partimos  de  una  visión  estoica  del  conflicto.  Por  un  lado  nos
encontramos  con  la  máxima  estoica  sobre  la  esclavitud,  “ningún
hombre es un esclavo por naturaleza”1184.  Como ya se ha explicado
anteriormente, la existencia de dos líneas de pensamiento dentro del
estoicismo  también  afecta  al  concepto  de  esclavitud.  La  primera
consiste en el estoicismo radical o clásico (reflejado en Diógenes y
Blosio), que mantendría un mayor rechazo hacia la mera existencia de
1182 D.L. 7.121 = SVF 355; Erskine (1990), 43-44.
1183 Erskine (1990), 48-50.
1184 Ἄνθρωπος γὰρ ἐκ φύσεως δοῦλος οὐδείς; Philo. De septen. et fest. Dieb. 2.283M. = SVF

352.

295



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

este sistema, mientras que el estoicismo más moderado (reflejado en
Antípatro,  Panecio  y también Posidonio)  ve la  esclavitud como un
sistema que no entra en conflicto con la virtud. La lectura hecha por
Diodoro sobre la guerra servil refleja el pensamiento de Posidonio, y
se  hace  un  especial  hincapié  en  el  maltrato  que  los  esclavos
sufrieron1185, dando a entender que la culpa no reside en ellos, sino en
la nula capacidad de justo trato demostrado por los amos, corrompidos
por  el  exceso  de  lujo1186.  Sin  embargo,  un  levantamiento  contra  la
dominación  romana  no  puede  justificarse,  por  lo  que  aquí  nos
encontramos  con  la  confrontación  de  Posidonio.  ¿Cómo solucionar
este problema? La respuesta es muy sencilla, con la creación de un
esclavo bueno y otro malo.

Lo  malo  se  personificará  en  Euno,  mientras  que  lo  bueno  se
represntará  mediante  dos  de  sus  lugartenientes,  ambos  hermanos:
Cleón y Comano. Diodoro nos muestra a Euno como un charlatán que
decía  ser  adivino,  acertando  algunas  de  sus  predicciones  por  pura
suerte1187.  Cleón, en cambio,  se subordina a Euno, en un gesto que
puede interpretarse como el poco deseo de Cleón de ostentar el poder
y, por lo tanto, a su capacidad natural de sumisión1188. Sin embargo, a
Euno este poder le afecta sobremanera, convirtiéndose en el  propio
Damófilo, puesto que se rodea de sirvientes y parásitos maleducados

1185 D.S. 34/35.2.13-14.
1186 Posidonio  habla  sobre  el  lujo  desmedido  de  Damófilo,  quien  representa  a  los

terratenientes sicilianos: “Él (Damófilo) llevaba por el campo caros caballos, carros de
cuatro ruedas y un grupos de guardaespaldas compuestos por esclavos, y se enorgullecía,
además, de su gran grupo de apuestos sirvientes y parásitos sin educación”; Ἐπὶ μὲν γὰρ
τῆς χώρας ἵππους τε πολυτελεῖς καὶ τετρακύκλους ἀπήνας μετ᾿ οἰκετῶν στρατιωτικῶν
περιήγετο.  Πρὸς  δὲ  τούτοις  εὐπρεπῶν  παίδων  πλῆθος,  ἔτι  δὲ  κολάκων  ἀνάγωγον
παραδρομὴν  ἔχειν  ἐφιλοτιμεῖτο;  Posidon  Historias:  E&K F59  =  FGrHist. F7  =  Ath.
12.542b. El trato que los esclavos dan a la hija de Damófilo sirve de ejemplo para aquél
que no ejerza violencia contra un esclavo, pues el tratamiento será recíproco, reforzando
la idea de Diodoro sobre el  trato justo; sobre la hija D.S.  34/35.2.39 =  Const.  Exc. 2
(1).305; sobre el trato justo hacia los esclavos D.S. 34/35.2.40 = Const. Exc. 4.384.

1187 D.S. 34/35.2.5-6.
1188 D.S. 34/35.2.17.

296



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

como lo hizo Damófilo1189, o también como lo hizo Sila1190. De hecho,
la idea del tirano en Euno y en Sila coinciden en algunos puntos que
convendría analizar.

Sobre Sila, Keaveney señala que en el crepúsculo de su vida, 79-
78,  se  mudó  a  Puteoli  y  participó  en  la  política  de  forma  más
mesurada. Parecía gozar de buena salud, a excepción de algún brote
de sarna que sufría hacía ya tiempo. El parásito que provoca dicha
afección,  el  sarcoptes  scabiei,  penetra  en  la  piel  de  la  víctima
escarbando túneles y depositando sus huevos en ellos. Este parásito
provoca  una  intensa  sensación  de  picor  en  las  zonas  afectadas,  y
debido a este picor, Sila tenía la cara desfigurada a causa de rascarse
incesantemente. Keaveney achaca la afección a la falta de higiene de
los  campamentos  militares  en  los  que  el  general  estuvo1191.  En  la
antigüedad,  la figura de Sila y la sarna fueron vinculados casi en la
totalidad de las ocasiones. Plinio, por ejemplo, analiza el crecimiento
de algunos gusanos en distintos entornos, como la tierra, la madera, y
en  el  caso  de  la  sarna,  la  carne.  El  mismo autor  menciona  a  otro
personaje más,  junto a  Sila,  que padeció esta enfermedad:  el  poeta
griego  Alcman,  y  más  adelante  nos  muestra  cómo  combatir  la
enfermedad1192.  También encontramos una breve  mención en el  De
uiris illustribus atribuido al escritor del s. IV d.C. Victor Aurelio1193.
Plutarco dice en dos ocasiones que la enfermedad es debida a una vida
dedicada a las  malas compañías  y a los vicios,  y nos transmite un
listado  de  personajes  afectados  por  el  parásito  durante  la
antigüedad1194.  De  igual  modo  el  dictador  romano  se  mezcla  con
1189 FGrHist. no.  87,  fr.  7.  En  el  momento  de su  captura  Euno está  acompañado de una

compañía similar; D.S. 34/35.2.34.
1190 Plu. Sull. 36.1.
1191 Keaveney (1982), 210.
1192 Plin. Nat. 11.39.114, 26.86.138.
1193 Pseudo-Aurelio Victor de Vir. Illust. 75.12.
1194 Plu.  Sull. 2.1-4; 36.1-3. En la mitología Plutarco se refiere a Acasto, hijo de Pelías, que

fue  devorado  por  gusanos.  En  época  histórica  nos  encontramos  con  el  poeta  lírico
Alcman, el teólogo Ferécides, Calístines de Olinto, que fue prisionero y Mucio el jurista,

297



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

compañías poco deseables, como un comediante llamado Roscio, un
bufón llamado Sorex y Metrobio, un actor especializado en interpretar
a mujeres y con quien Sila tendría una relación cariñosa y no trataba
de esconderlo en público1195. En una sociedad que no se preocupaba
especialmente  por  su  higiene  y  donde  la  procedencia  de  esta
enfermedad era desconocida, no es de extrañar que se buscaran otro
tipo de explicaciones a su origen, como las malas compañías y los
malos hábitos.

Apiano nos muestra una Roma afectada por las políticas de Sila y
que muestra una clara escisión entre su población1196. Sila murió de
forma  repentina.  Al  descubrir  que  un  magistrado  de  una  colonia,
llamado Granio, eternizaba la entrega por parte de los decuriones del
dinero  que  éstos  habían  prometido  utilizar  en  la  reparación  del
Capitolio, lo llamó Sila ante sí y lo mandó colgar. En el momento de
pronunciar  la  orden,  un  borboteo  de  sangre  salió  por  su  boca,
probablemente derivado de una insuficiencia hepática causada por el
exceso de alcohol que consumía habitualmente el dictador. El órgano
afectado,  es  decir,  el  hígado,  provoca alucinaciones  en el  paciente,
hasta que tras unas 24 horas, la víctima fallece1197. Valerio Máximo ve
la explicación de esta enfermedad en la pesadumbre que provocaban
los males que sufría la república en el dictador, junto con el disgusto
provocado por Granio1198. La muerte, o mejor dicho, su interpretación,
no resultaba aleatoria en la antigüedad, en especial en las figuras más
relevantes del momento1199.

junto con Euno, el esclavo rebelde; Plu. Sull. 36.3-4.
1195 Plu. Sull. 36.1.
1196 “Inmediatamente después de su retiro, los romanos, aunque liberados de la matanza y la

tiranía, comenzaron gradualmente a alimentar las llamas de las nuevas sediciones”; Ἄρτι
δ᾿  ἀποστάντος  αὐτοῦ,  Ῥωμαῖοι  φόνου  καὶ  τυραννίδος  ἀπαλλαγέντες  ἡσυχῇ πάλιν  ἐπὶ
στάσεις ὑπερριπίζοντο ἑτέρας; App. BC 1.105.

1197 App.  BC 1.105-106;  Plu.  Sull.  37.1-4  (sobre  su  muerte);  Val.  Max.  9.3.8;  Keaveney
(1982), 210-211.

1198 Val. Max. 9.3.8.
1199 Sobre la muerte y su concepción por parte de los antiguos; Gnoli, Vernant (1982); Hinard

298



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

Volvamos ahora a la comparación entre Euno y Cleón y Comano.
La mayor diferencia entre estas figuras se dará en la batalla final, la
toma de Enna, y sus respectivas muertes. Durante el asedio romano a
la ciudad, Euno consigue escapar de la ciudad, junto con su guardia
personal de mil hombres. La guardia personal, viendo que los hombres
de Rupilio los perseguían muy de cerca, se anticipan a su destino y
acaban con sus  vidas1200.  Euno,  decidiendo que su hora  aún no ha
llegado, evita suicidarse junto con el resto1201, y logra esconderse en
diferentes cuevas. Finalmente, resulta capturado en una de las cuevas
acompañado de cuatro individuos más: un cocinero, un pastelero, un
hombre  que  lo  masajeaba  durante  sus  baños  y  un  individuo  cuya
función principal consistía en entretenerlo en las fiestas1202. Tras ser
capturado, Euno muere en la cárcel de Morgantina a causa del morbus
pedicularis,  probablemente  sarna,  lo  que  le  otorga  una  muerte  en
coherencia con sus actos:

(1987), Von Hoff (1990) y Hope, Huskinson (2011).
1200 D.S. 34/35.2.22.
1201 No acepta su destino de forma racional como lo hacen los estoicos,  eulogos; Von Hoff

(1990), 184-185. El dolor físico puede ser un motivo para el suicidio y fue considerado
como un tema de debate recurrente entre los filósofos; Véase Von Hoff (1990), 184-185.
Los estoicos pensaban que el sabio debía afrontar el suicidio de forma racional (eulogos;
εὔλογος) y que era una opción totalmente válida en caso de enfermedad, mutilación o
invalidez. El propio fundador de la Stoa lo hizo así, y Séneca pensó durante su juventud
en acabar con su vida debido a una infección crónica de pecho; D.L. 7.31; 7,130, 10.119;
Sen. Ep. 4.4, 30.12, 24.24-26; Sen. Tranq. 2.14-15; Sen. Ira 2.36.5-6; Griffin (1976), 196.
“Los egocéntricos estoicos y cínicos se centran en su vida interior, en sí mismos, tal y
como los novelistas antiguos hacían con sus personajes prinicpales”; Von Hoff (1990),
120. Para los estoicos existen razones que son consideradas válidas para el  suicidio y
existen otras razones que no lo son  (friuolae causae). Resulta estúpido para un estoico el
suicidarse por miedo, como lo haría un esclavo fugado al ser capturado, o por desamor
(ambos denominados como nimia fornido); Von Hoff (1990), 184-185. Sobre el esclavo
criminal condenado a muerte; Dumont (1987b) , 177.

1202 D.S. 34/35.2.22-23. La figura del tirano y del mal gobernante acompañado por todo tipo
de indeseables es común en la antigüedad, como por ejemplo, ocurre con Sila; Plu. Sull.
36.1.

299



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

“Trasladado  a  la  prisión,  donde  su  carne  se
desintegró a causa de los  gusanos,  se encontró con un
final  tal  como  correspondía  a  sus  actos,  y  murió  en
Morgantina”1203.

La  forma  en  la  que  Euno  huye  del  conflicto  perdida  toda
esperanza,  el  descartar  el  suicidio  como  vía  honorable,  el  ser
capturado en compañía de unos indeseables y su humillante muerte
por sarna durante su cautiverio personifica la imagen del mal esclavo,
aquél  que recolecta  lo  sembrado.  El  reflejo que  Diodoro/Posidonio
quieren  transmitirnos  no  es  más  que  un  esperpento,  con  el  fin  de
tornar al lector en su contra1204.

Por otro lado, nos encontramos con otros dos esclavos rebeldes:
Cleón y Comano. Durante el asedio a Enna, Cleón decide atravesar las
murallas para combatir al ejército romano en campo abierto, y tras una
lucha heroica, muere cubierto de heridas1205. La muerte de Comano,
hermano de Cleón,  resulta  diferente.  Diodoro nos ofrece muy poca
información sobre él. Comano había sido capturado por los romanos
antes del asedio a Enna, durante el asedio a la ciudad de Tauromenio.
La táctica del cónsul fue la misma que después usaría en Enna, la de
tomar la ciudad por hambre. En este contexto, Comano, trata de huir

1203 Καὶ παραδοθεὶς εἰς φυλακὴν καὶ τοῦ σώματος αὐτοῦ διαλυθέντος εἰς φθειρῶν πλῆθος
οἰκείως  τῆς  περὶ  αὐτὸν  ῥᾳδιουργίας  κατέστρεψε  τὸν  βίον  ἐν  τῇ  Μοργαντίνῃ;  D.S.
34/35.2.23. Sobre el  morbus pedicularis Dsc. 4.152, 5.105; Gal. 12.463; Porph.  VP 55.
Los antiguos no diferenciaban entre la sarna y otro tipo de enfermedades relacionadas con
ciertos parásitos o gusanos, por lo que es difícil asegurar que esta enfermedad fuera la
causa de su muerte. Resulta, no obstante, bastante probable, debido a la falta de higiene
que  habría  en  su  celda.  También  afecta  a  Herodes,  devorado  por  gusanos;  Luc.
Pseudomantis 59; D.S. 34/35.2.22-23.

1204 Morton (2013), 251.
1205 D.S. 34/35.2.21. Diodoro alaba aquí a Cleón, pero resulta hostil en un breve fragmento,

donde lo tacha de asesino acostumbrado al bandidaje; D.S. 34/35.2.43 =  Const. Exc. 2
(1).305. Pero el propio Diodoro nos muestra que la culpa del creciente bandidaje de la isla
proviene de los amos, que no proveían a los esclavos de alimentos obligándolos a una
vida semejante, por lo que podemos interpretar que Cleón no es del todo culpable de su
situación; D.S. 34/35.2.27-28.

300



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

de  la  ciudad  pero  es  capturado1206.  Diodoro  muestra  a  Comano
huyendo de la ciudad, pero el autor no especifica si trató de huir en
solitario o con un grupo reducido o, por el contrario, trató de escapar
del cerco junto con el resto de ocupantes. La mención en Diodoro es
muy escueta, aunque su imagen no me parece negativa, debido a que
no utiliza ningún calificativo como sí lo hace con Euno. Tenemos que
cambiar de fuente para poder conocer de forma más precisa el final de
Comano.

En  un  pasaje  de  Valerio  Máximo,  éste  afirma  que  cuando  las
fuerzas romanas recuperaron Enna, Comano fue llevado ante el cónsul
Rupilio, y allí, durante su interrogatorio, se armó de valor y aguantó la
respiración hasta morir delante del cónsul1207. Valerio reflexiona sobre
el hecho y dice que en lo que algunos necesitan una gran preparación
para tener  una asociación  entre  alma y cuerpo,  Comano acabó por
hacerlo sin preparación alguna:

“Hay  también  muertes  entre  los  extranjeros  que
merecen ser comentadas. Por ejemplo, la de Coma, de
quien  cuentan  que  era  hermano  de  Cleón,  el  mayor
cabecilla de ladrones. Cuando la ciudad de Henna, que
había  sido  ocupada  por  los  piratas,  cayó  en  nuestro
poder,  llevaron a  Coma a  presencia  del  cónsul  Publio
Rupilio.  Al  ser  preguntado  por  los  efectivos  y  las
intenciones  de  los  fugitivos,  se  tomó  su  tiempo  para
concentrarse, se cubrió la cabeza, se puso de rodillas y,
aguantando la respiración, encontró la ansiada paz de la
muerte, delante mismo de sus guardianes y en presencia
del más alto magistrado. Angústiense los infelices, para
quienes resulta más provechoso morir que seguir vivos, y
afánense  en  buscar,  con  sus  miedos  e  inquietudes,  la

1206 D.S. 34/35.2.20.
1207 El nombre difiere  entre  Diodoro y Valerio,  el  primero lo llama Comano,  nombre que

usaremos, mientras que el segundo lo llama Coma. También en Valerio la ciudad en la que
ocurre la acción es diferente.

301



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

mejor  manera  de  abandonar  la  vida:  que  afilen  sus
espadas, que preparen venenos, que ajusten la soga, que
busqeun  sitios  extensos  y  elevados,  como  si  hicieran
falta grandes aprestos y rebuscadas complicaciones para
cortar el frágil vínculo que mantiene unidos el cuerpo y
el alma. Ninguna de estas cosas necesitó Coma: aguantó
el aliento en su pecho y así halló su final. Por lo tanto, no
hay que esmerarse demasiado en preservar un bien, ya
que su efímero disfrute puede desvanecerse, vencido por
el más leve soplo de la violencia”1208.

El llamativo suicidio de Comano recuerda a la del propio Zenón:

“Murió de este modo. Al salir de su escuela cayó de
un tropezón y se rompió un dedo. Golpeando la tierra con
la mano, exclamó el verso de la Niobe: “Ya voy. ¿Por qué
me apremias?” Y al momento murió, ahogándose”1209.

Resulta  interesante  para  nosotros  que  Comano,  uno  de  los
personajes  más  influyentes  dentro  del  ejército  rebelde,  muriera  de
1208 Sunt et externae mortes dignae adnotatu. qualis in primis Comae, quem ferunt maximi

latronum ducis Cleonis  fratrem fuisse: is  enim ad Rupilium consulem Hennam, quam
praedones  tenuerant,  in  potestatem  nostram  redactam  perductus,  cum  de  uiribus  et
conatibus fugitiuorum interrogaretur, sumpto tempore ad se colligendum caput operuit
innixusque genibus conpresso spiritu inter ipsas custodum manus inque conspectu summi
imperii  exoptata  securitate  adquieuit.  torqueant  se  miseri,  quibus  extingui  quam
superesse utilius est, in trepido et anxio consilio quanam ratione uita exeant quaerentes:
ferrum  acuant,  uenena  temperent,  laqueos  adprehendant,  uastas  altitudines
circumspiciant, tamquam magno apparatu aut exquisita molitione opus sit, ut corporis
atque animi infirmo uinculo cohaerens societas dirimatur. nihil horum Coma, sed intra
pectus inclusa anima finem sui repperit: enimuero non nimio studio retinendum bonum,
cuius  caduca  possessio  tam leui  adflatu  uiolentiae  concussa  dilabi  potuit;  Val.  Max.
9.12.ext.1.

1209 Ἐτελεύτα δὴ οὕτως. Ἐκ τῆς σχολῆς ἀπιὼν προσέπταισε καὶ τὸν δάκτυλον περιέρρηξε.
Παίσας  δὲ  τὴν  γῆν  τῇ  χειρί,  φησὶ  τὸ  ἐκ  τῆς  Νιόβης,  “ἔρχομαι.  Τί  μ᾿  αὔεις”;  καὶ
παραχρῆμα ἐτελεύτησεν, ἀποπνίξας ἑαυτόν; D.L. 7.28. Diógenes sostiene que esta es una
de las dos versiones existentes, en la otra no se menciona nada sobre la auto-asfixia; D.L.
7.31.

302



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

semejante  modo.  Es  físicamente  imposible  morir  por  aguantar  la
respiración,  debido  a  que  la  respiración  es  una  acción  nerviosa
efectuada  por  el  bulbo  raquídeo,  y  por  lo  tanto,  está  más  allá  de
nuestro control. A ello se le suma que la pérdida de oxígeno produce el
desmayo, y en este  estado el  cerebro detecta la falta  de oxígeno y
produce un impulso para que involuntariamente el sistema respiratorio
vuelva a funcionar. Esta muerte, aunque físicamente imposible, tiene
una carga simbólica muy importante, puesto que es la muerte perfecta
para el sabio1210. En el caso de Zenón, éste estaba tan resuelto a morir
que tenía total y absoluto control sobre ello. Solamente alguien tan
preparado  podría  realizar  un  acto  semejante.  El  propio  Valerio  se
sorprende por la acción de Comano, que aún sin tener la preparación
necesaria, fue capaz de realizar semejante proeza. Desde un punto de
vista estoico, Comano sirve como reflejo para uno de los principales
dogmas del estoicismo, la nula importancia de la condición social para
poder alcanzar la virtud:

“Resulta  relativamente  claro  por  qué  los  estoicos
sostienen  con  tanto  énfasis  que  lo  justo  lo  es  por
naturaleza  y  que  las  distinciones  convencionales  entre
libres y esclavos no tienen la menor relevancia: si todos
los humanos tenemos la misma naturaleza racional,  no
hay nada que nos distinga de un modo radical en cuanto a
nuestra condición natural, de modo que nuestra verdadera
humanidad  no  se  define  por  ser  esclavo en  el  sentido
convencional de estar sujeto a otra persona, sino por ser
capaz de actualizar y desarrollar adecuadamente la propia
naturaleza, es decir, la propia racionalidad”1211.

1210 También aparece mencionada por Catón el joven, quien dice: “Para matarme no tengo
necesidad de espada si,  conteniendo la respiración por poco tiempo o golpeándome la
cabeza una sola vez contra la pared, puedo morir”; οὐ γὰρ ἐπ᾿ ἐμαυτόν γε δέομαι ξίφους,
ὅπου καὶ τὸ πνεῦμα βραχὺν χρόνον ἐπισχόντα καὶ τὴν κεφαλὴν ἅπαξ πατάξαντα πρὸς τὸν
τοῖχον ἀποθανεῖν ἔνεστι; Plu. Cat. Mi. 68.8.

1211 Boeri (2014), 22.

303



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Por  lo  tanto  tenemos  al  esclavo  Euno,  figura  totalmente
demonizada por Diodoro, y a los hermanos Cleón y Comano, quienes
desempeñan su papel de esclavo fiel y virtuoso respectivamente. El
conflicto  comienza  con  la  propia  presentación  de  ambos  esclavos,
Euno  resulta  una  especie  de  bufón,  mientras  que  Cleón  era  un
domador de caballos (se desconoce la función de Comano, pero es
probable que él también fuera un domador de caballos junto con su
hermano). Euno se convierte en el ejemplo del rey tirano, mostrando
signos  de  crueldad  excesiva1212,  y  acompañado  de  un  deplorable
séquito1213.  Comparable a Sila tanto en la compañía1214,  como en el
castigo por sarna1215. Su huida, el rechazo al suicidio, y la muerte que
sufre Euno por una terrible enfermedad y además encerrado en una
prisión acaban por pincelar el retrato de Diodoro.

4.1.3 – Dominación
Para  entender  la  dominación  ejercida  por  Roma,  primero

debemos tratar la falta de consenso que había en la antigüedad sobre
las diferentes formas de dominación. Platón y Aristóteles diferían en
esos conceptos1216. El análisis sobre las distintas formas de gobierno
ejercido por Polibio será de ayuda en este punto1217. La dominación se
puede ejercer en dos ámbitos diversos, el  público y el  privado. La

1212 Masacra a todos los ciudadanos de Enna; D.S. 34/35.2.15, 24b, 41. Manda amputar las
manos de los cautivos; D.S. 34/35.8.1. Entrega a Megallis a sus sirvientas para que la
torturen; D.S. 34/35.2.15. Atormenta en un asedio a aquellos que residían en la ciudad;
D.S. 34/35.2.46.

1213 Tal vez Diodoro realice una lectura tiránica de Euno, acorde a su lectura sobre las tiranías
en Sicilia: “The first-century Diodorus may be responsible for our view of Sicily as home
of endemic tyranny;  he notoriously described Sicily as ‘particularly prone to one-man
rule’ (19.1, prefacing his account of Agathocles)”; Lewis (2006), 5.

1214 D.S. 34/35.2.22-23; Plu. Sull. 36.1.
1215 D.S. 34/35.2.22-23; Plu. Sull. 2.1-4, 36.1-3.
1216 Pl. Plt. 258e-260d; Arist. Pol. 1.1256a.
1217 Plb. 6.3-10.

304



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

diferencia  entre  los  dos  reside  en  el  número  de  gente  que  se  ve
afectada por dicha dominación, la pública valdrá para las relaciones
de  dominación  entre  diferentes  organizaciones  socio/políticas,
mientras que la privada se limita a la relación de dominación entre
individuos  o  pequeños  grupos,  principalmente  la  derivada  de  la
institución de la esclavitud. Para los estoicos, con principio en Platón,
la  dominación es  igual  en todos sus ámbitos,  tanto privados como
públicos,  mientras  que  para  Aristóteles  la  dominación  no  puede
ejercerse de igual manera, puesto que no es lo mismo gobernar sobre
uno que sobre muchos1218. La dominación en Aristóteles es distinta, ya
que ésta, no podría ser la misma entre seres de la misma condición o
entre quienes son desiguales entre sí, como los esclavos; para Platón,
en cambio, no resulta importante puesto que todos esos gobernantes
tienen un mismo conocimiento, la επιτακτική τέχνη, una misma base:

“Puesto  que  no  solo  ejerciendo los  poderes  de  la
política  son  los  políticos  elevados  en  relación  con los
humildes, sino también en la vida privada, los sensatos
tratan a los esclavos domésticos de manera justa. Pues el
carácter  arrogante  y  desagradable  desemboca  en
conflictos entre compatriotas, y una parte de los esclavos
aterrorizan  a  los  dueños  con  designios  crueles  y  la
amenaza  de  revueltas.  La  transformación  de  la  justa
dominación  en  crueldad  e  ilegalidad,  hace  que
progresivamente las cosas cambien de su estado natural
hacia  la  demencia.  Algunos  de  los  esclavos  se  elevan
sobresaliendo de forma honrosa, si reciben amor de los

1218 “No es lo mismo la autoridad del amo y la autoridad política, y que no todas las formas de
autoridad son idénticas entre sí, como dicen algunos. Pues una se ejerce sobre los hombres
libres por naturaleza y otra sobre los esclavos; y el gobierno doméstico es una monarquía
(pues toda casa es gobernada por uno solo), mientras que el gobierno de la ciudad se
ejerce sobre libres e iguales”; Φανερὸν δὲ καὶ ἐκ τούτων ὅτι οὐ ταὐτόν ἐστι δεσποτεία καὶ
πολιτική, οὐδὲ πᾶσαι ἀλλήλαις αἱ ἀρχαί, ὥσπερ τινές φασιν. Ἡ μὲν γὰρ ἐλευθέρων φύσει
ἡ δὲ δούλων ἐστίν, καὶ ἡ μὲν οἰκονομικὴ μοναρχία (μοναρχεῖται γὰρ πᾶς οἶκος), ἡ δὲ
πολιτικὴ ἐλευθέρων καὶ ἴσων ἀρχή; Arist. Pol. 1.1256a.

305



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

hombres, si no el enemigo adquiere un nuevo estado de
salvajismo”1219.

En este texto Diodoro menciona las dos clases de dominación y
cómo éstas pueden relacionarse entre sí en casos extremos. Las dos
clases  de  dominación  están  unidas  de  forma  que  la  privada  puede
afectar  a  la  pública,  una  mala  gestión  del  trato  hacia  los  esclavos
puede provocar un descontento, que a su vez podría desencadenar una
rebelión,  afectando  de  este  modo  al  ámbito  público.  Las  revueltas
esclavas no eran algo desconocido para los pueblos antiguos, y por
ello Diodoro insiste en esa idea. Por la propia naturaleza del sistema
esclavista, no es de extrañar que ciertos individuos creyeran que el
poder que ejercían sobre otros era lícito. Este punto de vista puede
resultar  extraño  hoy  en  día,  pero  era  plenamente  aceptado  en  la
antigüedad,  dado  que  el  esclavo  no  era  más  que  un  instrumento
animado1220.  Al  ser  el  colectivo  esclavo un colectivo  sometido,  sin

1219 Ὅτι  ου  μόνον  κατὰ  τὰς  πολιτικὰς  δυναστείας  τοὺς  ἐν  ύπεροχῇ  ὄντας  ἐπιεικῶς  χρὴ
προσφέρεσθαι  τοῖς  ταπεινοτέποις,  ἀλλά  καὶ  κατὰ  τοὺς  ἰδιωτικοὺς  βίους  πρᾴως
προσενεκτέον τοῖς οἰκέταις τούς εὖ φρονοῦντασ. Ἡ γὰρ ὑπερηφανία καὶ βαρύτης ἑν μὲν
ταὶς πόλεσιν ἀπεργάζεται στάσεις ἐμφυλίους τῶν ὲλευθέρων, ἐν δὲ τοῖς κατὰ μέρος τῶν
ἰδιωτῶν  οἴκοις  δούλων  ἐπιβουλάς  τοῖς  δεσποταις  καὶ  ἀποστάσεις  φοβερὰς  κοινῆ  ταῖς
πόλεσι  κατασκευάζει.  Ὅσῳ  δ´ἂν  τὰ  τῆς  εξουσίας  εἰς  ὠμότητα  καὶ  παρανομίαν
ἐκτρέπηται,  τοσούτῳ  μᾶλλον  καὶ  τὰ  τῶν  ὑποτεταγμένων  ἤθη  πρὸς  ἀπόνοιαν
ἀποθεριοῦται. Πᾶς γὰρ ὁ τῇ τύχῃ ταπεινός τοῦ μὲν καλοῦ καὶ τῆς δὸξης ἑκουσιως ἐκχωπεῖ
τοῖς ὑπερέχουσι, τῆς δὲ καθηκούσης φιλανθροπίας στερισκόμενος πολὲμιος γίνεται τῶν
ἀνεμέρως δεσποζόντων; D.S. 34/35.2.33; traducción propia.

1220 “Ahora bien, la propiedad es una parte de la casa, y el arte de adquirir, una parte de la
administración doméstica (pues sin las cosas necesarias es imposible tanto vivir como
vivir  bien).  Y lo  mismo  que  en  las  artes  determinadas  es  necesario  disponer  de  los
instrumentos apropiados si ha de llevarse a cabo la obra, así también en la administración
doméstica. De los instrumentos, unos son inanimados y otros animados; por ejemplo, para
un piloto, el timón es inanimado, y animado el vigía (pues en las artes el subordinado hace
las veces de un instrumento). Así también, las posesiones son un instrumento para la vida
y  la  propiedad  es  una  multitud  de  instrumentos;  también  el  esclavo  es  una  posesión
animada, y todo subordinado es como un instrumento previo a los otros instrumentos”;
ἐπεὶ οὖν ἡ κτῆσις μέρος τῆς οἰκίας ἐστὶ καὶ ἡ κτητικὴ μέρος τῆς οἰκονομίας（ἄνευ γὰρ
τῶν  ἀναγκαίων  ἀδύνατον  καὶ  ζῆν  καὶ  εὖ  ζῆν） ,  ὥσπερ  δὲ  ταῖς  ὡρισμέναις  τέχναις

306



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

ningún derecho ni sobre el gobierno ni sobre sí mismos, era común
que parte de los amos se excediera con ellos1221. En algunos puntos de
la historia antigua este grupo responderá ante sus agresores de forma
violenta,  y  en  menor  medida,  de  una  forma  muy  bien  organizada
capaz de hacer frente al propio gobierno, aunque estos casos eran muy
poco  frecuentes,  resultando  escasas  las  grandes  rebeliones.  Las
tensiones debían de ser más comunes en la rutina, en el día a día, pero
coincido con Finley en  que los  esclavos  aceptaban,  en  general,  su
nueva condición social1222. Pero esta “fácil” asimilación de su nuevo
estatus social no significa que el esclavo no soñara con la libertad. La
mayoría de esclavos veían la libertad como su meta principal, y dada
la dificultad que conllevaba en alcanzar dicha meta, era habitual que
se plantearan afrontar los riesgos de unirse a una revuelta. Los amos
en cambio, no tratarían de utilizar la manumisión como el mejor de
los  premios,  sino  que  se  basarían  en  un  sistema  de  castigos  y
recompensas  para  ejercer  su  dominación  sobre  los  esclavos  de  un
modo efectivo1223. La dominación es, en definitiva, ejercida en estos
dos ámbitos, que analizaremos ahora por separado, primero el público
y después el privado.

4.1.3.1 - Dominación pública
Como ya  hemos  visto  en  el  punto  2.2.1.1  sobre  las  diferentes

constituciones, Polibio consideraba la constitución de Roma como una

ἀναγκαῖον ἂν εἴη ὑπάρχειν τὰ οἰκεῖα ὄργανα, εἰ μέλλει ἀποτελεσθήσεσθαι τὸ ἔργον, οὕτω
καὶ τῷ οἰκονομικῷ. Τῶν δ᾽ ὀργάνων τὰ μὲν ἄψυχα τὰ δὲ ἔμψυχα （οἷον τῷ κυβερνήτῃ ὁ
μὲν οἴαξ ἄψυχον ὁ δὲ πρῳρεὺς ἔμψυχον: ὁ γὰρ ὑπηρέτης ἐν ὀργάνου εἴδει ταῖς τέχναις
ἐστίν）: οὕτω καὶ τὸ κτῆμα ὄργανον πρὸς ζωήν ἐστι, καὶ ἡ κτῆσις πλῆθος ὀργάνων ἐστί,
καὶ ὁ δοῦλος κτῆμά τι ἔμψυχον, καὶ ὥσπερ ὄργανον πρὸ ὀργάνων πᾶς ὑπηρέτης; Arist.
Pol. 1.1253b. 

1221 D.S. 34/35.2.10-16.
1222 “Gran mayoría de los esclavos de la Antigüedad se acomodaban en cierto modo a su

situación, bien pasiva y resentidamente, bien de buen talante, o quizás en mayor medida,
con una mezcla de ambas actitudes”; Finley (1982), 150.

1223 Véase López Barja (2012).

307



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

constitución  mixta.  Roma  triunfará  sobre  las  demás  naciones,  no
solamente por la superioridad de los romanos1224, sino gracias también
a su constitución mixta y a su cohesión interna, cohesión que Cayo
trató de romper como hemos tratado ampliamente a partir del punto
3.2.3. Diodoro no comparte del todo esta idea de Polibio, y afirmará
que esa superioridad romana no se debe únicamente a este rasgo que
su constitución tenía, sino a la actitud con la que Roma se enfrentó a
sus rivales.  Polibio compara a Filipo II y a Alejandro Magno y su
imperio,  con  el  poder  que  ejerció  Roma1225.  En  esta  comparativa,
Filipo instauraría el poder macedonio tanto en su reino como en la
mayor parte de Grecia mediante la fuerza, pero con un trato moderado
sobre los vencidos.  El tiempo cambió el  temperamento de Filipo e
hizo que el uso del miedo fuera muy frecuente, usando como ejemplo
la destrucción de Olinto. Alejandro en cambio evolucionaría de forma
contraria  a  su  padre,  instaurando  un  reinado  de  terror  con  la
destrucción  de  Tebas  y  después,  en  Asia,  mostrando  una  gran
clemencia hacia los prisioneros de sus campañas y hacia sus súbditos
en general. La diferencia respecto a los romanos es que ellos tratan a
los enemigos como si fueran benefactores y amigos1226. Diodoro ve el
sistema  de  Polibio  en  funcionamiento  también  en  Roma.  El  autor
critica  la  desmesura  romana  en  el  trato  a  los  vencidos  haciendo
referencia a las destrucciones de Cartago, Corinto y Numancia como
actos deplorables y desmedidos1227.  Autores modernos como Badian
1224 “La obediencia del débil hacia el fuerte es para la aristocracia romana nada más que una

eterna ley moral”; Badian (1968), 15.
1225 D.S. 32.2-5.
1226 “Hasta el momento, de hecho, se abstuvieron de la crueldad y la venganza sobre quienes

sometían,  parecían  tratarlos  no  como  enemigos,  sino  como  si  fueran  benefactores  y
amigos”;  Τοσοῦτον γὰρ ἀπέσχον τῆς κατὰ τῶν ὑποπεπτωκότων ὠμότητος καὶ τιμωρίας
ὥστε δοκεῖν μὴ ὡς πολεμίοις ἀλλ᾿ ὡς εὐεργέταις καὶ φίλοις προσφέρεσθαι; D.S. 32.4.4.

1227 “Arrasaron Corinto, desarraigaron a los macedonios (a Perseo, por ejemplo), arrasaron
Cartago y la ciudad celtíbera de Numancia, y hubo muchos a quienes intimidó el terror” ;
Κόρινθον  γὰρ  κατέσκαψαν  καὶ  τοὺς  κατὰ  τὴν  Μακεδονίαν  ἐρριζοτόμησαν,  οἷον  τὸν
Περσέα, καὶ  Καρχηδόνα κατέσκαψαν καὶ  ἐν  Κελτιβηρίᾳ τὴν Νομαντίαν,  καὶ  πολλοὺς
κατεπλήξαντο; D.S. 32.4.5.

308



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

apoyan estas ideas asegurando que la plebe y la sección más poderosa
de los caballeros esperaban con ansia los beneficios de la expansión
del imperio1228. Diodoro transmite la sensación de que la rapacidad de
los romanos aumentó en desmesura,  aunque Badian apunta que los
hermanos Graco fueron los  causantes1229.  Incluso el  propio imperio
llegó a ser un problema, pues el lujo y el deterioro de las tradiciones,
forma de vida romana, y por ende la uirtus, están relacionadas con el
imperio.  Las  riquezas  que  acumulan las  conquistas  hechas  por  los
romanos  crean  esa  decadencia  y  ese  trato  hacia  los  vencidos,  esa
imposibilidad de gobernar adecuadamente a sus súbditos, esa carencia
de ejercer correctamente la dominación.

Esa carencia sobre la dominación se refleja en el caso que nos
atañe en este capítulo, Sicilia. Dos de las mayores guerras de esclavos
que sufrió la república romana ocurrieron en la isla, pero ¿por qué?,
¿era mayor la determinación de los esclavos de esta isla que la de los
esclavos de otros lugares?, ¿tenían una mayor ansia de libertad? La
singularidad  del  caso  siciliano  proviene  de  su  contexto
histórico/social, que evoluciona de manera exponencial durante el s.
II.  Roma elimina en 146 al  único rival que podría hacerle sombra,
aunque tras la Segunda Guerra Púnica Cartago vio su poder cada vez
más  mermado.  Tras  destruir  a  los  cartagineses,  los  romanos
comenzarán  a  expandir  su  influencia  por  la  zona  oriental  del
Mediterráneo. Los conflictos surgidos generan una gran cantidad de
esclavos,  esclavos  provenientes  de  los  conflictos  en  Asia  Menor  y
Siria,  de  los  cuales  muchos  gozaban  de  una  buena  educación  y
procedían de clases sociales elevadas1230.

Sicilia será el lugar ideal para que grandes latifundistas se instalen
allí pues se convirtió en el granero de Roma tras los conflictos que
asolaron la isla en la Segunda Guerra Púnica. La isla gozó de unos 70

1228 Badian (1968), 50-51.
1229 Badian (1968), 50-51.
1230 Finley (1982), 149-150.

309



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

años de paz,  y en este  período el  sistema latifundista  se  asentó de
manera firme en la isla creando un entorno idóneo para la venida de
esclavos.  La cantidad de esclavos por  ciudadano libre alcanzaba la
proporción  de  1  por  cada  3,  mucho  mayor  que  en  cualquier  otro
lugar1231.  Entre  los  grupos  gobernantes  de  la  isla  se  generarán
tensiones, principalmente entre el orden senatorial y el orden ecuestre.
Dada esta  situación,  las  acciones  que se toman contra  los  esclavos
sublevados no resultan del todo eficaces, ayudando a estos últimos en
el  éxito  inicial  de  la  revuelta.  El  campesinado  goza  de  un  papel
fundamental  en la  revuelta,  aunque Orosio describa la  situación de
este  colectivo de otro  modo.  Según lo  dicho por  él,  parece  que  el
descontento  fue  generalizado  entre  este  grupo de  la  población  que
apoyó la causa de los esclavos1232. Por último las diversas campañas
militares en las que está involucrada la república y la crisis interna que
sufre por las reformas de los hermanos Graco hacen aún más difícil
luchar  contra  la  sublevación.  Por  ello,  cuatro  serán  las  principales
razones del levantamiento1233: el gran número de esclavos, la división
entre los gobernantes, la ayuda del campesinado libre y las diversas
campañas militares y crisis internas que sufre la república, como las
reformas gracanas y la situación anterior que llevó a ellas.

La revuelta comenzó con la toma de Enna por unos 400 esclavos
descontentos por el maltrato que sufrían1234. Algunos autores señalan
que existen varias razones detrás de la revuelta aún por explorar, como
puede ser la identidad cultural. Éstas serán de dos clases, la identidad
siciliana/griega,  y  la  identidad siria.  Pero esta  afirmación nos  hace

1231 “Que en torno a un tercio de la población de la isla fueran esclavos es algo ciertamente
extraordinario y alarmante, pero no imposible”; López Barja (2011a), 18.

1232 Oros. 5.6.1-6. Piantanida defiende la idea de grupos de “bandidos sociales” durante la
guerra servil, cuyo foco de atención estaría lejos de los libres pauperizados, al contrario
que ocurría en el período previo al conflicto, donde el bandidaje es organizado por los
amos para evitar, de este modo, los costes de la manutención de los esclavos; Piantanida
(2012), 15-16.

1233 López Barja (2011), 20.
1234 D.S. 34/35.2.27-28; 34/35.2.29-30.

310



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

plantear una serie de dudas, ¿era mayor el número de terratenientes
sicilianos que el de los itálicos? En caso de que los sicilianos fueran
mayoría, ¿por qué se sublevarían contra la dominación romana?, ¿por
qué  utilizar  a  los  esclavos?,  ¿la  creación  del  reino  esclavo  fue
intencionada?, ¿el  grupo de esclavos era de mayoría siria? Algunos
autores afirman que los propios sicilianos favorecieron la creación de
estos  eventos  y  que  los  apoyaron1235.  Otros  señalan  el  auge  de  la
identidad siria1236. Gentes itálicas llegaron a Sicilia tras el ataque del
general  cartaginés Barca en 246 y se asentaron allí  dedicándose al
cultivo de la tierra según nos informa Diodoro1237. Sin embargo Livio
asegura que son los romanos, que no itálicos, quienes utilizan a los
sicilianos para activar la economía siciliana1238. Esto nos lleva a creer
que  la  mayoría  de  los  terratenientes  eran  sicilianos,  pues  Escipión
devolvió las tierras expropiadas, que habían sido convertidas en ager
publicus por los romanos, a los siracusanos, sus dueños originales, o
dicho de otra forma, a los terratenientes sicilianos1239. Kenneth Sacks
afirma que en la época del alzamiento de Aristónico en Asia (133-129)
no había grandes latinfundistas itálicos en Asia1240. Posidonio utiliza
como  ejemplo  el  levantamiento  de  Aristónico  para  analizar  la
situación en Sicilia, que debía de ser parecida1241. Por lo tanto la crisis
en la isla tuvo que iniciarse por los propios sicilianos dada la escasez
de propietarios itálicos.

1235 Verbrugghe (1972), Manganaro (1990a).
1236 Vogt (1974).
1237 D.S. 24.6.1.
1238 Verbrugghe (1972), 542. Liv. 26.40.15-16; 27.5.4-6; 27.8.18; 27.35.3-4.
1239 “Los griegos reclamaban propiedades a algunos itálicos que las retenían”;  Graeci res a

quibusdam Italici generis eadem ui qua per bellum ceperant retinentibus; Liv. 29.1.16.
1240 Sacks (1990), 146-147.
1241 Athen.  12.542b = E&K F59;  Str.  6.2.7 = E&K F250. Edelstein y Kidd enlazan  este

fragmento de Estrabón con Posidonio y a las guerras serviles debido a que el geógrafo
menciona  a  Siracusa,  Érice  y  Enna  como  fortificaciones.  Como  defenderemos  más
adelante, en el punto 4.2.6, Siracusa no se vio fuera de la Primera Guerra Servil, pero no
así del segundo conflicto, zona donde las fuerzas Salvio fueron derrotadas.

311



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Diodoro  afirma  que  son  mayoritariamente  los  itálicos  quienes
poseen las tierras sicilianas, resulta entonces, lógico pensar que éstos
tuvieron que tener  un gran  protagonismo en  la  revuelta1242.  Pero si
comparamos  las  menciones  a  itálicos  que  se  hacen  en  las  fuentes,
éstos solamente aparecen en dos ocasiones: 1 – En el anacronismo de
la  lex  iudiciaria donde  Diodoro  afirma  que  los  pretores  romanos
reaccionaron tan mal por el temor a los propietarios que pertenecían a
la  clase  ecuestre1243 pues,  según  Diodoro  ellos  controlaban  los
tribunales de jurados, aunque la reforma efectuada por Cayo Graco
respecto a los tribunales ocurriría una década más tarde, se analizará
con un mayor detenimiento más adelante.  2  – En las  referencias  a
Damófilo, terrateniente siciliano, donde se indica que su decadencia
procede  de  la  emulación  a  los  terratenientes  itálicos1244,
generalizándose por lo tanto a todos los sicilianos1245. Diodoro trata de
excusar a los sicilianos de esta forma.

¿Por  qué  habría  pocos  terratenientes  itálicos  en  Sicilia? Las
fuentes no se sostienen entre ellas y se aprecia la dicotomía entre el
grupo de Livio/Cicerón y Diodoro, donde los primeros afirman que
los terratenientes sicilianos de origen griego controlan la producción
de grano y donde el  segundo asegura  que  los  itálicos  controlan  la
ganadería  y  el  pastoreo.  Aunque  la  presencia  de  Verres  en  la  isla
transcurriera 60 años después de la Guerra Servil,  parece que poco
habría  cambiado  la  situación  en  ese  aspecto.  Según  el  análisis  de
Tenney Frank,  que aunque desfasado es  de  utilidad,  pocos  son los
nombres latinos que aparecen en las fuentes1246. Frank y Verbrugghe

1242 D.S. 34/35.2.3; 2.31.
1243 D.S. 25.1.
1244 D.S. 2.34.
1245 D.S. 2.27.
1246 “Entre  aquellos que poseen tierras  en Sicilia,  Cicerón menciona a  dos individuos que

pertenecen al orden senatorial, Cayo Antonio Broco (Cic. Ver. 3.93) y la mujer de Casio,
cónsul en el 73 (Cic. Ver. 3.97). También se mencionan a seis caballeros que poseen tierras
en Sicilia (P. Clonio, D.S. 36.4; Marco Cositio, Cic.  Ver. 3.55, 3.185; Quinto Lolio, Cic.
Ver. 3.61-63;  Cayo.  Matrinio,  Cic.  Ver. 3.60,  5.15;  Q.  Septicio;  Cic.  Ver.  3.36;  Publio

312



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

opinan  que  ello  se  debe  a  que  las  subastas  de  los  impuestos
provinciales se realizaban en territorio siciliano, siendo una desventaja
para las compañías romanas1247. Los nombres que Diodoro menciona
en referencia a los terratenientes son, por otro lado, griegos1248. Pero el
autor  siciliano  asegurará  que  la  mayoría  de  terratenientes  eran
romanos y del orden ecuestre1249 y que los sicilianos que emulaban a
los itálicos también déspotas1250, fueron los responsables del maltrato
de  los  esclavos,  siendo  causa  de  la  revuelta1251.  Vemos  pues  una
contradicción  en  Diodoro  que  por  un  lado  nos  ofrece  nombres  de
propietarios  griegos,  y  por  otro  habla de  terratenientes  griegos  que
emulan  a  los  itálicos,  que  serán  mayoría.  Creo  que  la  mayoría  la
encontraremos en los terratenientes griegos y que la presencia itálica,

Trebonio, Cic. Ver. 1.123); cuatro están definitivamente realizando negocios (Cn. Calidio,
Cic. Ver. 4.42; Quinto Minucio Rufo, Cic. Ver. 2.69, 3.148, 4.62; Lucio Raecio, Cic. Ver.
5.161,  5.168;  Cn.  Octacilio  Naso,  Cic. Fam. 13.33)  y  muchos  otros  poseen  alguna
propiedad en la isla (Marco Caelio, Cic.  Ver. 4.37; Lucio Papinio, Cic.  Ver.  4.46; Marco
Petilio, Cic. Ver. 2.71; Lucio Suetio, Cic. Ver. 2.31, 5.147). Parece que muchos caballeros
que fueron testigos contra Verres eran residentes (Marco Anio, Cic. Ver. 5.73, 5.156; Cn.
Fanio, Cic.  Ver.  1.128; Marco Modio, Cic.  Ver.  2.119; Cayo Numitorio, Cic.  Ver.  5.163;
Cn. Sertio, Cic.  Ver.  2.119). La procedencia de los publicanos que operaban en Sicilia
durante el mandato de Verres no está clara por lo general. Los directivos de las compañias
aduaneras, como Carpinatio (Cic. Ver. 3.166) y Canuleyo (Cic. Ver. 2.171), serían romanos
enviados temporalmente para el propósito. En los contratos por los diezmos de trigo las
sociedades romanas no podían participar, pero los romanos sí como individuos. Además
de los muchos sicilianos (...) que se dedicaban a este negocio, tenemos unos diez hombres
de nombre latino que presentaron ofertas (P. Apronio, Cic. Ver. 3.22-24; Atidio, Cic. Ver.
3.75; M. Caesio, Cic.  Ver.  3.89; Q. Minucio, Cic.  Ver.  3.148; Naevio Turpio, Cic.  Ver.
5.108,  L.  Rubrio,  Cic.  Ver.  3.132,  P.  Escandilio,  Cic.  Ver.  3.135;.  Cn Sergio,  Cic.  Ver.
3.102, 3.161; Venuleyo, Cic.  Ver.  3.99; L. Vibio, Cic.  Ver.  2.182). Algunos de ellos eran
probablemente de Roma y otros residirían en Sicilia”; Frank (1935), 61.

1247 Valerio Máximo señala que Publio Rupilio, quien acabó con la guerra como cónsul en
132, trabajaba para compañias privadas de impuestos, aunque no en suelo siciliano; Val.
Max. 6.9.8. Frank (1935), 64; Verbrugghe (1972), 543.

1248 Damófilo  y  Megalis  (D.S.  34/35.2.10),  los  dueños  de  Euno  Antígenes  y  Pitho  (D.S.
34/35.2.15) y Gorgo de Morgantina también llamado Cambalo (D.S. 34/35.9.11).

1249 D.S. 34/35.2.31.
1250 D.S. 2.32.
1251 D.S. 2.27. 

313



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

que fue aumentando desde el final de la Primera Guerra Púnica, será
una presencia bastante reducida en comparación.

En cuanto a la economía, Sicilia era y es una tierra fértil y muchos
pueblos de la antigüedad lucharon para obtener la supremacía de estas
tierras1252. Incluso hoy día Sicilia mantiene en su escudo dos espigas
de grano encima de la cabeza de Medusa. Existe una confrontación
sobre la la forma de explotación económica de la isla en la antigüedad.
Cicerón nos señala que hay cuatro ocupaciones principales en Sicilia
divididas en dos grupos1253,  y la referencia que aparece en Diodoro
respecto  a  los  bienes  de  Damófilo  muestra  que  él  tuvo  grandes
propiedades  en  ambos  sectores  y  que  probablemente  ése  fuera  el
panorama  general  de  los  terratenientes  de  la  isla1254.  Las  fuentes
clásicas nos muestran dos Sicilias en cambio, la Sicilia de los grandes
terratenientes  y  del  cultivo  de  la  tierra  mencionada  por  Cicerón  y
Livio  y  la  Sicilia  del  pastoreo  y  la  ganadería  que  nos  transmite
Diodoro1255. En la obra de Cicerón se critica a Cayo Licinio Verres,
pretor de Sicilia que ejerció sus poderes de forma corrupta aceptando
sobornos  y  realizando  chantajes.  Para  explicar  las  deleznables
acciones realizadas por Verres, Cicerón nos ofrece, en su tercer libro,
un punto de vista  de  la  economía  siciliana  muy interesante,  donde
asegura que la producción agraria es la principal actividad económica
de la isla, mencionando detalles como dónde crece el grano, cuántos
granjeros se encuentran en cada zona y cuánta cantidad de cereal debe
pagar cada área1256. En definitiva Cicerón describe una Sicilia en la
que se cultiva grano por toda la isla y que se hacía de una manera

1252 “Ya en la Primera Guerra Púnica sicanos, elimos, sículos, griegos, púnicos, mamertinos,
romanos, celtas, ligures e íberos habitaban la isla. Su posición central en el Mediterráneo
y su riqueza la hicieron favorable para convertirse en destino de tan cantidad de diversos
pueblos”; Verbrugghe (1972), 541.

1253 “Comerciante  o  mercader  o  agricultor  o  pastor”;  Mercator  an  negotiator  an  arator  an
pecuarius; Cic., Ver. 2.188.

1254 D.S. 34/35.2.34.
1255 Verbrugghe (1972), 535.
1256 Cic. Ver. 3.

314



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

rentable1257.  Diodoro  en  cambio  afirma  que  la  principal  forma  de
explotación es el pastoreo y que gracias a las riquezas obtenidas por
dicha tarea muchos esclavos fueron comprados, de los cuales los más
jóvenes  fueron  usados  para  tal  labor,  mientras  que  el  resto  era
utilizado según la necesidad1258. Diodoro señala en la narración de la
revuelta la participación activa de ganaderos y pastores1259, incluyendo
al más importante lugarteniente, Cleón el cilicio, que era ganadero de
caballos1260. Señala Verbrugghe que la tierra del suroeste siciliano era
bastante inhóspita, perfecta para la ganadería y mala para el cultivo1261.
A diferencia de Diodoro, Cicerón dice que la mayoría de la tierra era
cultivada por hombres libres y que cultivaban las parcelas de tierra
que él  y  su familia  pudieran trabajar1262.  Por  lo  tanto las  pequeñas
granjas  eran  numerosas,  aunque  las  grandes  eran  más  ricas  y
poderosas1263,  de  todas  formas  creo  que  los  grandes  terratenientes
acababan absorbiendo de alguna forma a las pequeñas granjas. La idea
que nos  da  Diodoro  es  más  acertada  en  mi  opinión puesto  que  el
análisis  de  Cicerón  transcurre  tras  las  guerras  serviles  de  Sicilia  y
probablemente  se  tomaron  medidas  para  la  no-masificación  de
esclavos.

Diodoro nos muestra una Sicilia llena de esclavos y de grandes
terratenientes,  una Sicilia en la que los rebeldes reúnen un elevado
número de individuos, 200.000. En cuanto al cambio producido entre
la Primera Guerra Servil y el mandato de Verres, o mejor dicho, entre
el relato de Diodoro y el de Cicerón, Toynbee señala que pudo haberse
producido un cambio entre las dos formas económicas, es decir, que la
explotación del  cultivo del  cereal  pudo haberse transformado en la

1257 Verbrugghe (1972), 539.
1258 D.S. 34/35.2.1-2. 
1259 D.S. 2.36. También en Str. 6.2.6-7.
1260 D.S. 34/35.2.43.
1261 Verbrugghe (1972), 539-540.
1262 Cic. Ver. 3.27.
1263 Verbrugghe (1972), 547.

315



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

explotación  ganadera  y  pastoril1264.  Verbrugghe al  contrario  expone
que ese cambio fue imposible,  pues tras la Segunda Guerra Púnica
tendría lugar una serie de circunstancias por las cuales se demuestra
esta  imposibilidad:  El  grano siciliano empuja  fuera del  mercado al
grano itálico por su mayor capacidad de producción, el ager publicus
se verá enormemente incrementado, la guerra en suelo itálico hace que
se perdieran grandes cosechas por la quema o el saqueo por parte de
las tropas púnicas y por la ausencia de manos que la puedan trabajar, y
por  último  el  botín  de  guerra  crea  una  gran  cantidad  de  dinero
disponible  para  poder  expandir  el  mercado1265.  Pero  parece  que
Verbrugghe olvida que la Segunda Guerra Púnica también tuvo lugar
en Sicilia y esos mismos efectos pudieron haber ocurrido en la isla. En
definitiva,  creo  que la  economía  siciliana,  como señala  Cicerón1266,
convivía de las dos formas de explotación  aunque la explotación de la
tierra tendría una mayor relevancia general1267. La mano de obra libre
y la mano de obra esclava trabajaban en muchos sectores codo con
codo, y por ello no es de extrañar la cercanía que tienen ambos grupos
una vez estallada la revuelta.

1264 Toynbee (1965) non vidi; Verbrugghe (1972).
1265 Verbrugghe (1972), 551.
1266 D.S. 34/35.2.34.
1267 Apiano nos señala, aunque muy superficialmente, que la causa principal de la guerra fue

el  aumento  del  número  de  siervos  por  exigencias  de  la  agricultura:  “Mostró  su
descontento con la horda de esclavos por estimarla inútil para la milicia y jamás digna de
fiar para sus dueños, y adujo el reciente descalabro sufrido en Sicilia por éstos a manos de
sus esclavos al haber aumentado el número de siervos por exigencias de la agricultura, y
adujo también la guerra sostenida por los romanos contra ellos, que no era fácil ni corta,
sino muy prolongada en su duración y envuelta en muy diverso tipo de peligros”; Ἐπὶ δὲ
τῷ  δουλικῷ  δυσχεράνας  ὡς  ἀστρατεύτῳ  καὶ  οὔποτε  ἐς  δεσπότας  πιστῷ,  τὸ  ἔναγχος
ἐπήνεγκεν ἐν Σικελίᾳ δεσποτῶν πάθος ὑπὸ θεραπόντων γενόμενον, ηὐξημένων κἀκείνων
ἀπὸ γεωργίας, καὶ τὸν ἐπ᾿ αὐτοὺς Ῥωμαίων πόλεμον οὐ ῥᾴδιον οὐδὲ βραχύν, ἀλλὰ ἔς τε
μῆκος χρόνου καὶ τροπὰς κινδύνων ποικίλας ἐκτραπέντα; App. BC 1.9.

316



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

4.1.3.2 - Dominación privada
Muchas son las  clases  de dominio privado:  dominio patriarcal,

sexual, dominio clientelar, etc. Sin embargo la clase de dominio que
nos preocupa es aquel que se ejerce sobre los esclavos. La esclavitud
es  inherente  a  las  sociedades  antiguas1268.  Pocas  fueron las  que  no
mantuvieron contacto con ella y casi todas tuvieron, en algún grado,
presencia  trabajadora  esclava,  principalmente  como  sirvientes
particulares,  trabajadores  diversos  y  más  raramente  desempeñando
alguna  función  militar  o  religiosa  específica1269.  A diferencia  de  la
esclavitud  moderna  occidental,  la  esclavitud  antigua  no  distinguía
entre razas ni etnias y una de sus características era la existencia de la
posibilidad de esclavizar  a  los  conciudadanos,  principalmente a  los
ciudadanos deudores1270, y aunque fueran esclavos eran, jurídicamente,
totalmente diferentes al resto, puesto que los libres se convertían en
esclavos  en  base  a  la  ley1271.  Según  los  pensadores  antiguos  estas
gentes  no  cambiarían  su  mentalidad  pues  nacieron  libres  y  si  han
llegado a ser esclavos, lo han sido por causa del destino y no por causa
natural1272. El número de esclavos por deudas crecía y crecía y ello
trajo grandes disputas. La abolición de la esclavitud por deudas (que
en  Roma  se  implantaría  sobre  el  s.  IV)  hizo  que  se  creara  una
conciencia  diferente  de  la  sociedad,  donde ahora  existirán  aquellos
que  son  completamente  libres  y  aquellos  que  son  completamente
esclavos. Ese cambio conllevó que la esclavitud se convirtiera en la
única forma de mano de obra explotable para aquellos que tenían que

1268 “La necesidad de movilizar fuerza de trabajo para llevar a cabo empresas que superan la
capacidad del individuo o la familia se remonta a la prehistoria.  Tal necesidad estuvo
presente  siempre que una sociedad alcanzaba una etapa de acumulación  suficiente  de
recursos y poder en unas cuantas manos (...). Y la fuerza de trabajo necesaria se obtenía
por la fuerza – por la fuerza de las armas o por la fuerza de la ley y la costumbre”; Finley
(1982), 85.

1269 Dal Lago, Katsari (2008), 3.
1270 Staerman (1986), 165.
1271 Staerman (1986), 170.
1272 Staerman (1986), 185.

317



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

emplear sistemáticamente a otros para el trabajo. El campesinado, tras
luchar para obtener sus derechos cívicos y tras separar la línea entre la
aristocracia y ellos afianzará la sociedad esclava1273.

Los antiguos acostumbraban a tomar sus esclavos en las guerras
que  libraban  y  los  soldados  se  preocupaban  de  capturar  a  cuantos
pudieran1274.  El  general,  tras  vencer  en  la  batalla  disponía  de  tres
opciones  para  con  los  capturados:  1-  Enviarlos  a  Roma.  2-
Entregárselo a la soldadesca. 3- Venderlo en el mismo sitio donde ha
sido capturado1275.  La  primera opción se daba en la  celebración de
triunfos1276, la segunda como recompensa a las tropas1277 y la tercera y
más  habitual  se  realizaba  bajo  la  supervisión  del  cuestor1278.  Los
esclavos que  llegaban a  Roma eran  muchos,  a  pesar  de  los  largos
caminos y las grandes travesías por mar que resultaban agotadoras, ya
que los esclavos eran encadenados, sufrían de malnutrición y muchas
enfermedades,  junto  con  todo  tipo  de  malos  tratos  y  vejaciones.
Psicológicamente esta experiencia marcaría a los esclavos de por vida,
haciéndolos  recelosos1279.  ¿Qué  tipo  de  gente  era  el  objetivo
primordial para los esclavistas?, ¿prevalecía algún modelo sobre otro?
Los hombres no eran las únicas personas esclavizadas, las mujeres y
los  niños  capturados  también  se  esclavizaban,  y  en  los  casos  más
excepcionales alguna mujer es mencionada en las fuentes literarias,

1273 Finley (1982), 157-158.
1274 Staerman (1986), 179.
1275 Bradley (1987), 45.
1276 Escipión Emiliano envío 50 esclavos desde Numancia para celebrar su triunfo en el año

133; App. Hisp. 98.
1277 César entregó un prisionero a cada uno de sus hombres tras la batalla de Alesia en 52;

Caes. B.G. 7.89. 
1278 En 184 tras el  asedio de Corbio en Hispania (Liv.  39.42.1,  41.11.7-8).  En 177,  5.632

prisioneros de dos pueblos Istrios (Str. 7.7.3; Plb. 30.15) o en 167, en 150.000 epirotas
(Liv. 45.34.5; Plu. Aem. 45.34.5) fueron vendidos en el mismo sitio.

1279 Catón señala que los  uillici  o esclavos que se encargaban del cuidado de las villas en
ausencia  de sus  amos,  utilizaban para  excusarse  por  el  incumplimiento  del  trabajo  el
carácter picaresco propio de los esclavos; Cato Agr. 2.1-3.

318



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

pues omitían en general estas referencias por falta de interés1280.
Tras la llegada a la ciudad el “producto” era vendido. Existiría

una gran variedad de precio entre esclavos, dado al amplio abanico
disponible: esclavos letrados, fuertes, dóciles, bellos etc. Se pagaba un
precio equivalente según la experiencia o los conocimientos. Como
señala  Rihll,  nadie  hoy  día  dejaría  que  le  atendiera  un  cirujano
incompetente para que le operaran, o que una enfermera con alguna
amonestación por su conducta le cuidara a uno cuando se encontrara
incapacitado,  y  de  la  misma  manera  que  se  cuida  la  educación  y
cualificación de los trabajadores se cuidaba en la antigüedad la de los
esclavos  cualificados  (y  por  ello  caros)1281.  Es  difícil  calcular  la
enorme  variedad  de  precio  que  se  establecía  en  el  mercado,  todo
depende  a  la  época  y  al  esclavo.  Sin  embargo  algunos  autores  se
atreven a ello, como Staerman, quien calcula que el precio medio del
esclavo  oscilaría  entre  los  500  denarios  para  la  mano  de  obra1282.
Scheidel afirma que los esclavos romanos serían más caros que los
esclavos vendidos en Atenas entre los ss. V-IV1283. Muchos trabajaban
como sirvientes siendo esta una actividad propia de esclavos1284. Creo
lógico que los esclavos desempeñaran la  mayor parte  de las  tareas
duras y/o peligrosas pero Scheidel señala que así como los esclavos
ocupan mayoritariamente los trabajos de servicio, podemos encontrar
a muchos hombres libres empleados tanto en Grecia como en Italia de
remeros o como mineros en la Hispania, Dacia o Egipto romanas1285.
Rihll  en  cambio  opina  que  en  la  antigüedad  no  había  un  trabajo
prefijado para los esclavos1286. Pienso que si Rihll se refiere a que los
trabajadores libres podrían trabajar con los esclavos codo con codo

1280 Vease Bradley (1987), 50-51.
1281 Rihll (2008), 129.
1282 Staerman (1986), 188.
1283 Scheidel (2008), 107.
1284 Staerman (1986), 165.
1285 Scheidel (2008), 111.
1286 Rihll (2008), 135.

319



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

está  en lo cierto1287,  pero en mi opinión los esclavos tendrían unos
trabajos característicos de su condición,  debido principalmente a lo
mal conceptuadas que estuvieran en la sociedad de la época.

En el contexto de la Primera Guerra Servil la dominación privada
se ve bien reflejada. La guerra comenzará por el maltrato sufrido por
parte  de  los  esclavos1288.  Los  ejemplos  del  trato  que  reciben  los
esclavos  por  parte  de  sus  amos  Damófilo  y  Megalis  son
espeluznantes1289.  Los esclavos son vejados constantemente y se les
obliga  a  realizar  actos  criminales,  como  por  ejemplo  robar  a  los
transeúntes. Se les niegan las ropas a no ser que las consigan de forma
que no intercedan con su amo, quien además no duda en castigar a
aquellos  pobres  que  intentan  pedírselas1290.  En  el  caso  de  Euno  la
dominación ejercida sobre él por Antígenes es bastante clara, el sirio
debe satisfacer a su amo en los banquetes que celebra cumpliendo su
función,  la  de  entretener  a  sus  invitados1291.  Dentro  del  relato  de
Diodoro, Euno/Antíoco, una vez coronado como rey, respeta la vida
de aquellos que le respetaron cuando el era un esclavo. La influencia
estoica  de  Posidonio  en  el  relato  de  Diodoro  es  palpable  en  este
fragmento. Siguiendo esta línea, las fechorías cometidas a los esclavos
son retribuidas de una forma brutal. Damófilo es asesinado en público,
en una asamblea organizada por los esclavos. Una espada y un hacha
acaban  con  su  vida,  que  termina  a  manos  de  dos  de  sus  antiguos
esclavos1292. Megalis no tiene tanta suerte y es entregada a las esclavas
para que la torturen, arrojándola por un precipio una vez acabado su
tormento1293. Antígenes y Pitho, dueños de Euno, son asesinados por el

1287 “La coexistencia de mano de obra libre y esclava (...), fue algo más que una coincidencia
de tiempo y lugar; fue a menudo una simbiosis”; Finley (1982), 97.

1288 D.S. 34/35.2.4.
1289 D.S. 34/35.2.34-36 = Const. Exc. 2 (1).304; 4.384.
1290 D.S. 34/35.2.36 = Const. Exc. 4.384.
1291 D.S. 34/35.2.8-9.
1292 D.S. 34/35.2.14.
1293 D.S. 34/35.2.15.

320



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

nuevo monarca Antíoco. Los esclavos saquean la ciudad, liberan a los
esclavos  que  se  hallan  en  ella,  y  deciden  salvar  solamente  a  tres
grupos  de  entre  la  población  libre:  1  –  La  hija  de  Damófilo  y
Megalis1294, 2 – Aquéllos que no se mofaron de Euno en los banquetes
de  Antígenes1295,  3  –  Gente  capaz  de  trabajar  el  metal  y  producir
armas1296. El tercer grupo perdonado, el de los individuos capaces de
trabajar el metal, lo fue por una cuestión práctica, la de fabricar nuevo
armamento para aquellos esclavos que se sumaron a la causa. En el
primer  y  segundo  grupo  podemos  apreciar  una  influencia  estoica,
impulsada por Posidonio. La hija de Damófilo y Megalis, junto con
las personas que no se burlaron de Euno, no han cometido ningún acto
contra los esclavos, y los esclavos, como individuos, son capaces de
ejercer justicia más allá de su condición social1297. Pero no hay que
olvidar que estamos ante una rebelión de esclavos, un acto deleznable
tanto para Posidonio como para Diodoro, y aunque éstos comprendan
las causas, no las defenderán. En ese contexto se entiende la matanza
perpetrada en Enna, para concebir a la rebelión un aspecto malévolo.
En definitiva se vuelven las tornas, los esclavos, sometidos asesinan a
sus dueños por no haber ejercido correctamente la dominación.

4.2 - LA INFLUENCIA SIRIA EN SICILIA 
La presencia de un contingente de esclavos de origen sirio, resulta

muy relevante para la mejor comprensión del conflicto que tratamos.
La principal fuente sobre ésta, Diodoro Sículo, utiliza como fuente a
Posidonio, como ya ha sido señalado en varias ocasiones. El origen de
Posidonio  debemos  rastrearlo  en  Siria,  concretamente  en  Apamea.
Posidonio era de la misma ciudad que el rey sublevado Euno, por lo
que  el  elemento  sirio  adquiere,  si  cabe  aún,  una  mayor  relevancia
dentro de la narración de la guerra. Por ello, resulta importante aclarar
1294 D.S. 34/35.2.39 = Const. Exc. 2 (1).305.
1295 D.S. 34/35.2.41 = Const. Exc. 2 (1).305.
1296 D.S. 34/35.2.15.
1297 Strasburger (1965), 42.

321



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

algunos apartados sobre el conflicto que nos ayuden a rastrear mejor y
llegar a comprender la verdadera importancia que el elemento cultural
sirio tenía.

4.2.1 - Coronación
La  coronación  de  Euno  resulta  muy  interesante  para  rastrear

posibles influencias de su lugar de origen. Para ello trataremos dos
rasgos  de  la  coronación,  la  primera  la  propia  corona,  símbolo  de
origen  oriental,  y  la  segunda  el  nombre  de  Antíoco,  nombre
claramente inspirado en las monarquías seléucidas. Tras su coronación
Euno  se  deshace  de  su  nombre  de  esclavo  y  pasa  a  ser  llamado
βασιλεύς bajo  el  nombre  de  Antíoco,  al  igual  que  hace  su
“compañera”  sentimental  que  también  es  coronada  y  nombrada
βασίλεια1298.  El  afianzamiento  de un  régimen se  demuestra  en  este
gesto,  donde el soberano se establece como líder y crea una nueva
dinastía.

El  acto  llega  hasta  nosotros  gracias  a  dos  autores,  Floro  y
Diodoro.  Cuenta Floro que Euno logró enardecer a los esclavos con
sus  promesas  de  libertad,  que  eran  profetizadas  mediante  la
inspiración divina. De esta forma logró reunir a 2.000 esclavos que se
unieron a la causa y, tras liberar al resto de esclavos que permanecían
presos  en  los  barracones  de  Enna,  Euno/Antíoco  llegó  a  reunir  a
60.000 esclavos más, sumando un total de 62.000 esclavos1299. El texto
continúa con la coronación de Euno, mencionando únicamente la toma
de  las  insignias  reales,  para  acto  seguido  mencionar  que  muchas
plazas,  fortificaciones  y  hasta  los  campamentos  de  los  pretores
romanos  fueron tomados  por  los  rebeldes1300. El  relato  de  Diodoro

1298 D.S. 34/35.2.16-24.
1299 “Al principio, este prodigio le proporcionó dos mil hombres de los que encontró en su

camino, luego, tras romper los cerrojos de las prisiones por derecho de guerra, formó un
ejército de más de sesenta mil hombres”; Hoc miraculum primo duo milia ex obuiis, mox
iure belli refractis ergastulis sexaginta amplius milium fecit exercitum; Flor. 2.7.6.

1300 “Adornándose con las insignias reales y sin que falte maldad alguna, destruye pueblos,

322



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

ofrece una mayor variedad de detalles, aunque no nos ha llegado por
transmisión directa sino a través de los resúmenes que de ella hicieron
Focio y el emperador bizantino Constantino Porfirogéneta. La versión
de  Focio  recoge  que  los  esclavos,  en  una  reunión  clandestina,
decidieron  actuar  y  atacar  Enna.  Antes  del  inicio  del  ataque  los
esclavos acudieron a  Euno para que éste  consultara  a  la  divinidad.
Ésta vaticinó que el ataque sería propicio pero solo si no se demoraban
y se mantenían unidos.  Los esclavos reunieron aproximadamente a
400  compañeros  y,  tras  armarse  con  utensilios  y  herramientas,
atacaron  la  ciudad,  y  tras  su  toma  masacraron  a  sus  habitantes.
Mientras  que  los  antiguos  amos  fueron  asesinados,  los  rebeldes
descubrieron el paradero de Damófilo y Megalis capturándolos. Tras
haberlos aprisionado Euno/Antíoco, ya coronado rey, trasladó a ambos
al  lugar  donde  se  encontraban  los  esclavos  reunidos  y  allí  fueron
asesinados  por  éstos1301. La  información que  Constantino  ofrece  se
asemeja a los anteriores aunque es más rico en detalles: Euno se ciñe
la corona, se viste con los atuendos de la realeza y proclama reina a su
compañera1302.

Durante los ss.  III  y II  se crearon varios reinos entre Sicilia  y
Bactria que adquirieron el símbolo de la diadema como insignia real.
Ya fueran personajes sustentados por estructuras de poder sólidas1303 o
individuos que trataron de crear nuevos reinos o dinastías1304,  todos

fortines y aldeas de la manera más miserable”; regisque, ne quid mali deesset, decoratus
insignibus  castella,  uicos,  oppida  miserabili  direptione  uastauit;  Flor.  2.7.6-7.  Para
acceder a una lista completa de todos los magistrados sicilianos véase Prag (2007), 298-
300.

1301 D.S. 34/35.2.10-15.  “Euno, después de proclamarse rey, los condenó a muerte”;  Ὅτι ὁ
Εὔνους μετὰ ἀναγορενθῆναι βασιλεὺς πάντας ἀνελών;  D.S.  34/35.2.41 =  Const.  Exc.
4.384.

1302 “Habiéndose puesto una diadema en su cabeza y vestido al estilo real,  proclamó a su
mujer reina, que era siria y de la misma ciudad”;  περιθέμενος δὲ διάδημα καὶ πάντα τὰ
ἄλλα τὰ περὶ αὑτὸν βασιλικῶς διακοσμήσας τήν τε συμβιοῦσαν αὐτῷ,  Σύραν καὶ
συμπολῖτιν οὖσαν; D.S. 34/35.2.16.

1303 Como Cleomenes III o Hierón II.
1304 Como Arsaces I o Diodoto I.

323



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

utilizaron este símbolo con el objetivo de legitimar su poder. Por lo
tanto, la diadema fue utilizada como medio de representación en los
actos  comunicativos;  el  factor  determinante  es  el  contexto  de
interacción de las partes y su peso simbólico1305. Floro no nos informa
sobre ninguna ceremonia más allá de la asunción por parte de Euno de
las  insignias  reales1306.  La  versión  de  Focio  es  igualmente  escueta:
Euno  fue  proclamado  rey.  No  profundiza  en  la  ceremonia  o  en  la
indumentaria1307. No obstante, la versión de Constantino aporta varios
detalles sobre la coronación: Euno se colocó la diadema, se vistió con
los atuendos de la realeza y proclamó reina a su compañera de la cual
no  conocemos  el  nombre  pero  sabemos  que  procede  de  la  misma
ciudad que el coronado1308. Diodoro utiliza el término διάδημα. Una
diadema  es  una  banda  que  ciñe  la  tiara,  de  procedencia  persa  y
símbolo de la realeza oriental. El primer caso conocido de utilización
de este símbolo de realeza en el mundo griego lo encontramos en la
persona de Dionisio I de Siracusa, en los ss. V-IV1309. Tras la conquista
del imperio persa los monarcas helenísticos adoptaron la indumentaria
de forma oficial. En Roma la representación que se hace de la realeza
la incluye hacia el s. III y la encontramos plenamente incorporada en
el s. II. Weinstock opina que existe una tradición siciliana respecto de
la simbología de la realeza que Euno/Antíoco adquiere para sí1310. Sin
embargo, la utilización por parte del monarca de ese símbolo se debe

1305 Haake (2012), 303-304.
1306 “Vestido con las insignias reales, para que no faltara desgracia alguna, destruyó fortalezas,

aldeas y ciudades amuralladas con su terrible pillaje”;  regisque,  ne quid mali  deesset,
decoratus insignibus castella, uicos, oppida miserabili direptione uastauit; Flor. 2.7.6-7.

1307 “Euno, después de ser proclamado rey, se vengó de todos los amos”; Ὅτι ὁ Εὔνους μετὰ
ἀναγορενθὴναι βασιλεὺς πάντας ἀνελών; D.S. 34/35.2.41 = Const. Exc. 4.384.

1308 “Habiéndose colocado la diadema en su cabeza y después de ataviarse con las insignias
reales, proclamó a su esposa reina, una siria originaria de la misma ciudad”; Περιθέμενος
δὲ διάδημα καὶ πάντα τὰ ἅλλα τὰ περὶ αὑτὸν βασιλικῶς διακοσμήσας τήν τε συμβιοὺσαν
αὐτῷ, Σύραν καὶ συμπολῖτιν οὖσαν; D.S. 34/35.2.16.

1309 Liv. 24.5.4.
1310 Weinstock (1971), 334.

324



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

al  origen  sirio  del  individuo  y  a  la  influencia  generalizada  del
helenismo más que a una posible tradición siciliana. En la obra  De
Dea Syria, Luciano ilustra a un público poco habituado sobre el culto,
la  organización  y  las  costumbres  de  los  adoradores  de  la  llamada
Diosa Siria o Atargatis, especialmente en su centro espiritual o ciudad-
santuario de Hierápolis, cerca de la actual Membidj, en Siria. Según el
autor,  el  más alto cargo sacerdotal era elegido una vez al  año y se
adornaba con los símbolos característicos de la realeza: una capa de
púrpura  y  una  tiara  de  oro1311.  La  semejanza,  aunque  clara,  es
incompleta.  El  único  autor  que  habla  sobre  los  detalles  de  la
coronación de Euno es Diodoro, y el término utilizado en ambos casos
no se ajusta con la debida precisión, pues, como ya hemos dicho, la
diadema es una cinta que generalmente adorna una tiara, y en cuanto a
la  capa  de  púrpura  nada  se  menciona.  Por  lo  tanto  no  hay  datos
suficientes para poder establecer la conexión de Euno con Hierápolis
en este sentido, aunque es bastante probable que asumiese el cargo de
sumo sacerdote de Hierápolis en Sicilia, como veremos más adelante,
a la vez que el título de rey, convirtiéndose así en rey-sacerdote.

El nuevo monarca trata de encontrar un referente para su nuevo
reino, inspirándose para ello en los reyes de Siria. La realeza de corte
helénica a la que Euno/Antíoco imita, necesita de ἀνδρεία o coraje y
στρατηγία  o  liderazgo,  y  en  palabras  de  Diodoro,  Euno/Antíoco
carecía  de  esos  rasgos,  por  lo  que  Diodoro  llega  a  afirmar  que  el
monarca  llegó  a  ser  coronado  por  otras  cualidades  que  derivaban,
principalmente,  de  su  fama1312.  Incluso  creó  un  consejo  con  sus

1311 “Todos los años un nuevo alto sacerdote era elegido, solamente él era ungido con la capa
púrpura y la tiara de oro”; Ἀρχιερεὺς δὲ ἄλλος ἑκάστου ἔτεος ἐπιγίνεται, πορφυρέην τε
μοῦνος οὗτος φορέει καὶ τιὰρῃ χρυσέῃ ἀναδέεται; Luc. Syr. D. 42.

1312 D.S. 34/35.2.14. La oposición que tiene Diodoro respecto a Euno/Antíoco es evidente y
aunque tengamos en cuenta todos los logros del rey, Diodoro continua descalificándolo a
lo largo de toda la narración, tratando de evitar su éxito;  Morton (2013), 239-241.  El
hombre público ideal según Diodoro debe de poseer una inteligencia superior a la del
resto de individuos, y hacer gala de cierta humanidad respecto al trato que ejerce sobre los
demás; Lens Tuero (1996), 61.

325



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

seguidores  más  destacados,  al  modo  de  los  philoi propios  de  la
monarquía lágida o seléucida1313. Su inspiración proviene directamente
de la monarquía seléucida, que tuvo, a lo largo de su historia, varios
reyes llamados Antíoco1314. Euno se inspiró en uno de ellos, ¿pero en
cuál?  Según  Dumont  y  Green  Antíoco  III  Μέγας  es  el  candidato
ideal1315.  Me  resulta  más  factible  que  su  inspiración  se  basase  en
Antíoco  VII  Σιδήτης,  contemporáneo  de  Euno/Antíoco.  Euno  es
vinculado a Antíoco III por su universalismo, por aquella idea de la
liberación  del  esclavo  ya  que  Euno/Antíoco  no  pretende  una
liberación de todos los esclavos, no es un abolicionista al estilo del s.
XIX d.C.,  sino  que  intenta  liberarse  del  yugo,  pero  no  destruir  el
sistema. Tampoco pretende una expansión por toda Sicilia, sino más
bien asegurar las zonas estratégicas de la isla1316. Por estas razones veo
la  imposibilidad  de  que  la  inspiración  de  la  nomenclatura  real
procediera  de  Antíoco  III,  decantándome  por  Antíoco  VII  y
trasladando la fecha del inicio del conflicto al año 139 o posterior1317.

4.2.2 - Monedas
Una buena forma para la legitimación de un nuevo reino es la

acuñación  de  monedas.  Con  ese  fin  se  deben  obtener  los  recursos
necesarios para crearlas, dotarlas de una carga ideológica, distribuirlas
y esperar a que la gente confíe lo suficiente para utilizarlas. En el caso
del  rey  Euno/Antíoco  varias  son  las  series  monetales  que  se  le
relacionan y que mencionaremos a continuación.

Manganaro  determinó  que  cuatro  eran  las  diferentes  series

1313 Engels (2011), 245.
1314 Antíoco  es  un  nombre  estrechamente  vinculado  con  la  monarquía  seléucida;  Engels

(2011), 243.
1315 Dumont (1987a), 225; Green (1961), 20.
1316 Morton (2014), 27-29.
1317 Verbrugghe  (1973),  27-29  realiza  un  análisis  de  todas  las  posibilidades  cronológicas;

Brennan (1993), 175 y Keaveney (1998), 82, afirman que el comienzo del conflicto se
sitúa en el año 135 basándose principalmente en Orosio; Oros. 5.6.1-3.

326



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

emitidas  por  el  rey1318.  La  primera  de  ellas  fue  catalogada  por
Robinson en 1920 como moneda propiamente siciliana y no de ámbito
seléucida como se creía,  recogiéndose así  por primera vez material
monetario relacionado con Euno1319. En su  anverso encontraremos la
cabeza de la diosa Deméter coronada por espigas y en el reverso una
espiga con la inscripción ANTIO a izquierda y BAΣI a derecha; la
serie a la que pertenece esta moneda tiene un total de tres piezas. Una
segunda serie que consta de nueve unidades refleja en el anverso una
cabeza de hombre que probablemente pertenezca a Heracles, y en el
reverso un carcaj  y una leyenda que reza “del  rey Antíoco”.  En la
tercera serie compuesta de dos monedas encontramos como  anverso
una cabeza posiblemente atribuible a Zeus y en el  reverso un rayo
alado y la misma leyenda de la anterior serie. Por último, la cuarta
serie se compone de dos monedas que en el anverso tienen una cabeza
que presuntamente pertenece al dios Ares y en el  reverso una maza
circundada  por  la  leyenda  antes  mencionada.  Por  lo  tanto,  la
amonedación realizada por Euno se compone de una colección de 16
monedas  que  son divididas  en cuatro series.  Manganaro  atribuye a
Euno  otra  moneda,  similar  a  las  monedas  acuñadas  en  el  reino
seléucida1320. En el anverso encontraremos una cabeza sin identificar,
mientras  que  en   el  reverso aparece  una  figura  femenina  alada,
probablemente Niké, y una inscripción: ΦΙΛΙΠΗΙΟΝ. El autor cree
que esta moneda pertenece a Euno, que copia el estilo helénico (en
especial  el  seléucida  pues  la  iconografía  es  muy  similar  a  las
emisiones monetarias de Antíoco VII) tras la llegada de este tipo de
monedas a la isla después de la victoria romana frente a Filipo V1321.

Más allá de la función estrictamente material, como el pago a las
tropas debido al estado de guerra en el que se hallaba el reino, u otros
diversos factores, la función ideológica que desempeñan las monedas
1318 Manganaro (1990a), 418.
1319 Robinson (1920), 175-176.
1320 Manganaro (1990b), 183.
1321 Para ver las monedas consúltese la sección “Anexo”.

327



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

resulta muy reveladora para el  establecimiento y legitimación de la
nueva  monarquía.  Podemos  apreciar  lo  común  que  es  encontrar
simbología  referente  a  la  mitológica  griega  en  las  monedas
relacionadas con el rey, inequívoca señal del intento de acercamiento
del monarca hacia las monarquías helenísticas. Pero la población de
Sicilia se componía en su mayoría de hombres libres, dado que, como
ya hemos mencionado, alrededor de dos tercios de la población de la
isla era libre1322.  Éstos se componían a su vez de una población de
origen  y  cultura  griegas1323.  La  iconografía  en  la  amonedación
responde a la necesidad de satisfacer a la población local, una revuelta
tan larga es  solo explicada con el  apoyo local,  y para atraer  a  esa
población el monarca genera un nuevo centro de poder del reino, un
centro  físico  que  será  la  primera  ciudad  tomada  por  los  esclavos,
Enna.
 Esta ciudad, que se ubica en el centro de la isla, tiene una posición
estratégica excelente. Al dominar la ciudad también se controlaba el
centro  de  la  isla1324.  Euno  hace  gala  de  un  verdadero  sentido
estratégico al tomar Enna, ciudad enclavada en colinas rocosas y de
difícil conquista, y con la toma de esta ciudad junto con otras como
Tauromenio, crea una facies de ciuilitas en torno al nuevo reino1325. La
ciudad  de  Enna  tenía  una  larga  tradición  religiosa,  pues  había  un
importante  santuario  dedicado  a  Ceres/Deméter1326.  Euno  vio  la
necesidad de colocar el centro de su poder en la ciudad, y por ello se
apropió de la diosa. Tal y como muestra la moneda catalogada por
Robinson,  Deméter  aparece  asociada  a  la  nueva  monarquía  y  es
utilizada para legitimarla frente a la población local1327.  Pero Euno,

1322 López Barja (2011a), 18.
1323 Verbrugghe (1972), 559; Prag, Crawley Quinn (2013), 79.
1324 Morton (2014), 26.
1325 Pinzone (2015), 356.
1326 Cicerón afirma la devoción a la Ceres de Enna y que los romanos la consideraban “la más

antigua de las Ceres”; Cic. Ver. 4.107-108. 
1327 Sánchez León (2004a), 137.

328



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

según define Diodoro durante todo el relato del conflicto, es devoto de
la Diosa Siria. En palabras de Sánchez León el culto sirio entra en
contacto con el  culto  griego y se mimetiza,  adquiriendo una única
forma1328. No comparto esta visión, más bien creo que Euno/Antíoco
no unifica los  cultos,  aunque Deméter  y  Atargatis  tengan cosas  en
común (lo cual facilita una interpretatio syriaca), sino más bien separa
cada uno para centrarlo en una parte específica de la población a la
que domina, es decir, Ceres/Deméter para los griegos y la Diosa Siria
para los sirios1329. Lo esencial en el gesto de Euno es su capacidad de
establecer un gobierno, de afianzar su poder mediante la acuñación de
hasta cuatro series monetarias distintas (halladas hasta la fecha).  El
rey asimila la iconografía local y la transforma para la supervivencia
de la monarquía, un objetivo que cumplió durante cerca de diez años.

4.2.3 - Teatro
Grimal  define  la  comedia  como  un  juego,  un  desafío  a  la

realidad1330. Lo cierto es que una comedia, como cualquier otro tipo de
género teatral, necesita de la exageración de la realidad, pero utiliza la
realidad  como base  para  la  creación.  Dumont  le  dedica  un  amplio
apartado a la situación de los esclavos en el teatro clásico1331. Pero la
obra que nosotros analizamos es diferente al  resto,  puesto que esta
obra es escrita por esclavos y para esclavos. Diodoro nos retrata una
obra de teatro interpretada por esclavos, dice así:

1328 Sánchez León (2004a), 140.
1329 En opinión de Cumont y Turcan el culto a Atargatis se caracteriza, en Occidente, por ser

itinerante y se basa sobre todo en poblaciones rurales demasiado pobres para construir un
lugar de culto, dependiendo así de los galli o sacerdotes ambulantes. Sin embargo Drijvers
y Ramallo y Ruiz opinan lo contrario, señalando que la afluencia de mercaderes sirios al
Occidente mediterráneo creó centros de culto estables en las ciudades costeras del sur de
Italia  e  incluso  la  península  ibérica;  Cumont  (1987),  95;  Turcan  (2001),  134-135;  y
Drijvers  (1981),  245-246;  Ramallo,  Ruiz  (1994),  102.  El  término  galli aparece  en
Luciano; Luc. Syr. D. 15; 22; 27; 43; 50-52.

1330 Grimal (1975), 137-152.
1331 Dumont (1987a), 309-632.

329



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

“Euno,  habiendo  estacionado  las  tropas  a  una
distancia  segura  de  los  proyectiles,  provoca  a  los
romanos declarando que ellos y no los rebeldes son los
fugitivos. Él (Euno) también realiza obras de teatro para
la  gente  de dentro de la  ciudad,  con la  rebelión como
temática.  Dramas  en  los  que  los  propios  esclavos
actuaban contra sus amos fuera de los acontecimientos de
su  rebelión.  En  estas  obras  dramáticas,  los  esclavos
despreciaban la arrogancia que había llevado a los amos a
la autodestrucción”1332.

De nuevo nos encontramos con la autodestrucción de los amos, el
mal comportamiento y las causas de la guerra, reflejo del influjo del
estoicismo  de  Posidonio.  Centrándonos  únicamente  en  el  pasaje,
vemos que los esclavos asedian una ciudad (sin que se mencione su
nombre) y que con la finalidad de desmoralizar al enemigo aseguran
que ellos  son los  fugitivos,  tras  lo  cual  realizan  una actuación.  La
temática es la rebelión, y los protagonistas los esclavos.  Las tornas
han  cambiado,  y  ahora  los  romanos  eran  los  perseguidos  y  los
esclavos los vencedores. Estas ideas se reflejan en la obra, que tiene
una  clara  ideología  e  intencionalidad  plasmadas,  transmitir  esa
ideología tanto a los romanos como a los rebeldes, otra muestra más
que revela el carácter ideológico de la revuelta.

4.2.4 - Dioses
Como ya se ha mencionado, con la emisión monetaria la nueva

monarquía  utiliza  una  iconografía  específica  para  acercarse  a  la
población local.  Gracias  a  la  afluencia  de esclavos sirios,  la  Diosa

1332 Ὅτι ὁ Εὔνους ἐκτὸς βέλους ἐπιστήσας τὴν δύναμιν ἐβλασφήμει τοὺς Ῥωμαίους,
ἀποφαινόμενος οὐχ ἑαυτοὺς ἀλλ᾿ ἐκείνους εἶναι δραπέτας τῶν κινδύνων.  μίμους δὲ ἐξ
ἀποστάσεως τοῖς ἔνδον ἐπεδείκνυτο,  δι᾿ ὧν οἱ δοῦλοι τὰς ἀπὸ τῶν ἰδίων κυρίων
ἀποστασίας ἐξεθεάτριζον,  ὀνειδίζοντες αὐτῶν τὴν ὑπερηφανίαν καὶ τὴν ὑπερβολὴν τῆς
εἰς τὸν ὄλεθρον προαγούσης ὕβρεως; D.S. 34/35.2.46.

330



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

Siria deja de ser una desconocida para los lugareños.  Un epígrafe ya
perdido recoge la presencia de los adoradores de la isla en Sicilia. El
epígrafe fue hallado por el historiador siciliano Octavio Cayetano en
el s. XVI d.C. en Siracusa, quien lo tradujo al latín, el texto griego se
ha perdido, lo que se ofrece aquí es la (re)traducción de IG a partir del
latín:

Dum esset Sacerdos SYRIAE Deae/Tyberius Tyberii
F./Pontifex  Fil.  Dapsili,/Amphilobi  verò  Paeadia,  qui
fuit  Theodori,  qui  fuit/Morrecini,  qui  iusta
fecere./Praesides SYRIAE Deae singulis annis/P. Plonus
P. Filius/M. Pomponius Di [...]/L. Lucinius./L. Octavius
l [...]/T. Phaecius/Attale [...]/Eytych […].

ἐπὶ ἱερέων (vel ἱερατευόντων) θεᾶς Συρίας/Τιβερίου
τοῦ Τιβερίου [...]/Ἀρχιάρου τοῦ Δαψίλου/ἀμφιπόλου δὲ
Παι [...]  του Θεοδώρου/τοῦ Μορυχίδου [...]  προστάται
θεᾶς Συρίας κατενιαύσιοι1333.

Consciente de la dependencia que su nuevo reino tenía del apoyo
del  campesinado  libre,  Euno/Antíoco  enlaza  su  monarquía  con  la
deidad  local,  Ceres/Deméter.  Las  primeras  menciones  a  Euno  que
aparecen en las fuentes, son su etapa de esclavo1334. Nada se sabe de su
origen ni de su profesión, aunque a juzgar por el carácter sacralizado
de su figura lo más probable es que fuera un sacerdote de Atargatis y
que por tanto no naciera siendo esclavo.  Según Engels, Euno fue un
soldado u oficial en Apamea, centro neurálgico del ejército seléucida,
lo cual explicaría la rápida aceptación de su jefatura por parte de los
sublevados1335.  De  todas  formas  no  hay  datos  que  faciliten  la

1333 IG XIV 9. La versión en griego se le debe a Kaibel, cfr. Sfameni (1973), 162-163, n. 3; la
transcripción al latín se encuentra en Caietanus (1657), p. 3, 19-20. Se recopilan en un
listado diversos nombres y magistraturas religiosas.

1334 Los autores clásicos que mencionan a Euno son: D.S. 34/35.2.1–24, 2.25-3.11; Str. 6.2.6-
7; Flor. 2.7.1-8; Liv. Per., 56.58-59.

1335 Engels (2011), 238.

331



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

investigación sobre su vida antes de la esclavitud. Euno es presentado
en las fuentes como un mago, pero, y ¿en qué consiste ser un mago?
Existen muchos términos en la antigüedad que hacen referencia a este
ámbito, μάγος (mago), γόης (hechicero) o φαρμακεύς (envenenador) y
todos ellos son vistos para la mentalidad romana como sinónimos de
las prácticas y cultos traídos de Oriente. Como ya se ha señalado, para
griegos y romanos, los pueblos asiáticos representaban lo mágico, se
trataba de individuos con capacidad de realizar profecías y de ver el
futuro1336.  Euno/Antíoco  será  parte  de  este  colectivo.  Euno  era
propiedad de Antígenes y Fito, y parece que su función principal era la
de entretener a los comensales de su amo en los banquetes que éste
celebraba1337.  Diodoro  representa  estas  veladas  negativamente  para
Euno,  pues es  constantemente objeto de burlas  y  así  lo  corroboran
Green, Dumont, Bradley o Urbainczyk1338. Morton en cambio ve una
posición privilegiada en las labores de Euno aunque sin especificar el
porqué1339. Creo que la posición de Euno podría ser engañosamente
privilegiada, puesto que su función como esclavo lo colocaba cerca de
su dueño, aunque su dueño no desaprovechaba ninguna oportunidad
para ridiculizarle. Por lo tanto resulta más acertado definir la función
de Euno de bufón para los banquetes de su amo que de mago, profeta
o sacerdote.

Es  más  que  probable  que  Euno  no  solo  se  limitara  al
entretenimiento de sus amos y los amigos de éstos, también utilizaría
sus conocimientos (tal vez de una posible experiencia como sacerdote
mendicante) con la población local, lo que le ayudó a granjearse cierta
popularidad  entre  el  campesinado  local.  Solo  en  este  contexto  se
entiende que Euno sea consultado para la toma de Enna y que él sea
nombrado rey. Euno impresionaría a los granjeros sirios por compartir
sus mismas creencias, y a los campesinos locales por lo impresionante
1336 Morton (2013) 247-248.
1337 D.S. 34/35.2.5-9.
1338 Green (1961), 12; Dumont (1987a), 224; Bradley (1989), 114; Urbainczyk (2008), 55.
1339 Morton (2013), 250.

332



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

que resultaban las prácticas adivinatorias orientales. Montero advierte
que tanto Diodoro como Floro mencionan la existencia de un truco
realizado por Euno1340. No se conoce con exactitud la forma en la que
Euno realizaba su truco, pero las fuentes describen el proceso de la
siguiente  manera,  Euno  introducía  una  nuez  rellena  con  algún
producto  inflamable  en  la  boca  y  le  prendía  fuego,  escupiendo
pequeñas  llamaradas  al  hablar1341. Esta  prácticas  o  superstitii
resultaban  ser  prácticas  religiosas  fuera  del  marco  oficial  de  la
sociedad, y no eran muy bien vistas por las autoridades romanas, a
quienes  a  menudo  les  producía  horror  o  repulsión,  como  se  ha
mencionado con anterioridad1342.  Los esclavos profesaban respeto y
admiración a Euno, y era alguien a quien podían acudir en caso de
emergencia o necesidad. Diodoro nos cuenta que éstos, hartos de las
injusticias sufridas, acuden a Euno para ser aconsejados sobre el motín
que  tratan  de  realizar1343.  En  la  versión  de  Constantino  incluso  se
mencionan algunos sacrificios y pactos realizados por los rebeldes tras
consultar a Euno sobre la posibilidad del éxito del levantamiento, lo
que reafirma su posición como intermediario de los dioses entre la
población  esclava1344.  Existe  una  gran  separación  entre  amos  y
esclavos  dentro  del  relato.  Los  amos,  en  general,  rechazan  las
prácticas de Euno e incluso se mofan de ellas, los esclavos en cambio
depositan su fe en Euno y confían en él como la voz de la Diosa. La
admiración que Euno inspiraba entre la población esclava se refleja en
la decisión de éstos de coronar a Euno como su rey, puesto que, como
se ha señalado anteriormente, los esclavos no eligieron a Euno por su

1340 Montero (1995), 146.
1341 D.S. 34/35.2.7; Flor. 2.7.5-6.
1342 Turcan (2001), 23.
1343 D.S. 34/35.2.10-11.
1344 D.S. 34/35.2.24b = Const. Exc. 3.206-207.  Tras analizar la liturgia utilizada para dichos

sacrificios con el fin de indagar sobre la presencia siria, llegamos a la conclusión de que
entre Luciano y Diodoro no se encuentran paralelismos; Luc. Syr. D. 44; D.S. 34/35.2.24b
= Const. Exc. 3.206-207.

333



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

capacidad de mando o dotes de liderazgo sino por las maravillas que
realizaba  y  la  fama  de  su  nombre1345.  Euno  es,  en  definitiva,  un
personaje  popular  entre  los  esclavos  y  campesinos,  y  aunque  este
segundo  grupo  no  sea  mencionado  expresamente  por  las  fuentes,
podemos intuir la influencia que podría ejercer en la comunidad rural
de los alrededores de Enna.

En  esa  conexión  de  Euno  con  lo  divino,  ¿qué  papel  juega  la
divinidad local  de Enna Ceres/Deméter? Como ya  se ha dicho con
anterioridad,  la  Ceres  de  Enna  era  la  Ceres  más  antigua  para  los
romanos y la embajada enviada a Sicilia demuestra la importancia que
tenía este culto1346. La diosa goza de una larga tradición en la ciudad,
pues la tradición mitológica ubica allí el rapto de su hija Coré1347. Los
esclavos necesitaban del apoyo local, y por ello la deidad es respetada.
Lo hemos visto en la iconografía que contiene la numismática, y se
aprecia  también  en  un  pasaje  de  Cicerón,  donde  intentando
descalificar a Verres, menciona a los esclavos. El gobernador romano
Verres,  contemporáneo  de  Cicerón,  saqueó  el  templo  de  Ceres  en
Enna.  Cicerón  (que  a  diferencia  de  Diodoro  no  muestra  ninguna
simpatía con la revuelta) utiliza a los esclavos para atacar a su rival.
Asegura  que  los  esclavos,  malvados  por  naturaleza,  respetaron  el
santuario al tomar la ciudad, rebajando a Verres a algo peor de lo que
los  esclavos  fueron1348.  El  gesto  tiene  una  gran  importancia,  pues
revela la importancia del culto local para los esclavos. Cierto es que
Cicerón  trata  de  descalificar  a  Verres,  pero  no  parece  que  en  esta
ocasión modifique los hechos, pues no es factible que, en caso de que
los esclavos hubiesen destruido el santuario de Enna, Cicerón tratara
de ocultarlo.

La importancia de la religión en la revuelta es innegable,  pues

1345 D.S.  34/35.2.14.  Ambos  grupos,  esclavos  y  campesinos  libres,  se  congregan  en  la
coronación; Piantanida (2012), 13.

1346 Cic. Ver. 4.107-108.
1347 Cic. Ver. 2.4.106; Core es llamada por Cicerón Líbera.
1348 Cic. Ver. 2.4.112.

334



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

crea una ideología y una iconografía sobre la legitimidad del reino.
Como señala Pailler, la lucha contra la opresión romana surge de una
ideología y una identidad lingüística/religiosa que la respalden que de
la  marginación  social  sufrida  por  los  sublevados1349 y  por  ello  la
importancia de la religión en la revuelta es innegable, pues creó una
ideología y una iconografía sobre la legitimidad del reino.

4.2.5 – Cabello
La estrecha vinculación del ser humano con su cabello es palpable

en  todas  las  culturas  del  planeta.  En  la  antigüedad  este  vínculo
también tenía su importancia social,  a los esclavos se les rapaba la
cabeza al ser comprados y también cuando eran liberados, dedicando
el cabello perdido a la deidad que deseaban, para acto seguido cubrirse
la cabeza con un  pilleus  (un tipo de sombrero de origen griego de
forma  cónica).  En  Grecia  los  esclavos  algunas  veces  llevaban  la
cabeza rasurada para poder diferenciarse de las personas libres, ya que
se les permitía vestir de la misma forma1350. Existía una fuerte unión
entre el individuo y su cuerpo en el plano religioso-mágico, un vínculo
que permanecía una vez perdido el  cabello o también las  uñas.  La
necesidad de aseo hace que el ser humano deba cortarse el cabello o
las uñas, y aunque algunas sociedades hayan evitado estas prácticas
por diversos motivos, resulta algo muy expandido por todo el planeta.
El  trato  de  estar  partes  del  cuerpo  ya  perdidas  también  variaban,
puesto que podían ser atacadas con algún maleficio o conjuro, y por
ello  debían  de  ser  protegidas1351.  Existían  otros  rituales  donde  el
enfoque  y  el  tratamiento  respecto  a  estos  deshechos  cambiaba.  El
hecho de cortar una parte del cuerpo y que ese proceso fuera indoloro
significaba que estaba muerto, y por ello se debía eliminar para ciertos
momentos  concretos  en  los  que  se  necesitaba  que  el  individuo

1349 Pailler (1988), 714.
1350 Marcos Casquero (1995), 131. Arist. Rh. 1367a; Luc. Fug. 27; X. Ath. 1.10.
1351 Marcos Casquero (1995), 149.

335



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

permaneciera puro, como ocurría en algunas fiestas religiosas1352.
En el culto de la Diosa Siria el cabello tenía una gran importancia,

como se refleja en Luciano1353. En el caso siciliano, Floro nos muestra
como Euno, antes de que estallara el conflicto, lanza un mechón de su
pelo a la Diosa Siria1354. Según el autor, gracias a este gesto (junto con
otros  que no se describen),  Euno consigue reunir  una considerable
fuerza  de  esclavos  rebeldes.  Pero,  ¿qué  significado  esconde  este
gesto?, ¿cuál fue su intencionalidad? Resulta obvio que el gesto tiene
un objetivo específico. Para poder analizar con más detalle el hecho,
debemos  volver  a  Luciano.  El  samosatense  explica  las  distintas
acepciones que el cabello tiene en el credo de la Diosa Siria. En uno
de  sus  ejemplos,  si  un  devoto  hubiera  visto  un  cadáver  no  podría
entrar  al  templo  ese  mismo  día,  y  tras  pasar  la  jornada  debería
purificarse  si  su  intención  consistía  en  volver.  Los  familiares  del
difunto debían esperar un período de 30 días y después afeitarse la
cabeza si deseaban volver a entrar en el templo1355. Más adelante, el
mismo Luciano nos dice que si un hombre llegaba por primera vez a
la Ciudad Santa, es decir, Hierápolis, debía afeitarse la cabeza y las
cejas1356.  La tercera y última referencia señala que los más jóvenes

1352 Marcos Casquero (1995), 150.
1353 Luc. Syr. D. 53; 55; 60.
1354 “Un sirio de nombre Euno-la magnitud de nuestros desastres nos obliga a recordarlo-, que

simulaba una posesión fanática  mientras ofrecía  sus cabellos a  la Diosa Siria”;  Syrus
quidam nomine  Eunus  –  magnitudo  cladium facit,  ut  meminerimus  –  fanatico  furore
simulato, dum Syriae deae comas iactat; Flor. 2.7.4.

1355 “Las costumbres seguidas por ellos son las siguientes: alguien que haya visto un cuerpo
no podrá entrar al templo el mismo día, aunque después de haberse purificado a sí mismo
puede hacerlo. Aquellos que sean familiares del difunto deberán esperar por un período de
treinta días, y tras haberse afeitado podrán acceder al templo y no antes, pues les está
prohibido”; Νόμοισι δὲ ἐς ταῦτα χρέωνται τουτέοισιν. Ἢν μέν τις αὐτέων νέκυν ἴδηται,
ἐκείνην τὴν ἡμέρην ἐς τὸ ἱρὸν οὐκ ἀπικνέεται, τῇ ἑτέρῃ δὲ καθήρας ἑωυτὸν ἐσέρχεται.
Αὐτῶν δὲ τῶν οἰκηΐων τοῦ νέκυος ἕκαστοι φυλάξαντες ἀριθμὸν ἡμερέων τριήκοντα καὶ
τὰς κεφαλὰς ξυράμενοι ἐσέρχονται. Πρὶν δὲ τάδε ποιῆσαι, οὔ σφισιν εἰσιέναι ὅσιον; Luc.
Syr. D. 53.

1356 “Tan pronto como un hombre llega a Hierápolis se afeita la cabeza y las cejas”; Ἀνὴρ εὖτ᾿
ἂν ἐς τὴν ἱρὴν πόλιν πρῶτον ἀπικνέηται, κεφαλὴν μὲν ὅδε καὶ ὀφρύας ἐξύρατο; Luc. Syr.

336



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

debían ofrendar su primer afeitado a la diosa, colocando la ofrenda en
cestos de plata u oro y clavarlos a la pared con su nombre inscrito en
él1357. El cabello por lo tanto tuvo un importante significado en el culto
de la Diosa Siria y por consiguiente también para Euno.

Floro  interpreta  el  acto  como  otra  excentricidad  que  realiza
Euno/Antíoco, con el fin de asombrar y reclutar a una mayor cantidad
de  personas  para  su  causa,  producto  de  una  notable  excitación
religiosa,  de  donde  se  deduce  que,  según  Floro,  el  gesto  tenía  un
significado religioso1358.  Sin embargo, Euno era muy consciente del
gesto realizado, y sus compatriotas sirios también. Euno se cortó el
pelo  antes  de  que  2.000  personas  se  le  unieran.  Como  ya  se  ha
señalado, tras haber liberado a muchos esclavos de sus barracones el
número total de ellos  pasó a ser de 62.000 individuos, según cuenta
Floro1359. Esos 2.000 esclavos liberados podrían pertenecer al número
de esclavos que fueron liberados durante la toma de Enna1360, de tal
modo que el acto de cortar el pelo fue anterior a la toma de Enna, y
como  ese  acto  es  realizado  con  la  intención  de  enardecer  a  los
esclavos1361, podemos asegurar que Euno realizó dicho acto antes de la
conquista de la ciudad.

Tras  situar  el  gesto  dentro  del  marco  temporal  del  conflicto,
analicemos la simbología del pelo en Luciano. Como vemos en los
ejemplos, los devotos se cortaban el pelo en tres casos específicos; el

D. 55.
1357 “Los  hombres  jóvenes  dedican  el  primer  vello  de  la  barbilla,  después  dejan  caer  los

cabellos de doncella con los que han sido sacralizados desde su nacimiento. Los cabellos
cortados los colocan dentro del templo en un recipiente, algunas de plata y otros de oro,
tras lo cual inscriben su nombre en el recipiente antes de marcharse”; Οἱ μὲν νεηνίαι τῶν
γενείων ἀπάρχονται, τοῖσι δὲ νέοισι πλοκάμους ἱροὺς ἐκ γενετῆς ἀπιᾶσιν, τοὺς ἐπεὰν ἐν
τῷ ἱρῷ γένωνται, πάμνουσί τε καὶ ἐς ἄγγεα καταθέντες οἱ μὲν ἀργύρεα, πολλοὶ δὲ χρύσεα
ἐν τῷ νηῷ προσηλώσαντες ἀπίασιν ἐπιγράψαντες ἕκαστοι τὰ οὐνόματα; Luc. Syr. D. 60.

1358 Fanatico furore; Flor. 2.7.4.
1359 Flor. 2.7.6.
1360 D.S. 34/35.2.12.
1361 Flor. 2.7.4-5.

337



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

primero de ellos no puede compararse con lo realizado por Euno; no
así el segundo, donde los creyentes se afeitan la cabeza para entrar en
la ciudad santa; o el tercero, donde los más jóvenes entregan su primer
rasurado y  lo  colocan  en  unos  cestos  de  plata  y  oro.  Teniendo  en
cuenta esto, ¿cuál es el objetivo de Euno? Nuestra hipótesis es que su
objetivo  es  pretender  otorgar  un  estatus  de  Ciudad  Santa  a  Enna,
convirtiéndola en su centro de poder puesto que antes de entrar en
Enna, como antes de entrar en Hierápolis, Euno/Antíoco se corta el
pelo y lo ofrenda a la Diosa Siria1362. Su intención es la de crear una
sede religiosa y cultural para la gran comunidad de esclavos sirios que
se  encontraba  en  Sicilia.  Ceres  era  un  arma  de  doble  filo  para
Euno/Antíoco,  debido  a  que  es  una  deidad  con  un  fuerte  carácter
político y vinculado estrechamente con la fundación de ciudades pues
tutela  directamente el  crecimiento de las cosechas1363.  Ese rasgo de
Ceres  es  aprovechado  por  Euno/Antíoco  para  crear  su  nueva
Hierápolis.  Euno/Antíoco  busca  al  mismo  tiempo  ubicar  su  nueva
capital en el lugar de un importante centro de culto griego vinculando
así  ambos segmentos  de  la  población,  pues  ambos  se  asemejan  en
ciertos aspectos1364.

4.2.6 - Peces
Unos  peces  fueron  ingeridos  cuando  la  guerra  llegaba  a  su

término. El único autor que menciona brevemente el episodio que nos
interesa  es  Diodoro.  En  él  unos  individuos  desconocidos  (no  se
especifica  ni  su edad,  sexo o  condición  social),  comen unos peces
sagrados y por ello sufren el castigo de la divinidad avergonzando al
1362 “Fue consagrado por el destino que Enna, la ciudadela de toda la isla, sería su tierra”; ὑπὸ

γὰρ τῆς πεπρωμένης αὐτοῖς κεκυρῶσθαι πατρίδα τὴν Ἔνναν, οὖσαν ἀκρόπολιν ὅλης τῆς
νήσου; D.S. 34/35.2.24b = Const. Exc. 3.206-207.

1363 López Barja (2003), 82.
1364 Sánchez  León  opina  que  las  dos  deidades  tuvieron  rasgos  comunes  pues  eran

representaciones  de  la  Gran  Madre;  Sánchez  León  (2004a),  140.  Ramallo  y  Ruiz  en
cambio creen que la diosa sufrió alguna mutación al contactar con otros cultos pero que
mantuvo una identidad propia; Ramallo, Ruiz (1994), 88.

338



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

resto de compañeros que no han cometido ese sacrilegio:

“Aquellos  que  comieron  los  peces  sagrados  no
encontraron  alivio  alguno  para  sus  penas.  El  Poder
Divino, con la intención de ejemplificar al resto, castigó
de manera horrible a quienes cometieron aquél pecado.
Además de recibir una justa retribución por parte de los
dioses han recibido el abuso en las páginas de la historia,
por  lo  que  han  sufrido  un  pago  justo  por  sus
pecados”1365.

La importancia  de  esta  anécdota  radica  en  que  los  peces  eran
sagrados dentro del culto a la Diosa Siria, y en palabras de Diodoro
quienes los ingirieron sufrieron el castigo divino1366. El consumo de
pescado  en  el  mundo  antiguo  estaba  muy extendido  dentro  de  los
límites  de  conservación que permitía  la  tecnología  de  la  época.  El
pescado  se  comía  en  las  costas,  ríos  o  lagos  que  permitieran  su
explotación  y  en  las  zonas  más  inmediatas  a  estos  centros  de
explotación,  teniendo  un promedio  de  tiempo  para  su  consumo de
entre  uno  a  dos  días1367.  Para  los  adoradores  de  la  Diosa  Siria,  el
consumo  de  peces  (y  palomas)  estaba  prohibido  dentro  del  culto
debido a una razón mitológica. En el mito en el que esta prohibición
se basaba, unas palomas incubaron los huevos puestos por unos peces
dando lugar  al  nacimiento  de  Atargatis,  que  más  tarde  habría  sido
salvada de ahogarse por otros peces1368. La sacralización de los peces

1365 Ὅτι τοῖς καταφαγοῦσι τοὺς ἱερωμένους ἰχθῦς οὐκ ἦν παῦλα τῶν κακῶν. Τὸ γὰρ δαιμόνιον
ὥσπερ ἐπίτηδες εἰς παραδειγματισμὸν τοῖς ἄλλοις ἅπαντας τοὺς ἀπονενοημένους
περιεῖδεν ἀβοηθήτους. Οὗτοι μὲν οὖν ἀκολούθως τῇ παρὰ θεῶν κολάσει καὶ τῆς διὰ τῆς
ἱστορίας βλασφημίας τετευχότες ἀπέλαυσαν τῆς δικαίας ἐπιτιμήσεως; D.S. 34/35.9.1 =
Const. Exc. 4.387.

1366 D.S. 34/35.9.1 = Const. Exc. 4.387.
1367 Aunque depende del  tipo de pescado,  de su tamaño y del  clima  de la  zona;  Mylona

(2015), 155. 
1368 D.S. 2.4.

339



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

también se debe a que Derceto, importante deidad asiria relacionada
con  el  culto,  tiene  la  apariencia  de  un  pez.  Sin  embargo  Luciano
expresa su escepticismo respecto al tema indicando que la prohibición
de comer los peces sagrados pudo provenir de alguna otra creencia
practicada  en  algunos  lugares  de  Egipto1369.  Para  honrar  a  estos
animales, los seguidores de la diosa tenían como costumbre mantener
estanques  con  peces,  considerados  también  sagrados.  El  mayor  de
estos estanques estaba ubicado en el  centro de culto de Hierápolis-
Bambiké, sede santa para esta religión1370. Según Luciano, el estanque
de esta  ciudad contenía muchos tipos  diferentes de peces  que eran
adornados  con  oro  e  incluso  respondían  si  eran  llamados  por  su
nombre1371.  Luciano no consiguió determinar el origen del templo de
Hierápolis, y relacionó con el templo a muchos personajes y mitos1372.
Esta característica polifacética rodeó al culto de la Diosa Siria incluso
desde su propio nacimiento, pues revela una herencia recogida de una
larga tradición del mundo mediterráneo1373.

En el relato de Diodoro el acto sacrílego fue castigado por los
dioses  y  debido  a  ello  los  sublevados  comenzaron  a  ceder  ante  el
avance romano. La intencionalidad que el autor tuvo con la colocación
del fragmento resulta obvia. La ingesta de los peces ocurrió justo antes
de la intervención del senado y la derrota rebelde1374. Diodoro excusó
a  los  esclavos  de  ser  la  causa  de  la  revuelta,  señalando  que  los
esclavos no eran malvados por  naturaleza (claro reflejo del  ideario
estoico de Posidonio). Los esclavos se vieron obligados a rebelarse
por culpa de los abusos que habían cometido los amos sobre ellos1375.
Sin embargo, a Diodoro, por la condición social relativamente elevada

1369 Luc. Syr. D. 14.
1370 Bradley (1989), 60.
1371 Luc. Syr. D. 45.
1372 Luc. Syr. D. 14-27.
1373 Van Berg (1972), 96.
1374 Pailler (1988), 708-709.
1375 D.S. 34/35.2.4.

340



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

de la que gozaba,  no le resultó fácil justificar una revuelta servil que
desató  tanto  horror  entre  la  población  local  y  los  romanos  que  la
combatieron.  Con  el  fin  de  crear  un  culpable  presentó  a  un  líder
rebelde  causante  de  todo  el  mal  que  la  guerra  trajo  consigo:
Euno/Antíoco.  Él  fue  el  damnificado  de  la  narración  de  Diodoro
puesto  que  una  vez  acabada  su  aventura,  el  rey  vuelve  a  ser  un
esclavo,  vuelve  a  ser  sometido  al  ser  capturado  y  llevado  a  una
celda1376. Cleón, en cambio, muere heroicamente combatiendo hasta el
final,  lo  que le  convierte  en un individuo más virtuoso que su rey
desde el punto de vista estoico de Posidonio1377. El agravio que sufrió
Euno/Antíoco  se  ve  acrecentado  con  el  episodio  que  nos  ocupa.
Euno/Antíoco es un rey-sacerdote, un mago que, muy probablemente,
fuera algún tipo de sacerdote de la diosa que consiguió ser coronado
como rey. Por ello, para los devotos, el hecho de ingerir unos peces
sagrados  no  solo  atacaba  a  la  diosa  sino  también  a  su  rey  y  por
extensión a la legitimación de la monarquía. Como hemos visto, antes
del ataque perpetrado en Enna, los esclavos ofrecieron sacrificios y
realizaron pactos1378,  asegurándose así  el  apoyo de los  dioses.  Para
lograr ese apoyo recurren a Euno, un mago que gracias a su presencia
consiguió que la diosa favoreciera la causa. Pero en el momento de la
ingesta de los peces, el favor divino del que gozaba Euno desapareció,
y  como  consecuencia  directa  la  diosa  abandonó  la  causa  y  ésta
fracasó,  comenzando  así  el  retroceso  de  los  esclavos  frente  a  las
legiones romanas1379.

La cuestión de la ingesta de los peces ha sido en general poco
tratada por los historiadores.   Bradley duda de que el lugar del hecho
hubiera sido Siracusa, aunque no puede confirmarlo, pero señala un
punto importante: los estanques sagrados eran una práctica común en

1376 Pinzone (2015), 360.
1377 D.S. 34/35.2.21.
1378 D.S. 34/35.2.24b = Const. Exc. 3.206-207.
1379 Pailler (1988), 709.

341



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

el  culto  a  Atargatis1380.  Hörig  aduce  que  los  estanques  no  se
localizaban exclusivamente en Hierápolis, y que siendo una práctica
común  en  el  culto,  ésta  se  extiende  hasta  lugares  distantes,  como
Delos o Roma1381. Sin embargo, la escasa historiografía que trata la
ingesta de los peces no duda en ubicar el episodio en Siracusa1382. En
cuanto  a  las  fuentes  antiguas,  ¿cuáles  son  las  ciudades  que  se
mencionan  dentro  del  conflicto  armado?  Nos  encontramos  con  las
ciudades de Acragante, Catana, Enna, Mamertio, Mesana, Morgantina
y Tauromenio1383. Orosio explica que de esas ciudades, la única que no
fue sometida por los fugitivos fue Mesana, donde los esclavos de la
ciudad no se sublevaron por el justo trato recibido por sus amos. El
resto de ciudades aparecen con un mayor o menor peso dentro de la
narración  del  conflicto,  a  excepción  de  Siracusa.  La  ciudad  más
importante de Sicilia  no aparece mencionada en ninguna fuente,  lo
que resulta bastante extraño. Si los fugitivos hubieran llegado a tomar
esta ciudad la conquista hubiera sido mencionada,  más teniendo en
cuenta  su  importancia  histórica.  Es  extraño  que  lo  acaecido  en
ciudades  con  tan  poca  relevancia  como  Mamertio  haya  llegado  a
nosotros y que la mayor ciudad de la isla no se mencione siquiera.
Siracusa  era  famosa,  no  solo  por  su  poderío,  sino  por  una  fuente.
Diodoro  la  describió  dentro  de  la  partición  mítica  de  la  isla  entre
Atenea y Ártemis, donde la última consiguió para sí el territorio de
Siracusa,  ciudad  que  recibió  el  nombre  de  Ortigia  en  su  honor1384.
Ortigia fue el primer asentamiento griego de lo que más tarde llegaría

1380 Bradley (1989), 60.
1381 Hörig (1984), 1555.
1382 Pailler (1988), 708-709; Bradley (1989), 60; Morton (2014), 25 (el autor incluso le asigna

una fecha al episodio, el 133).
1383 Acragante: D.S.  34/35.2.43 =  Const.  Exc.  2 (1).305; Catana: D.S.  34/35.2.39 =  Const.

Exc.  2 (1).305; Str. 6.2.6-7; Enna: D.S. 34/35.2.1–48;  Oros. 5.9.7; Cic.  Ver. 4.112;  Str.
6.2.6-7; Flor. 2.7.1-8; Val. Max. 9.12, ext. 1; Mamertio: Oros. 5.9.6; Mesana: Oros. 5.6.4;
Morgantina: D.S. 34/35.2.23; D.S. 34/35.11.1 = Const. Exc. 2 (1).306-307; Tauromenio :
D.S. 34/35.2.20-21; Oros. 5.9.7; Str. 6.2.6-7; Val. Max. 2.7.3.

1384 D.S. 5.3.4.

342



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

a ser la gran urbe. El lugar, una isla cercana a la costa, gozaba de una
fuente de agua dulce natural. Como era costumbre entre los pueblos
antiguos, los primeros colonos mitificaron la fuente que tan bien sirvió
a  los  propósitos  de  supervivencia  de  aquellos  primeros  habitantes,
insertándolo  en  una  tradición  legendaria.  Diodoro  prosiguió  la
narración  explicando  que  las  Ninfas  crearon  la  fuente,  llamada
Aretusa, para honrar a la diosa Ártemis. En esa fuente se encontraba
un gran número de peces considerados sagrados e inviolables, pero,
pese a su inviolabilidad, Diodoro afirma que como consecuencia de la
guerra,  los  peces  fueron  ingeridos  en  varias  ocasiones  y  que  la
divinidad hizo caer su venganza sobre aquéllos que cometieron ese
sacrilegio. También dijo que trataría el tema más adelante:

“Ártemis  recibió  de  los  dioses  la  isla  que  se
encuentra en Siracusa y que debido a ella fue llamada
Ortigia, tanto por los oráculos como por los hombres.
Igualmente  en  esta  isla,  las  Ninfas,  para  complacer  a
Ártemis,  hicieron  brotar  una  gran  fuente  llamada
Aretusa.  Esta  fuente  contenía  muchos  peces  de  gran
tamaño  y  no  solo  en  los  tiempos  antiguos,  sino  que
también en nuestros días encontramos que estos peces
siguen allí, ya que son sagrados y no pueden ser tocados
por  los  hombres.  En  más  de  una  ocasión,  en
circunstancias de guerra, cuando algunos los utilizaron
de alimento, la divinidad envió señales extraordinarias y
abrumó  con  grandes  desventuras  a  aquellos  que  se
habían  atrevido  a  llevárselos  a  la  boca.  De  esto
presentaremos una descripción detallada en el momento
oportuno”1385.

1385 Τὴν δ᾿ Ἄρτεμιν τὴν ἐν ταῖς Συρακούσαις νῆσον λαβεῖν παρὰ τῶν θεῶν τὴν ἀπ᾿ ἐκείνης
Ὀρτυγίαν ὑπό τε τῶν χρησμῶν καὶ τῶν ἀνθρώπων ὀνομασθεῖσαν. Ὁμοίως δὲ καὶ κατὰ
τὴν νῆσον ταύτην ἀνεῖναι τὰς Νύμφας ταύτας χαριζομένας τῇ Ἀρτέμιδι μεγίστην πηγὴν
τὴν ὀνομαζομένεν Ἀρέθουσαν. Ταύτην δ᾿ οὐ μόνον κατὰ τοὺς ἀρχαίους χρόνους ἔχειν
μεγάλους καὶ πολλοὺς ἰχθῦς, ἀλλὰ καὶ κατὰ τὴν ἡμετέραν ἡλικίαν διαμένειν συμβαίνει
τούτους,  ἱεροὺς  ὄντας  καὶ  ἀθίκτους  ἀνθρώποις.  Ἐξ  ὧν  πολλάκις  τινῶν  κατὰ  τὰς

343



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Resulta  tentador  enlazar  el  episodio  que  nos  concierne  con  la
fuente  de  Aretusa,  puesto  que  otorga  dos  frentes  respecto  a  las
diversas  creencias:  1)  la  de  los  sirios,  quienes  tenían  prohibida  su
ingesta por el culto a Atargatis y 2) la de los griegos, quienes también
tenían prohibida su ingesta por ser un estanque consagrado a Ártemis.
Pero de nuevo hay que señalar que Siracusa no fue mencionada por
ningún  autor,  por  lo  tanto,  ¿podría  haber  ocurrido  en  otro  lugar?,
¿dónde?  Analicemos  detenidamente  la  situación.  Dos  fueron  los
bandos  que  tomaron  parte  en  el  conflicto,  el  de  los  esclavos
sublevados (apoyados por parte de la población griega nativa) y el de
la república romana, llegando ambos bandos a tomar ciudades. Las
fuentes  mencionan  dos  casos  de  ciudades  tomadas  por  el  ejército
rebelde (que con toda probabilidad no fueron las únicas): la toma de
Enna, que no puede considerarse un asedio pues la ciudad fue tomada
por sorpresa y de forma muy rápida1386; y la toma de una ciudad sin
identificar, donde Euno recreó una obra en el exterior de la muralla
para  desmoralizar  a  los  asediados1387.  En  el  caso  de  la  ciudad  sin
identificar se omitió el vocablo hambre. Por ello debemos creer que el
episodio de los peces ocurrió (de haber ocurrido en la Primera Guerra
Servil  como  menciona  Diodoro)  al  final  de  la  guerra,  cuando  los
romanos consiguieron por fin avanzar frente a las fuerzas rebeldes.
Por lo tanto, el episodio no tuvo lugar en ningún asedio efectuado por
los  esclavos.  Aclarado  este  punto,  dentro  del  bando  romano  las
ciudades  que fueron tomadas (con presencia  en las  fuentes  aunque
como en el anterior caso es probable que no fueran las únicas) son
tres:  Catana,  Enna  y  Tauromenio.  La  primera  fue  mencionada  por
Estrabón, quien brevemente nos asegura que Enna sufrió mucho, al

πολεμικὰς  περιστάσεις  φαγόντων,  παραδόξως  ἐπεσήμηνε  τὸ  θεῖον  καὶ  μεγάλαις
συμφοραῖς περιέβαλε τοὺς τολμήσαντας προσενέγκασθαι. Περὶ ὧν ἀκριβῶς ἀναγράψομεν
ἐν τοῖς οἰκείοις χρόνοις; D.S. 5.3.5-6.

1386 D.S. 34/35.2.10-14; 2.24b = Const. Exc. 3.206-207.
1387 D.S. 34/35.2.46.

344



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

igual que Catana, Tauromenio y otras ciudades1388. Pero Estrabón no
menciona ninguna hambruna, y por ello dejaremos Catana y las “otras
ciudades”  en  segundo  plano,  pues  es  en  este  autor  donde  estas
ciudades son mencionadas. Tauromenio aparece en nuestra lista de la
mano de Diodoro que presentó su asedio por las tropas  del  cónsul
Publio Rupilio de manera escalofriante. Los habitantes sufrieron una
hambruna tan atroz que, según el  autor,  se comieron primero a los
niños, después a las mujeres y finalmente se comieron los unos a los
otros1389. La hambruna es relacionada con la ciudad de Enna en dos
ocasiones,  una,  en  la  narración de Diodoro y otra,  en la  de Floro.
Diodoro asegura que Enna fue sometida a las mismas condiciones que
Tauromenio  y  que  sus  habitantes  sufrieron  condiciones  extremas
viendo sus esperanzas frustradas1390. Floro siguió estas mismas líneas,
pues  en  su  relato  Enna fue  sometida  por  hambre  una  vez  que  los
esclavos fueron vencidos en toda la isla1391. Enna aparece por lo tanto
dos  veces  y,  siendo  la  capital  de  los  rebeldes,  resulta  bastante
verosímil pensar que la fuente con los peces sagrados se encontrara
allí y no en Siracusa, sobre todo si, como dice Diodoro, la ingesta de
los  peces  fue  decisiva  para  la  derrota  de  la  sublevación:  de  haber
ocurrido en Siracusa no hubiera sido tan importante, pero la caída de
Enna supuso el aplastamiento definitivo de la rebelión.

1388 Str. 6.2.6.
1389 D.S. 34/35.2.20-21.
1390 D.S. 34/35.2.20-21.
1391 “Pero, siguiendo el ejemplo de Perpena, Tito Aquilio empujó a la situación extrema al

enemigo,  privado de víveres,  y destruyó con facilidad por las armas a unas tropas ya
disminuidas por el hambre”;  Hic enim uictos et apud Hennam nouissime obsessos cum
fame  quasi  pestilentia  consumpsisset,  reliquias  latronum  compendibus,  catenis
crucibusque  puniuit;  Flor.  2.7.8.  Erróneamente  Floro  atribuyó  la  victoria  a  Marco
Perperna, cónsul en 130. En realidad Publio Rupilio resultó vencedor del conflicto en 132.

345



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Lám. XII. Fuente de Aretusa en la actual península de Ortigia

Sin embargo queda una última pregunta,  la ciudad de Siracusa
sufrió muchos asedios durante su existencia, ¿pudo el episodio de los
peces ocurrir  en algún otro período cronológico?  Diodoro dijo  que
más  adelante  hablaría  sobre  el  tema1392,  pero  la  ingesta  de  peces
aparece mencionada en un pequeño fragmento, por lo tanto podría ser
parte de otro libro de Diodoro y no del libro que concierne a la guerra
a la Primera Guerra Servil. Entonces, ¿cuándo pudo ocurrir? Siracusa,
fundada sobre la segunda mitad del s. VIII, goza de una larga historia.
Disputó la hegemonía de Sicilia a los cartagineses en una guerra que
duró  siglos  e  incluso  luchó  contra  Roma  para  mantener  su
independencia.  Cuatro  fueron los  principales  asedios  que la  ciudad
sufrió a lo largo de su historia: el asedio ateniense en 414, el asedio
cartaginés contra Dionisio I en 392, el asedio de Dión a Dionisio II en
357 y el asedio de Claudio Marcelo en 214.

1392 D.S. 5.3.5-6.

346



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

¿Cuál  de  estas  batallas  es  la  que  buscamos?,  ¿dónde  podría
encajar el episodio de los peces fuera del contexto servil? La opción
más probable es la tercera, el asedio de Dión. Las principales fuentes
sobre el personaje son Cornelio Nepote y Plutarco. Diodoro también
ofrece información sobre el personaje, aunque más fragmentada que
los anteriores autores. Algunos fragmentos que se conservan otorgan
alguna información respecto al tema, y pueden consultarse en la obra
de Jacoby1393.  Las  pruebas  no son concluyentes,  sin  embargo el  de
Dión es el único asedio en el que se sufrió de hambre, pues los textos
señalan  con especial  atención  la  abundancia  de  suministros  que  el
general  Nipsio  trajo  consigo,  debido  a  la  necesidad  que  había  de
ellos1394. De haber ocurrido fuera de los márgenes de la Guerra Servil,
podríamos suponer que fue en este momento cuando el pasaje de los
peces pudo haber sucedido, dado a que el fragmento no ofrece ningún
dato  claro  para  su  correcta  contextualización.  Por  otro  lado,  las

1393 D.L. 2.63 = FGrHist. Polícrito de Mende 559, F1. D.S., 16.6-20. Nep., Dion, 1.1-10.3 =
FGrHist. Filisto de Siracusa 556, T5d. Plu.,  Dio., 1.1-58.10 = FGrHist. Éforo de Cumas
70, F219, F220; Filisto de Siracusa 556, T5c, T6a, T7, T9a-d, T23a, F59; Teopompo de
Quíos 115, F331; Timeo de Tauromenita 566, F109, F113, F114, F115, F154; Timónides
de Leukas 561, T1, T2, T3a, F1, F2.

1394 “Después de estos sucesos Dionisio envió a Siracusa como general a Nipsio, napolitano,
sobresaliente  por  su valor  y  conocimiento  militar;  y  con  él  mandó buques mercantes
cargados de grano y otros suministros. Nipsio zarpó de Locros y completó la navegación a
Siracusa. Los mercenarios del tirano, que estaban en la acrópolis, al faltar el trigo en ese
momento y padeciendo terriblemente por la falta de lo indispensable, durante un tiempo
soportaron de buen humor la escasez, pero cuando la naturaleza humana sucumbió a la
necesidad y era desesperada la salvación, se reunieron en asamblea por la noche y votaron
entregar  la  acrópolis  y  a  sí  mismos  a  los  siracusanos  al  amanecer”;  Μετὰ δὲ  ταῦτα
Διονύσιος  μὲν  στρατηγὸν  ἀπέστειλενεἰς  τὰς  Συρακούσσας  Νύψσιον  τὸν  Νεαπολίτην,
ἀνδρεία  καισυνέσει  στρατηγικῇ  διαφέροντα:  συνεξέπεμψε  δ'  αὐτῷ  καὶφορτηγὰ  πλοῖα
σίτου καὶ τῆς ἄλλης ἀγορᾶς γέ μοντα. Οὗτος μὲνοὖν ἐκ Λοκρῶν ἀναχθεὶς ἐτέλει τὸν εἰς
Συρακούσσας πλοῦν. Οἱ δὲ κατὰ τὴν ἀκρόπολιν μισθοφόροι τοῦ τυράννου, κατὰ τοῦτον
τὸν  καιρὸν ἐπιλιπόντος  τοῦ σίτου,  καὶ  τῇ σπάνει  τῶν ἀναγκαίων  δεινῶς πιεζούμενοι,
μέχρι  μέν  τινος  ὑπέμενον  εὐψύχως  τὴν  ἔνδειαν,  τῆς  δὲ  φύσεως  ὑπὸ  τῆς  ἀνάγκης
ἡττωμένης  καὶ  τῆς  σωτηρίας  ἀπογινωσκομένης  συνδραμόντες  εἰς  ἐκκλησίαν  νυκτὸς
ἐψηφίσαντο παραδοῦναι τὴν ἀκρόπολιν καὶ σφᾶς αὐτοὺς τοῖς Συρακοσίοις ἅμ᾿ ἡμέρᾳ;
D.S. 16.18.1.

347

http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/diodore_16/precise.cfm?txt=959;8022;957;


ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

referencias a Aretusa o a Ártemis en la obra de Diodoro son escasas en
comparación con la magnitud de su obra. Ninguna de estas referencias
aparece en un contexto de necesidad, hambruna o asedio a excepción
de la llegada de Nipsio1395. Mas Diodoro señala que la ingesta de peces
sagrados ocurrió en varias ocasiones1396. Resulta difícil concretar nada,
pero  cabe  pensar  que  una  de  las  tantas  veces  a  las  que  se  refiere
Diodoro  ocurriera  durante  el  asedio  de  Dion.  La  siguiente  tabla
resume lo expuesto:

Tabla IV. Batallas y peces1397

Tiempo Espacio

Asedio ateniense (414) Sublevados Romanos

Asedio cartaginés (392) Enna 
(D.S. 34/35.2.10-14; 
2.24b = Const. Exc. 3.206-
207)

Catana
(Str. 6.2.6)

Guerra civil (357) Desconocida
(D.S. 34/35.2.46)

Enna
(*D.S. 34/35.2.20-21; 
*Flor. 2.7.8)

Asedio romano (214) Tauromenio
(*D.S. 34/35.2.20-21)

¿Sublevación servil? Desconocidos(Str. 6.2.6)

En conclusión, el episodio de los peces no ocurrió en Siracusa,
por las  razones ya  citadas.  La ingesta  se produjo en Tauromenio o
Enna, aunque esta última tiene una mayor probabilidad. En cuanto a
Siracusa, fuera de los márgenes del s. II y en ningún conflicto anterior
que haya vivido la ciudad, es posible ubicar de una forma clara otro
1395 D.S. 16.18.3. Sin tener en cuenta los libros 34/35 que hemos tratado éstas son todas las

referencias  que  hay en  Diodoro.  Aretusa:  5.3.4-6;  16.18.3.  Ártemis:  2.46.1-2;  4.22.3;
4342; 4447; 4743; 4814; 53.4-6 (origen de la fuente de Aretusa), 5.72.5; 5.76.3; 5.77.6-8;
16.26.6; 18.4.5; 19.63.5.

1396 D.S. 5.3.5-6.
1397 Las fuentes marcadas con * son aquellas que utilizan la palabra hambre.

348



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

episodio similar  al  vivido en la  guerra  servil.  Aunque el  asedio de
Dion sea  un  candidato  con  bastantes  probabilidades,  no  es  posible
esclarecer el asunto debido a la carencia de pruebas contundentes.

4.3 – LA EMBAJADA EXPIATORIA

El motivo de la embajada es un tema de discusión que llega hasta
hoy. La versión más popular defiende que la embajada sirve para la
expiación  del  sacrilegio  cometido  debido  al  asesinato  de  Tiberio,
aunque algunos autores opinan que el pecado a expiar consistía en la
purificación del templo de Ceres por su sustitución por la diosa siria
Atargatis1398. En las fuentes clásicas dos son las versiones. Por un lado
nos encontramos a Diodoro Sículo, que confirmó la presencia de la
embajada romana alegando como razón el temor a los dioses y a lo
dicho por un oráculo consultado en referencia a los Libros Sibilinos.
La embajada  efectuó  sacrificios  en  los  altares  de  Zeus  Etneo.  Los
altares se vallaron, permitiendo únicamente el acceso a los miembros
de  las  comunidades  que  tradicionalmente  realizan  sacrificios  en
ellos1399.  La segunda fuente es Cicerón, quien en su discurso contra
Verres aseguró que en el  momento del asesinato de Tiberio Graco,
Lucio  Calpurnio,  en  el  consulado  de  Publio  Mucio  Escévola  y
habiendo consultado los Libros Sibilinos, partió a Enna para realizar
un  sacrificio  a  Ceres1400.  La  versión  de  Diodoro  nos  ofrece  una
embajada romana que acudió a Sicilia pero no expresamente a Enna,
sino  a  distintos  altares  que  se  encontraban  por  toda  la  isla.  Los
romanos  restringieron  el  acceso  a  dichos  altares  autorizando  su
utilización  solo  a  los  habitantes  del  lugar.  Esta  medida  pudo  ser

1398 Le Bonniec (1958); Caerols Pérez (1991); Montero (1995).
1399 D.S. 34/35.10.1.  El temor que los romanos sentían por los sublevados fue grande y se

refleja en episodios como el del pretor L. Domitius. En él un pastor (probablemente un
esclavo) fue crucificado por haber matado a un animal con un cuchillo y por lo tanto ser
poseedor de un arma, prohibido para los esclavos tras las guerras sufridas en Sicilia; Cic.
Ver. 5.7; Quintil. Inst. Or. 4.2.17; Val. Max. 6.3.5.

1400 Cic. Ver. 4.108.

349



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

tomada para prevenir el ir y venir de esclavos fugados puesto que una
vez finalizada la guerra, la isla seguía llena de esos fugitivos. Según
Diodoro1401, Publio Rupilio, cónsul en 132, tras haber arrebatado Enna
a  los  esclavos,  colocó a  distintas  unidades  especiales  repartidas  en
pequeños  grupos  por  toda  la  isla  para  evitar  cualquier  tipo  de
bandidaje  o  la  huida  de  los  esclavos  fugados,  como  aparece
representado en el elogium de Polla1402. No se nos da ninguna fecha y
a excepción de la mención al oráculo de los Libros Sibilinos, no se
conoce  la  causa  de  la  embajada.  En definitiva,  la  información que
Diodoro nos ofrece es escasa y poco puede aclarar del tema.

Cicerón  en  cambio  transmite,  de  forma  más  condensada,  una
mayor cantidad de datos. El autor señala exactamente la fecha en la
que se realizó esa embajada, tras la muerte de Tiberio Graco y en el
consulado de Publio Mucio Escévola, es decir, en 133:

“Podemos entender lo que aconteció en los días de
nuestros  padres.  En  el  consulado  de  Publio  Mucio  y
Lucio  Calpurnio  (133)  tuvo  lugar  una  terrible  crisis
política:  Tiberio  Graco  fue  asesinado,  y  los  prodigios
indicaban  que  terribles  amenazas  pendían  sobre
nosotros. Los Libros Sibilinos fueron consultados y por
ello se descubrió que la más antigua de las Ceres tenía
que ser aplacada y aunque hubiera un espléndido templo
dedicado  a  Ceres  en  nuestra  propia  ciudad,  los
sacerdotes de Roma,  miembros del  distinguido cuerpo
de los Decenviros, dejaron Roma para partir a Enna: tan
antiguo era ese culto que sintieron que viajaban no al
templo de Ceres, sino a la propia diosa1403.

1401 D.S. 34/35.2.23.
1402 ILS 23 = ILLRP 454, cfr. en el artículo de Verbrugghe (1973).
1403 Itaque apud patres nostros atroci ac difficili rei publicae tempore, cum Tiberio Graccho

occiso magnorum perculorum metus ex ostentis portenderetur, P. Mucio L. Calpurnio (año
133) consulibus  aditum  est  ad  libros  Sibyllinos;  ex  quibus  inuentum  est  Cererem
antiquissimam  placari  oportere.  Tum  ex  amplissimo  collegio  decemuirali  sacerdotes

350



Capítulo IV: Posidonio y Diodoro, lectura estoica de la esclavitud

Hasta  aquí  el  relato  es  coherente,  pero  el  problema  surge  al
proseguir con la lectura. Cicerón señaló que el punto donde se realizó
el sacrificio fue la ciudad de Enna. La “zona-cero” del conflicto en
Sicilia aún no había sido tomada. Brennan cree que el año es correcto
y  que  la  embajada  no  accedió  a  la  ciudad  sino  al  templo  que  se
encontraría en los alrededores1404, sin embargo la falta de excavaciones
que lo demuestren, y la omisión del dato de una ocupación por parte
de unos esclavos rebeldes en Cicerón me hace pensar en que el error
cronológico  sea la  opción más  viable.  Por  lo  tanto,  será  en el  año
siguiente,  el  132,  cuando  la  embajada  ocurra,  en  el  consulado  de
Publio Rupilio y siendo él mismo su el conquistador de Enna. Por lo
tanto las fechas no concuerdan. Podría ser que la embajada fuera en el
133 en el caso de Diodoro, pues la acción no transcurre en Enna y los
embajadores  dispondrían  de  una  mayor  flexibilidad  a  la  hora  de
desplazarse libremente,  pero no es el  caso. Por ello Cicerón estaba
equivocado.

Podemos decir que la embajada partió de Roma con la misión de
expiar  el  sacrilegio  cometido  por  el  asesinato  de  Tiberio  Graco,
aunque se realizara un año más tarde de cometerse el crimen1405. La
misma  embajada  purificaría  Enna  de  aquél  culto  extranjero,  pues
aunque  la  diosa  no  es  sustituida  en  ningún  momento,  ni  tampoco
asimilada como asegura Sánchez León1406, los dos cultos conviven en
Enna para el uso político del caudillo Euno1407. Sin embargo, es muy

populi Romani, cum esset in urbe nostra Cereris pulcherrimum et magnificentissimum
templum, tamen usque Hennam profecti sunt. Tanta erat enim auctoritas et uetustas illius
religionis ut,  cum illuc irent,  non ad aedem Cereris sed ad ipsam Cererem proficisci
uiderentur; Cic. Ver. 4.108.

1404 Brennan (1993), 168-169.
1405 Sánchez León (2004a), 142. La embajada tuvo como objetivo según Spaeth, la expiación

de los crímenes de consecratio bonorum y consecratio capitis; Spaeth (1990), 194-195.
1406 Sánchez León (2004a), 140.
1407 Me  baso en un fragmento de Cicerón donde se afirma que los rebeldes no llegaron a

destruir el templo de Ceres en Enna, comparándo la acción con los actos del corrupto

351



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

probable que los romanos no lo percibieran de la misma forma1408.

gobernador Verres, figura criticada por el autor; Cic. Ver. 4.112.
1408 Noël (2013), 102.

352







Conclusiones

“En  Roma  la  filosofía  no  alcanzó  nunca  el  rango  de  virtud
pública”1409, por lo tanto nunca llegó a ser una actividad importante, ya
que  alejaba  de  la  política  al  individuo.  La  mayoría  de  autores
coinciden en este hecho, la filosofía no tendrá relevancia en la vida
política del romano, pero si en su vida privada, en su estado de otium,
por ello se dará una diferenciación, entre el  otium y el  negotium o la
vida  privada  y  la  pública1410.  Salvador  Mas  opina  que  esta
diferenciación se dará por el uso práctico de la filosofía y el  saber
griego, y que:

“En definitiva, no es filohelenismo o anti-helenismo
de Roma, sino el  control de la influencia de la cultura
griega, la invención de una Grecia asimilable con y desde
categorías  romanas,  un  Oriente  en  función  de  los
intereses de la oligarquía senatorial”1411.

Encontramos muchos ejemplos de la ambigüedad de los romanos
frente a la cultura griega. Javier Navarro definirá esta situación como:

“Con  frecuencia  (se)  ha  calificado  la  actitud  de
Roma hacia  los  griegos como ambigua,  ambivalente  e
incluso maquiavélica: respeto,  admiración y aceptación
de  su  cultura,  por  un  lado;  a  la  vez  que  violencia  y
rechazo por  otro;  lo  que vendría  a  ser  una especie  de
esquizofrenia,  que  llevaba  a  los  romanos  a  actitudes
contrapuestas”1412.

Todos los autores reconocen la existencia de esa dualidad, aunque

1409 García Fernández (2001), 311.
1410 Los políticos romanos diferenciaban su gusto por la cultura y sus deberes con la ciudad

entre su vida privada y pública; McMullen (1991), 419-438.
1411 Mas (2006b), 27.
1412 Navarro (2002), 41-42.



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

se  diferencien  de  distintas  maneras.  Mas  afirmará  pues  que  ese
dualismo se conducía de una manera controlada por el senado romano
y que las distintas facciones utilizarían el influjo de cultura griega para
una “invención” de Grecia asimilándola a la cultura romana1413. Según
Fitzpatrick,  el  imperialismo,  como  demostró  Carnéades,  está
igualmente  disponible  para  la  crítica  o  la  defensa  como  justo  e
injusto1414. Ya en Cicerón se aprecia este debate sobre la justicia del
imperio que durará hasta hoy día. En opinión de Ferrary, la temática
del discurso de Carnéades giraría en torno a la justicia, pero disiente
en que la parte del libro III de  Sobre la república que trata sobre la
justicia de las naciones, sea parte del discurso de Carnéades, ya que
Carnéades no dejó nada escrito y por ello Cicerón no tuvo forma de
inspirarse  en  el  filósofo  cirenaico1415.  Büchner,  por  el  contrario,
afirmaría  que  varias  partes  del  discurso  procederían  de  Carnéades,
pero que Cicerón lo adaptó a la conciencia romana1416. Así pues, se
dudará sobre la fuente primordial del posible discurso de Carnéades,
donde es difícil discernir entre qué parte es estrictamente de Cicerón y
cuál de Carnéades.

Sumando todos estos  aspectos,  la  helenización influyó en gran
medida  en  la  sociedad  romana.  La  romana  era  una  civilización
cambiante que se adaptaba a las circunstancias que se le presentaban
transformándolas a su estilo de vida. Los romanos deben su triunfo, no
a su pretendido conservadurismo, sino a su capacidad de adaptarse y
de  encontrar  respuestas  nuevas  a  desafíos  nuevos.  Al  principio  no
habituados a dividir sus tropas en manípulos, toman esta táctica de los
samnitas, derrotándolos con sus mismas armas; en la lucha contra los
cartagineses,  este  pueblo poco habituado al  mar,  construye  grandes
flotas y consigue vencer a esta nación marinera en el mar. Los patres
familias romanos,  y  antes  que  ninguno  Catón  el  Viejo,  adoptan  la
1413 Mas (2006b), 46.
1414 Fitzpatrick (2010), 20.
1415 Ferrary (1988).
1416 Büchner (1984), 298.

356



Conclusiones

moderna  explotación  agrícola  helenística  en  forma  de  plantación.
Nuevas formas de vida encuentran expresión en la disposición según
el  modelo  helenístico  de  casas  alrededor  de  plazas  públicas.  En el
cuadro del desarrollo de Italia, como país dotado de una civilización
propia,  se  incluye  también  la  formación  de  un  conocimiento  que
encuentra su reflejo en un enfrentamiento particular con la literatura
griega1417.

En definitiva,  creo que para entender  mejor  la influencia de la
cultura griega en la vida romana, y en particular en el ámbito político,
debemos  dividir  a  la  nobleza  en  dos  grupos  diferentes.  Estos  dos
grupos  no  se  dividirían  como la  clásica  división  de  filo-helenos  y
aquellos que no lo son, puesto que considero que la influencia griega
era algo imparable y que, en general, no deseaba ser detenido. Lo que
divide a estos grupos será la propia división que Catón realiza, y el eje
central será el momento. El momento en el que la cultura griega deba
ser utilizado, es decir, en el ámbito público y el privado. Para Catón, la
cultura griega es provechosa siempre y cuando quede relegada a un
ámbito privado y no afecte la vida pública, es correcto para el otium,
no para el negotium. En cambio, otros sectores, utilizan el saber griego
en un beneficio político, como lo hace Tiberio con el estoicismo, o
como los ejemplos ya tratados del s. I como Bruto con el platonismo,
Casio con el  epicureísmo y Catón el Joven con el  estoicismo. Este
segundo grupo será aquel que acaba dominando el panorama político
romano  (el  propio  bisnieto  de  Catón  el  Censor  se  convierte  en  el
ejemplo romano del sabio estoico).

En  cuanto  a  los  Graco,  la  idea  principal  que  hemos  venido
sosteniendo a lo largo de estas páginas pasa por la necesidad de evitar
las  lecturas  demasiado  simples  a  la  hora  de  analizar  el  periodo
comprendido entre  los  mandatos  como tribunos  de la  plebe  de los
hermanos Graco (133-121). Hemos querido insistir en la diversidad de
opiniones y matices dentro del estoicismo, una diversidad que podía

1417 Von Albrecht (1997), 78.

357



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

desembocar incluso en posturas contradictorias entre sí. Esta idea, que
ha sido debatida ya  en varias ocasiones  por  los  historiadores  de la
filosofía1418,  debe,  a  nuestro  juicio,  complementarse  con  otra,  más
novedosa,  referida  a  la  diversidad  de  planteamientos  entre  ambos
hermanos, vistos tradicionalmente como si conformasen una unidad
sin  matices.  En  efecto,  la  mayor  parte  de  las  fuentes  antiguas  los
presenta como si sus iniciativas y proyectos legislativos respondieran
a  un mismo proyecto  ideológico  –tenga éste  o  no sus  raíces  en  el
estoicismo-, pero no podemos pasar por alto el hecho de que todas
ellas son posteriores al fracaso de sus esfuerzos y, en su mayor parte,
adoptan  una  perspectiva  hostil  hacia  ellos.  Con  todo,  diversas
referencias en los autores antiguos nos han permitido intuir algunas
diferencias  que  pueden  ser  significativas.  A esto  se  añade  que  un
estudio minucioso de sus leyes muestra que iban dirigidas a grupos
sociales no exactamente coincidentes: mientras que la ley agraria de
Tiberio  pretendía  satisfacer  las  ambiciones  de  los  ciudadanos
desprovistos  de  tierras  propias  que  cultivar,  con  la  intención
seguramente  de  ampliar  la  base  del  reclutamiento,  que  él  creía  en
peligro por el declive del pequeño campesinado. El amplio programa
legislativo  de  su  hermano  Cayo  tenía  perspectivas  mucho  más
radicales, pues pretendía una cierta democratización de la constitución
romana, abriéndola a la participación efectiva de los equites. 

Tiberio Graco responde de manera más contundente a la llamada
del estoicismo, dada la mayor influencia que en él ejerce Blosio de
Cumas,  uno  de  sus  más  fervientes  colaborados  y  devoto  idealista,
como quedó demostrado tanto en el juicio que hubo de afrontar, como
en el destino elegido para su exilio (la rebelión de Aristónico en Asia).
Tiberio  muestra  una  mayor  atención  a  la  reforma  agraria,  pilar
fundamental  de  su  política,  y  el  reparto  equitativo  de  lo  público,
cuestión que denota la influencia de su maestro. Cayo, sin embargo,
no  compartirá  las  mismas  ideas,  y  por  eso  decide  no  ayudar  a  su

1418 Desde Pohlenz (2005) hasta Erskine (1990).

358



Conclusiones

hermano. Cuando interviene de modo más activo en política, intenta
alterar las relaciones de poder para beneficiar a la plebe, dado que sus
reformas  tienen  un  alcance  más  populista  que  las  de  su  hermano:
mientras que Tiberio se apoya políticamente en miembros ilustres de
la sociedad romana, Cayo sustenta su poder en la plebe. De ese modo,
aprovechando también la herencia política que su hermano mayor le
ha  legado,  puede  plantear  un  programa reformista  diferente  y  más
ambicioso. 

Una adecuada valoración del problema que hemos abordado en
esta tesis doctoral supone reconocer las graves limitaciones –en última
instancia, insolubles- que presentan nuestras fuentes. Por referencias
indirectas,  podemos  darnos  cuenta,  con  horror,  de  lo  que  hemos
perdido, porque conocemos los títulos y el número de libros de las
obras filosóficas de pensadores que nosotros ya no podemos leer, pero
que  los  Graco  y  sus  críticos  pudieron  conocer  y  seguramente
conocieron.  No tenemos  ni  una  sola  obra  completa  de  Crisipo,  de
Zenon de Elea, de Filón de Larisa y de Antíoco de Ascalón, pese a que
sabemos que fueron escritores prolíficos. Hemos de contentarnos con
citas  indirectas,  algún  fragmento  o  resúmenes  tardíos,  lo  cual  nos
obliga  a  tolerar  amplios  márgenes  de  incertidumbre.  Así,  las
propuestas de Tiberio han podido vincularse con iniciativas radicales
de  autores  estoicos,  que  arrancan  con  el  propio  Zenón,  y  que
defienden la justicia de un reparto de tierras entre los ciudadanos. Sin
embargo, para los aspectos más propiamente políticos, que es donde
inciden las reformas de Cayo Graco, nos falta un punto de apoyo claro
en las fuentes conservadas, lo que no quiere decir necesariamente que
no lo hubiera; sencillamente, las reflexiones de los estoicos sobre cuál
era el  mejor  régimen político no han llegado a nosotros.  De modo
paradójico,  contamos en este caso con una crítica durísima, si  bien
breve, la de Varrón, que hemos podido demostrar que se asienta en
última  instancia  en  las  reflexiones  platónicas  sobre  el  cambio
constitucional. Así pues, en términos generales podremos concluir que

359



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

un cierto estoicismo (que se enraíza en el  monismo psicológico de
Crisipo) sirvió de fundamento ideológico para las propuestas,  en sí
mismas, diferentes, de los hermanos Graco, del mismo modo que la
psicología  tripartita  de  Platón  constituyó  el  modelo  en  el  que  se
basaron las críticas: la necesaria colaboración entre las partes del alma
implica el sometimiento de todos a la razón, del mismo modo que en
la  sociedad  política  todos  los  grupos  o  partes  de  la  ciudad  deben
obedecer a los dictados del senado, que es la sede de la razón, del
consilium.

Posidonio,  aunque  estoico,  era  partidario  de  la  psicología
platónica  y rechazaba la  perspectiva  crisípea.  Su  posición,  que  era
contraria a la de Cayo Graco, y su figura, resumen en sí misma las
dificultades  a  las  que nos  hemos tenido que enfrentar  en esta  tesis
doctoral. Si bien fue un escritor muy prolífico y un filósofo de enorme
altura, que ejerció una influencia notable en la política romana, apenas
nada ha llegado a nosotros de su extensa obra. Políticos de primera
línea fueron a visitarle a Rodas, donde Pompeyo, como muestra de
respeto, hizo que los lictores abatiesen las  fasces  en su presencia1419.
Su talla y su influencia sirvieron para que la  Quellenforschung   de
finales del siglo XIX desplegase toda su técnica, hasta el punto de que,
en  un  extenso  artículo,  Busolt  sostuvo  que  buena  parte  de  la
Biblioteca histórica  de Diodoro Sículo lo había utilizado a él como
fuente,  prácticamente  única.  Esta  hipótesis  se  ha  mantenido más  o
menos vigente hasta nuestros días, si bien no han faltado tampoco las
críticas. Tras un análisis detallado, coincidimos con Busolt, si bien no
hay  razón  para  excluir  que  Diodoro  Sículo  pudiese  utilizar  otras
fuentes. 

La exposición diodorea (tomada de Posidonio) sobre la primera
guerra servil contiene en sí misma el discurso estoico sobre los modos
de  dominación,  que  se  aplican  tanto  al  imperialismo  de  Roma1420,

1419 Plin. NH 7.112; cfr. Cic. Tusc. 2.61; Plu. Pomp. 42.10 y Str. 11.1.6.
1420 Según mostró Strasburger (1965).

360



Conclusiones

como a la relación entre dueños y esclavos: en ambos casos, la dureza
excesiva conduce a la rebelión.  Tras el  análisis  realizado, podemos
asegurar  que  Diodoro  realiza  una  interpretación  estoica  sobre  el
conflicto siciliano. Las pruebas terminológicas son claras y las partes
de la narración que encajan con el ideal estoico son innegables. Nos
enfrentamos a dos parejas, que compartieron un proyecto de rebelión
o de cambio frente al orden establecido, analizadas de modo bipolar.
En cada caso, uno de los integrantes (Tiberio, Cleón/Comano) se nos
muestra bajo una luz favorable, mientras que el otro miembro de la
pareja (Cayo, Euno) es objeto de crítica severa. Tanto la dominación
como la rebelión o el desafío a esa misma dominación deben hacerse,
según  Posidonio,  moderadamente.  Es  gracias  a  esta  idea  que  las
figuras de Damófilo y Megalis o de Antígenes y Fito y el mal trato que
ejercían  sobre  sus  esclavos,  adquieran  una  relevancia  tal  en  la
narración. La influencia del elemento sirio en la revuelta es vital para
poder visualizar mejor al conjunto rebelde del conflicto, por lo que el
análisis  sobre  los  distintos  aspectos  que  pueden  encontrarse  en  la
narración resultan indispensables para este fin. Del mismo modo, una
visión sobre la embajada enviada a Sicilia resulta útil en cuanto a nexo
con  los  Graco,  y  en  cuanto  a  la  respuesta  del  senado  frente  a  lo
acontecido tanto en Roma como en Sicilia (buscando la expiación por
el asesinato de un tribuno y la purificación de un santuario).

Ὅπερ ἔδει δεῖξαι1421.

1421 Euc. 2.5.

361





Bibliografía

5.1 - FUENTES*

1. AGUSTÍN DE HIPONA (354-430 d.C.):
1. De ciuitate Dei:

1.Original: McCRACKEN, G.E. (1966),  The city of God
against the pagans, LOEB, London. / GREENE, W.C.
(1969),  Saint Augustine.  The city of  God against the
pagans  in  seven  volumes.  VI.  Book  XVIII,  Chapter
XXXVI-Book XX, LOEB, London. 

2.Traducción: SANTA  MARTA,  S.,  FUERTES,  M.
(2006),  La ciudad de Dios,  Homo Legens, Madrid.  /
MARINA  SÁEZ,  R.M.ª  (2007),  San  Agustín.  La
ciudad  de  Dios.  Libros  I-VII,  Gredos,  Madrid.  /
MARINA  SÁEZ,  R.M.ª  (2012),  San  Agustín.  La
ciudad de Dios. Libros VIII-XV, Gredos, Madrid.

2. Sermones in epistolas apostolicas:
1.Original: PARTOENS,  G.  (2008),  Sancti  Aurelii

Augustini sermones in epistolas apostolicas. I, Brepolis
Publishers, Turnhout.

2. AMPELIO, L. (ss. III-IV d.C.):
1.Original: ARNAUD-LINDET,  M.-P.  (1993),  L.

Ampelius.  Aide-Mémoire  (Liber  memorialis),  Les
Belles Lettres, Paris.

* Las fuentes están catalogadas en orden alfabético, seguidas de la obra correspondiente (en
caso de que el autor tenga más de una) y de la versión original y la versión castellana
utilizadas.  Las obras  que no aparezcan en su versión traducida han sido directamente
tratadas debido a la inexistencia de la traducción o a la imposibilidad de adquirirla. En
estos  casos,  la  traducción  ha  sido  realizada  sobre  las  lenguas  clásicas,  o  sobre  las
traducciones no hispánicas a las que he podido acceder. Los manuales serán citados tanto
en  este apartado para el autor que se haya utilizado, como en el apartado bibliográfico,
punto 5.2.



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

3. APIANO DE ALEJANDRÍA (95-165 d.C.):
1. Historia romana:

1.Original: WHITE, H. (1964),  Appian's Roman History
in  four  volumes.  III,  LOEB,  London.  /  WHITE,  H.
(1979), Roman History, LOEB, London.

2.Traducción: SANCHO  ROYO,  A.  (1985),  Historia
romana.  II.  Guerras  civiles  (Libros  I-II),  Gredos,
Madrid.  /  SANCHO  ROYO,  A.  (1985),  Historia
romana.  III.  Guerras  civiles  (Libros  III-V),  Gredos,
Madrid.

4. ARISTÓTELES DE ESTAGIRA (384-322):
1. Politeia:

1.Original: RACKHAM,  H.  (1959),  Aristotle.  Politics,
LOEB, London.

2.Traducción: GARCÍA VALDÉS, M. (1988), Aristóteles.
Política,  Gredos,  Madrid.  /  GARCÍA  GUAL,  C.,
PÉREZ  JIMÉNEZ,  A.  (1999),  Aristóteles.  Política,
Alianza,  Madrid.  /  LÓPEZ  BARJA DE  QUIROGA,
P.M.,  GARCÍA FERNÁNDEZ,  E.  (2005),  Política.
Aristóteles, Istmo, Madrid.

5. ATENEO DE NÁUCRATIS (170-223 d.C.):
1. Deipnosophistae:

1.Original:  DOUGLAS  OLSON,  S.  (2008),  Athenaeus.
The  learned  banqueters.  Books  VI-VII,  LOEB,
Cambridge.  /  DOUGLAS  OLSON,  S.  (2010),
Athenaeus. The learned banqueters. Books 12-13.594b,
LOEB, Cambridge. / DOUGLAS OLSON, S. (2011),
Athenaeus. The learned banqueters. Books 13.594b-14,
LOEB, Cambridge.

2.Traducción:RODRÍGUEZ-NORIEGA  GUILLÉN,  L.
(1998), Ateneo. Banquete de los eruditos. Libros III-V,
Gredos, Madrid.

364



Bibliografía

6. AULO GELIO (130-180 d.C.):
1.Original: ROLFE, J.C. (1970), The Attic nights of Aulus

Gellius in three volumes. I, LOEB, London. / ROLFE,
J.C. (1968),  The Attic nights of Aulus Gellius in three
volumes.  II,  LOEB,  London.  /  ROLFE,  J.C.  (1967),
The Attic nights of Aulus Gellius in three volumes. III,
LOEB, London.

2.Traducción:  LÓPEZ  MOREDA,  S.  (2009),  Noches
Áticas, Akal, Madrid.

7. CATÓN EL CENSOR, M.P. (234-149):
1. De agricultura:

1.Original: HOOPER,  W.D.  (1979),  Marcus  Porcius
Cato.  On  Agriculture.  Marcus  Terentius  Varro.  On
Agriculture, LOEB, London.

2.Traducción: GARCÍA-TORAÑO  MARTÍNEZ,  A.
(2012),  Catón  el  censor.  Tratado  de  agricultura.
Fragmentos, Gredos, Madrid.

2. Origines:
1.Original: CHASSIGNET,  M.  (1986),  Caton.  Les

origines  (Fragments),  Les  Belles  Lettres,  Paris.  /
CORNELL, T.J. (2013c), The Fragments of the Roman
Historians.  Volume II. Texts and translations,  Oxford
University Press, Oxford.

2.Traducción: GARCÍA-TORAÑO  MARTÍNEZ,  A.
(2012),  Catón  el  censor.  Tratado  de  agricultura.
Fragmentos, Gredos, Madrid.

8. CÉSAR, C.J (100-44):
1. Bellum ciuile:

1.Original: PESKETT,  A.G.  (1914),  Caesar.  The  civil
wars, LOEB, London.

2.Traducción: CALONGE, J.,  QUETGLAS, P.J. (2005),
Guerra Civil, Gredos, Madrid.

365



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

9. CICERÓN, M.T. (106-43):
1. Academica:

1.Original: RACKHAM,  H.  (1967),  Cicero  in  twenty-
eight  volumes.  XIX.  De  natura  deorum.  Academica,
LOEB, London.

2. Ad Atticum:
1.Original:  WINSTEDT, E.O. (1913),  Cicero. Letters to

Atticus  in  three  volumes.  I,  LOEB,  London.  /
WINSTEDT, E.O. (1913), Cicero. Letters to Atticus in
three volumes. II, LOEB, London. /  WINSTEDT, E.O.
(1961), Cicero. Letters to Atticus in three volumes. III,
LOEB, London.

2.Traducción:  RODRÍGUEZ-PANTOJA  MÁRQUEZ,
M.,  MAGALLÓN  GARCÍA,  A.I.  (1996),  Cicerón.
Cartas.  I.  Cartas  a  Ático  (cartas  1-161D),  Gredos,
Madrid.  /  RODRÍGUEZ-PANTOJA MÁRQUEZ,  M.,
MAGALLÓN GARCÍA, A.I. (1996), Cicerón. Cartas.
II. Cartas a Ático (cartas 162-426), Gredos, Madrid.

3. Brutus:
1.Original: HENDRICKSON,  G.I.  (1971),  Cicero  in

twenty-eight  volumes.  V.  Brutus.  Orator,  LOEB,
London.

2.Traducción: MAÑAS  NÚÑEZ,  M.  (2000),  Cicerón.
Bruto  [Historia  de  la  elocuencia  romana],  Alianza,
Madrid.

4. De diuinatione:
1.Original: ARMISTEAD  FALCONER,  W. (1979),

Cicero.  On  old  age.  On  friendship.  On  divination,
LOEB, London.

2.Traducción: ESCOBAR, Á. (1999),  Cicerón. Sobre la
adivinación. Sobre el destino. Timeo, Gredos, Madrid.

5. De domo sua:

366



Bibliografía

1.Original: WATTS, N.H. (1965),  Cicero. The speeches.
Pro  Archia  Poeta.  Post  Reditum  in  Senatu.  Post
Reditum ad Quirites. De Domo Sua. De Haruspicum
Responsis. Pro Plancio, LOEB, London.

6. De finibus bonorum et malorum:
1.Original: RACKHAM, H.  (1914),  Cicero.  De  finibus

bonorum et malorum, LOEB, London. / RACKHAM,
H. (1971),  Cicero in twenty eight volumes.  XVII.  De
finibus bonorum et malorum, LOEB, London.

2.Traducción: HERRERO LLORENTE, V.-J. (1987),  M.
Tulio Cicerón. Del supremo bien y del supremo mal,
Gredos, Madrid.

7. De lege agraria:
1.Original: HENRY FREESE, J. (1967), Cicero in twenty-

eight  volumes.  VI.  Pro  Publio  Quinctio.  Pro  Sexto
Roscio Amerino. Pro Quinto Roscio Comoedo. De lege
agraria I., II., III, LOEB, Cambridge.

2.Traducción: ASPA  CEREZA,  J.  (1991),  M.  Tulio
Cicerón. Discursos. III. En defensa de P. Quincio. En
defensa  de  Q.  Roscio,  el  cómico.  En  defensa  de  A.
Cecina.  Acerca de  la  ley  agraria.  En  defensa  de  L.
Flaco. En defensa de M. Celio, Gredos, Madrid.

8. De legibus:
1.Original: WALKER KEYES, C. (1966),  Cicero. De re

publica.  De  legibus,  LOEB,  London.  /  POWELL,
J.G.F.  (2006),  M. Tulli  Ciceronis.  De re publica.  De
legibus. Cato Maior de senectute. Laelius de amicitia,
Oxford University Press, Oxford.

2.Traducción: PABÓN DE ACUÑA, C.T. (2009),  Marco
Tulio Cicerón. Las leyes, Gredos, Madrid.

9. De natura deorum:
1.Original: RACKHAM,  H.  (1967),  Cicero  in  twenty-

367



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

eight  volumes.  XIX.  De  natura  deorum.  Academica,
LOEB, London.

2.Traducción: ESCOBAR, Á. (1999), De natura deorum,
Gredos, Madrid.

10. De officiis:
1.Original: MILLER, W. (1968),  Cicero in twenty-eight

volumes. XXI. De officiis, LOEB, London.
2.Traducción: GUILLÉN  CABAÑERO,  J.  (1989),

Cicerón. Sobre los deberes, Alianza, Madrid.
11. De oratore:

1.Original: SUTTON,  E.W.,  RACKHAM,  H.  (1979),
Cicero in twenty-eight volumes. III. De oratore. In two
volumes.  I.  Books  I,  II,  LOEB,  Cambridge.  /
RACKHAM,  H.  (1982),  Cicero  in  twenty-eight
volumes. IV. De oratore. Books III. De fato. Paradoxa
stoicorum. De partitione oratoria, LOEB, Cambridge.

2.Traducción: JAVIER  ISO,  J.  (2002),  De  oratore,
Gredos, Madrid.

12. De re publica:
1.Original:  WALKER KEYES, C. (1966),  Cicero. De re

publica.  De  legibus,  LOEB,  London.  /  POWELL,
J.G.F.  (2006),  M. Tulli  Ciceronis.  De re publica.  De
legibus. Cato Maior de senectute. Laelius de amicitia,
Oxford University Press, Oxford.

2.Traducción:  D'ORS,  A.  (1984),  Sobre  la  República,
Gredos, Madrid.

13. Epistolae ad familiares:
1.Original: SHACKLETON BAILEY, D.R. (2004), Cicero.

Epistulae  ad  familiares.  Volume  I.  62-47  B.C.,
Cambridge  University  Press,  Cambridge.  /
SHACKLETON  BAILEY,  D.R.  (2004),  Cicero.
Epistulae  ad  familiares.  Volume  II.  47-43  B.C.,

368



Bibliografía

Cambridge University Press, Cambridge.
14. Epistolae ad Marcum Brutum:

1.Original: CARY, M. (1960),  Cicero. The letters to his
friends in three volumes.  III  (Including the letters to
Quintus). The letters to Brutus, LOEB, London.

15. In Verrem:
1.Original: GREENWOOD, L.H.G. (1959), Cicero.  The

Verrine Orations. In two volumes. I. Against Caecilius.
Against  Verres:  Part  one,  part  two,  books  I  and  II,
LOEB,  London.  /  GREENWOOD,  L.H.G.  (1976),
Cicero  in  twenty-eight  volumes.  VIII.  The  Verrine
Orations. In two volumes. II. Against Verres: Part two,
books III, IV and V, LOEB, Cambridge.

2.Traducción: REQUEJO PRIETO, J.M. (1990), M. Tulio
Cicerón.  Discursos.  I.  Verrinas.  Discurso  contra  Q.
Cecilio. Primera sesión. Segunda sesión (discursos I y
II),  Gredos,  Madrid.  /  REQUEJO  PRIETO,  J.M.
(1990),  M.  Tulio  Cicerón.  Discursos.  II.  Verrinas.
Segunda sesión (discursos III-V), Gredos, Madrid.

16. Laelius/De amicitia:
1.Original: ARMISTEAD  FALCONER,  W. (1979),

Cicero.  On  old  age.  On  friendship.  On  divination,
LOEB,  London.  /  POWELL,  J.G.F.  (2006),  M. Tulli
Ciceronis. De re publica. De legibus. Cato Maior de
senectute.  Laelius  de  amicitia,  Oxford  University
Press, Oxford.

2.Traducción: CABAÑERO,  J.G.  (2002),  La  Amistad,
Trotta, Madrid.

17. Orator:
1.Original: HUBBELL,  H.M. (1971),  Cicero in  twenty-

eight volumes. V. Brutus. Orator, LOEB, London.
18. Pro Archia poeta:

369



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

1.Original: WATTS,  N.H.  (1965),  Cicero  the  speeches.
Pro Archia poeta. Post reditum in senatu. Post reditum
ad Quirites. De domo sua. De haruspicum responsis.
Pro Plancio, LOEB, London.

2.Traducción: D'ORS, A., TORRENT, F. (1992), Cicerón.
Defensa del poeta Arquías, Ediciones Clásicas Madrid,
Madrid.

19. Post reditum in senatu:
1.Original:  WATTS, N.H. (1965),  Cicero. The speeches.

Pro  Archia  Poeta.  Post  Reditum  in  Senatu.  Post
Reditum ad Quirites. De Domo Sua. De Haruspicum
Responsis. Pro Plancio, LOEB, London.

20. Pro Murena:
1.Original: MACDONALD, C. (1977), Cicero in twenty-

eight volumes. X. In Catilinam I-IV. Pro Murena. Pro
Sulla. Pro Flacco, LOEB, Cambridge.

2.Traducción: ASPA  CEREZA,  J.  (1995),  Cicerón.
Discursos. V. En defensa de Sexto Roscio Amerino. En
defensa  de  la  ley  Manilia.  En  defensa  de  Aulo
Cluencio.  Catilinarias.  En defensa de Lucio Murena,
Gredos, Madrid.

21. Pro Sestio:
1.Original: GARDNER, R. (1966), Cicero. The speeches.

Pro Sestio and In Vatinium, LOEB, Cambridge.
2.Traducción: BAÑOS BAÑOS,  J.M.  (1994),  M. Tulio

Cicerón. Discursos. IV. En agradecimiento al senado.
En agradecimiento al pueblo. Sobre la casa. Sobre la
respuesta  de  los  arúspices.  En defensa  de  P.  Sestio.
Contra  P.  Vatinio.  En  defensa  de  T.  Anio  Milón,
Gredos, Madrid.

22. Topica:
1.Original: HUBBELL, H.M. (1976),  Cicero in  twenty-

370



Bibliografía

eight  volumes.  II.  De  inventione.  De  optimo  genere
oratorum. Topica, LOEB, London.

2.Traducción: REYES CORIA, B. (2006),  Tópicos = M.
Tulli  Ciceronis  Topica,  Universidad  Nacional
Autónoma de México, México D.F.

23.  Tusculanae disputationes:
1.Original: KING,  J.E.  (1971),  Cicero  in  twenty-eight

volumes.  XVIII.  Tusculan  disputations,  LOEB,
Cambridge.

2.Traducción: MEDINA  GONZÁLEZ,  A.  (2005),
Disputaciones Tusculanas, Gredos, Madrid.

10. CLEMENTE DE ALEJANDRÍA (150-217 d.C.):
1. Stromata:

1.Original  y  traducción:  MERINO  RODRÍGUEZ,  M.
(2003),  Clemente  de  Alejandría.  Stromata  IV-V.
Martirio cristiano e investigación sobre Dios, Ciudad
Nueva, Madrid.

11. DIODORO DE SICILIA (90-30):
1. Bibliothecae historicae:

1.Original: OLDFATHER,  C.H.  (1979),  The Library  of
History,  LOEB,  London.  / WALTON,  F.R.  (1984),
Diodorus of Sicily in twelve volumes. XII. Fragments
of  books  XXXIII-XL,  LOEB,  London.  /  COHEN-
SKALLI, A., GOUKOWSKY, P. (2006),  Bibliothèque
historique: fragments, Les Belles Letttres, París.

2.Traducción: GOUKOWSKY,  P.  (2014),  Diodore  de
Sicile,  Bibliotheque  Historique,  Fragments,  Tome IV,
Livres  XXXIII-XL,  Belles  Lettres,  Collection  Des
Universites de France Serie Grecque, Paris.

12. DIÓGENES LAERCIO (180-240 d.C.):
1. Uitae Philosophorum:

1.Original: HICKS,  R.D.  (1980),  Diogenes  Laertius.

371

http://www.thelatinlibrary.com/cicero/tusc.shtml


ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Lives  of  eminent  philosophers.  In  two  Volumes.  I,
Harvard University Press, Cambridge. /  HICKS, R.D.
(1991),  Diogenes  Laertius.  Lives  of  eminent
philosophers.  In  two Volumes.  II, Harvard University
Press, Cambridge.

2.Traducción: ORTIZ Y SANZ, D.J. (1914), Vidas de los
filósofos  más  ilustres, Biblioteca  Clásica,  Madrid.  /
GARCÍA  GUAL,  C.  (1988),  La  Secta  del  Perro.
Diógenes  Laercio.  Vidas  de  los  filósofos cínicos,
Alianza, Madrid. / GARCÍA GUAL, C. (2007), Vidas y
opiniones de los filósofos ilustres, Alianza, Madrid.

13. DIÓN CASIO (155-235 d.C.):
1. Historia romana:

1.Original: CARY, E. (1914), Dio's roman history in nine
volumes. I, LOEB, London. / CARY, E. (1914),  Dio's
roman history in  nine volumes.  II,  LOEB, London. /
CARY, E. (1914), Dio's roman history in nine volumes.
III, LOEB, London. / CARY, E. (1914),  Dio's roman
history in nine volumes. I, LOEB, London. / CARY, E.
(1916), Dio's roman history in nine volumes. IV, LOEB,
London.  /  CARY,  E.  (1955),  Dio's  roman history  in
nine volumes. V, LOEB, London. / CARY, E. (1955),
Dio's  roman  history  in  nine  volumes.  VI,  LOEB,
London.  /  CARY,  E.  (1955),  Dio's  roman history  in
nine volumes. VII, LOEB, London. / CARY, E. (1925),
Dio's  roman  history  in  nine  volumes.  VIII,  LOEB,
London.  /  CARY,  E.  (1955),  Dio's  roman history  in
nine volumes. IX, LOEB, London.

2.Traducción: PLÁCIDO SUÁREZ, D. (2004),  Historia
romana. Libros I-XXXV (Fragmentos), Gredos, Madrid.

14. DIÓN CRISÓSTOMO (40-120 d.C.):
1.Original: BOST-POUDERON,  C.  (2011),  Dion  de

372



Bibliografía

Pruse  dit  Dion  Chrysostome.  Oeuvres.  Premier
discours  à  Tarse  (OR.  XXXIII).  Second  discours  à
Tarse  (OR.  XXXIV).  Discours  à  Célènes  de  Phrygie
(OR.  XXXV).  Discours  borysthénitique  (OR.  XXXVI),
Les Belles Lettres, Paris.

15. DIONISIO DE HALICARNASO (60-7):
1. Rhomaike Arkhaiologia:

1.Original: CARY, E. (1990), Dionysius of Halicarnassus.
The roman antiquities. Books I-II, LOEB, Cambridge.

2.Traducción: JIMÉNEZ, E., SÁNCHEZ, E. (1984/1989),
Historia antigua de Roma, Gredos, Madrid.

16. DIOSCÓRIDES, P. (40-90 d.C.):
1.Original: WELLMANN, M. (1958), Pedanii dioscuridis

anazarbei de Materia Medica, Weidmannos, Berlin.
17. EPICURO DE SAMOS (341-270):

1. Gnomologio Vaticano:
1.Original: O'CONNOR,  E.  (1993),  The  essential

Epicururs.  Letters.  Principal  doctrines.  Vatican
sayings. Fragments, Prometheus Books, Buffalo, New
York.

2.Traducción: GARCÍA GUAL, C., LLEDÓ, E., HADOT,
P. (2013),  Epicuro. Filosofía para la felicidad, Errata
naturae editores, Madrid.

18. ESTOBEO, J. (ss. V-VI d.C.):
1.Original: WACHSMUTH,  C.  (1974/1884),  Ioannis

Stobaei  Anthologii.  Libri  duo  priores,  Weidmann,
Deutschland.

19. ESTRABÓN DE AMASIA (s. I):
1. Geographica:

1.Original: LEONARD JONES,  H.  (1970),  Geography,
LOEB, London.

2.Traducción: GARCÍA  RAMÓN,  J.L.,  GARCÍA

373



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

BLANCO, J. (1991), Estrabón. Geografía. Libros I-II,
Gredos, Madrid. / MEANA, M.ªJ., PIÑERO, F. (1992),
Estrabón. Geografía. Libros III-IV,  Gredos, Madrid. /
TORRES  ESBARRANCH,  J.J.  (2008),  Estrabón.
Geografía. Libros VIII-X, Gredos, Madrid. / DE HOZ
GARCÍA-BELLIDO,  M.ªP.  (2003),  Estrabón.
Geografía. Libros XI-XIV, Gredos, Madrid.

20. EUTROPIO, F. (s. IV d.C.):
1. Breuiarium historiae romanae:

1.Original: BIRD,  H.W.  (1993),  Eutropius.  Breviarium,
Liverpool University Press, Liverpool.

2.Traducción:  FALQUE,  E.  (1999),  Breviario, Gredos,
Madrid.

21. FESTO, R. (s. IV d.C.):
1. Breuiarium Rerum Gestarum Populi Romani:

1.Original:  ARNAUD-LINDET,  M.-P.  (1994), Festus.
Abrégé des hauts faits  du peuple romain,  Les  Belles
Lettres, Paris.

22. FILODEMO DE GADARA (110- circa 40):
1. Index Stoicorum:

1.Original: DORANDI, T.  (1994),  Filodemo.  Storia dei
filosofi: La stoà da Zenone a Panezio (PHerc. 1018),
Brill, Leiden, New York, Köln.

23. FLORO, L.A. (70-140 d.C.):
1. Epitome de Tito Livio bellorum omnium annorum DCC:

1.Original: SEYMOUR FORSTER, E. (1984), Epitome of
Roman History, LOEB, London.

2.Traducción: HINOJO  ANDRÉS,  G.,  MORENO
FERRERO, I. (2000), Floro. Epítome de la Historia de
Tito Livio, Gredos, Madrid.

24. FRONTINO, S.J. (40-103 d.C.):
1. Strategemata:

374



Bibliografía

1.Original: BENNETT, C.E. (1980),  Stratagems, LOEB,
London.

25. GALENO, C. (129-216 d.C.):
1.Original: KÜHN,  C.G.  (1964),  Claudi  Galeni  opera

omnia, G. Olms, Hildesheim.
26. HERÓDOTO DE HALICARNASO (484-425):

1. Historiae:
1.Original:  GODLEY,  A.D.  (1920),  Herodotus  in  four

volumes. I. Book I and II, LOEB, London. / GODLEY,
A.D. (1921),  Herodotus in four volumes. II. Book III
and  IV,  LOEB,  London.  /  GODLEY,  A.D.  (1922),
Herodotus in four volumes. III. Book V and VII, LOEB,
London. / GODLEY, A.D. (1920),  Herodotus in four
volumes. I. Book I and II, LOEB, London. / GODLEY,
A.D. (1969), Herodotus in four volumes. IV. Book VIII
and IX, LOEB, London.

2.Traducción:  GONZÁLEZ  CABALLO,  A.  (1994),
Historias. Libros I-IV, Akal, Madrid.

27. HORACIO FLACO, Q. (65-8):
1. Epistulae:

1.Original:  RUSHTON  FAIRCLOUGH,  H.  (1978),
Epistles, LOEB, London.

28. JUSTINO, M.J. (ss. II-III d.C.):
1. Epitoma historiarum Philippicarum:

1.Original: MINEO,  B.,  ZECCHINI,  G.  (2016),
Justin.Abrégé  des  Histoires  Philippiques  de  Trogue
Pompée. Tome I. Livres I-X, Les Belles Lettres, Paris. /
MINEO, B., ZECCHINI, G. (2016), Justin.Abrégé des
Histoires  Philippiques  de  Trogue  Pompée.  Tome  II.
Livres XI-XXXIII, Les Belles Lettres, Paris.

2.Traducción:  CASTRO SÁNCHEZ, J. (1995),  Epítome,
Gredos, Madrid.

375



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

29. LACTANCIO, L.C.F. (ss. III-IV d.C.):
1. Institutiones diuinae:

1.Original: PERRIN, M. (1987),  Lactance.  Épitomé des
institutions  divines,  Les  éditions  du  Cerf,  Paris.  /
HECK,  E.,  WLOSOK, A.  (1994),  L.  Caeli  Firmiani
Lactanti.  Epitome  Divinarum  Institutionum,  Teubner,
Stuttgart.

2.Traducción: SÁNCHEZ SALOR, E. (1990), Lactancio.
Instituciones  divinas.  Libros  I-III,  Gredos,  Madrid.  /
SÁNCHEZ  SALOR,  E.  (1990),  Lactancio.
Instituciones divinas. Libros IV-VII, Gredos, Madrid.

30. LUCIANO DE SAMOSATA (125-181 d.C.):
1. De Dea Syria:

1.Original: LIGHFOOT,  J.L.  (2004),  Lucian.  On  the
Syrian Goddess, Oxford University Press, Oxford.

2.Traducción: MESTRE ROCA, F., GÓMEZ CARDÓ, P.
(2007),  Luciano. Obras IV. Relatos verídicos. Proceso
de  consonantes.  Sigma  contra  Tau.  Ante  las  siete
vocales.  Pseudosofista  o  solecista.  Maestro  de
oradores.  Sobre la  diosa siria.  Lexífanes.  Un crítico
falaz  o  sobre  el  término  "nefasto".  Cómo  hay  que
escribir  la  historia.  Heródoto  o  Etión.  Diálogo  con
Hesíodo.  Aquien  dijo  "Eres  un  Prometeo  en  tus
discursos",  Consejo  Superior  de  Investigaciones
Científicas, Madrid.

31. LUCRECIO, T. (s. I):
1.Original: ROUSE, W.H.D. (1975), Lucretius. De rerum

natura, LOEB, Cambridge.
2.Traducción: SOCAS, F. (2003), La naturaleza, Gredos,

Madrid.

376



Bibliografía

32. NEPOTE, C. (s. I):
1. De uiris illustribus:

1.Original: ROLFE, J.C. (1994), Cornelius Nepos, LOEB,
Cambridge.

33. NUMENIO DE APAMEA (s. II d.C.):
1.Original:  DES  PLACES,  É.  (1973),  Numénius.

Fragments, Les Belles Lettres, Paris.
34. OBSECUENTE, J. (s. IV d.C.):

1. Liber de prodigiis:
1.Original: SCHLESINGER, A.C., GEER, R.M. (1959),

Livy.  History  of  Rome.  Volume  XIV.  Summaries.
Fragments.  Julius Obsequens.  General index,  LOEB,
Cambridge.

2.Traducción: VILLAR VIDAL, J.A. (1995), Libro de los
Prodigios, Gredos, Madrid.

35. OROSIO, P. (circa 380-420 d.C.):
1. Historiæ aduersus paganos:

1.Original:  ARNAUD-LINDET,  M.-P.  (1990),  Orose.
Histoires (Contre les Païens). Tome I. Livres I-III, Les
Belles  Lettres,  Paris.  /  ARNAUD-LINDET,  M.-P.
(2003),  Orose. Histoires (Contre les Païens). Tome II.
Livres  IV-VI,  Les  Belles  Lettres,  Paris.  /  ARNAUD-
LINDET,  M.-P.  (2003),  Orose.  Histoires  (Contre  les
Païens). Tome III. Livres VII. Index, Les Belles Lettres,
Paris.

2.Traducción: SÁNCHEZ SALOR, E.  (1982),  Historias,
Gredos, Madrid.

36. PLATÓN DE ATENAS (427-347):
1. Leges:

1.Original:   BURY,  R.G.  (1926),  Plato.  Laws  in  two
volumes. II, LOEB, London. / DIÈS, A. (1956), Platon.
Oeuvres  complètes.  Tome  XII  (Ire partie).  Les  lois.

377



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Livres VII-X, Les Belles Lettres, Paris. / BURY, R.G.
(1961), Plato. Laws in two volumes. I, LOEB, London.

2.Traducción: LARROYO, F. (1975),  Las leyes, Porrúa,
México, D.F.

2. Res publica:
1.Original: SHOREY, P.  (1937),  Plato.  The  republic  in

two volumes. I. Books I-V, LOEB, London. / SHOREY,
P. (1942), Plato. The republic in two volumes. II. Books
VI-X, LOEB, London.

2.Traducción: PABÓN, J.M., FERNÁNDEZ-GALIANO,
M. (2013), La República, Alianza, Madrid.

3. Politicus:
1.Original:  HERMANN, C.FR., WOHLRAB, M. (1925),

Plato. 3: Sophista. Politicus, Teubner, Leipzig.
4. Timaeus:

1.Original: BURY, R.G. (2005),  Plato. Timaeus. Critias.
Cleitophon. Menexenus. Epistles, LOEB, Cambridge.

37. PLINIO EL VIEJO, G. (23-79 d.C.):
1. Naturalis historia:

1.Original: JONES, W.H.S. (1975), Pliny. Natural history
in  ten  volumes.  Volume  VIII.  Libri  XXVIII-XXXII,
LOEB,  Cambridge.  /  RACKHAM, H.  (1968),  Pliny.
Natural  History  in  ten  volumes.  Volume  IX.  Libri
XXXIII-XXXV,  LOEB,  London.  /  RACKHAM,  H.
(1969),  Pliny. Natural History in ten volumes. Volume
II. Libri III-VII, LOEB, London.

2.Traducción: MARÍA MOURE,  A.  (1995),  Naturalis
Historia, Gredos, Madrid.

38. PLUTARCO DE QUERONEA (45-127 d.C.):
1. Moralia:

1. Original: HELMBOLD,  W.C.  (1962),  Plutarch's
Moralia in fifteen volumes. Volume VI. 439a-523b,

378



Bibliografía

LOEB,  London.  /  CLEMENT,  P.A.  (1969),
Plutarch's Moralia in fifteen volumes. VIII. 612b-
697c, LOEB, London. / CASEVITZ, M., BABUT,
D. (2004), Plutarque. Ouvres morales. Tome XV. 1re

partie. Traité 70. Sur les contradictions stoïciennes.
Traité  71.  Synopsis  du  traité.  “Que  les  stoïciens
tiennent  des  propos  plus  paradox  aux  que  les
poètes”, Les belles lettres, Paris. / POHLENZ, M.,
WESTMAN, R. (2001),  Plutarchus. Moralia. Vol.
VI. Fasc. 2, K.G. Saur Verlag, München.

2. Traducción: MARTOS  MONTIEL,  J.F.  (2004),
Plutarco.  Obras  morales  y  de  costumbres
(Moralia).  XII.  Tratados  antiepicúreos,  Gredos,
Madrid.

2. Uitae parallelae:
1.Brutus:

1. Original:  PERRIN,  B.  (1918),  Plutarch's  lives  in
eleven volumes. VI. Dion and Brutus. Timoleon and
Aemilius Paulus, LOEB, London.

2. Traducción: SÁNCHEZ  HERNÁNDEZ,  J.P.,
GONZÁLEZ  GONZÁLEZ,  M.  (2009),  Plutarco.
Vidas paralelas. VII. Demetrio – Antonio. Dión –
Bruto. Arato – Artajerjes – Galba – Otón, Gredos,
Madrid.

2.Cato Maior:
1. Original: PERRIN,  B.  (1914),  Plutarch's  lives  in

ten  volumes.  II.  Themistocles  and  Camillus.
Aristides  and  Cato  Major.  Cimon  and  Lucullus,
LOEB, London.

2. Traducción: GUZMÁN  HERMIDA,  J.M.,
MARTÍNEZ GARCÍA, O. (2007),  Plutarco. Vidas
paralelas.  IV.  Aristides  –  Catón.  Filopemén  –

379



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Flaminino. Pirro – Mario, Gredos, Madrid.
3.Cato Minor:

1. Original: PERRIN,  B.  (1919),  Plutarch's  lives  in
eleven  volumes.  VIII.  Sertorius  and  Eumenes.
Phocion and Cato the younger, LOEB, London.

2. Traducción: ALCALDE  MARTÍN,  C.,
GONZÁLEZ  GONZÁLEZ,  M.  (2010),  Plutarco.
Vidas  paralelas.  VIII.  Foción  –  Catón  el  Joven.
Demóstenes – Cicerón. Agis – Cleómenes – Tiberio
– Gayo Graco, Gredos, Madrid.

4.Cicero:
1. Original: MOLES, J.L. (2007), Plutarch. The life of

Cicero, Oxbow, Oxford.
2. Traducción: ALCALDE  MARTÍN,  C.,

GONZÁLEZ  GONZÁLEZ,  M.  (2010),  Plutarco.
Vidas  paralelas.  VIII.  Foción  –  Catón  el  Joven.
Demóstenes – Cicerón. Agis – Cleómenes – Tiberio
– Gayo Graco, Gredos, Madrid.

5.Mario:
1. Original: PERRIN,  B.  (1920),  Plutarch's  lives  in

eleven volumes. IX. Demetrius and Antony. Pyrrhus
and Caius Marius, LOEB, London.

2. Traducción: GUZMÁN  HERMIDA,  J.M.,
MARTÍNEZ GARCÍA, O. (2007),  Plutarco. Vidas
paralelas.  IV.  Aristides  –  Catón.  Filopemén  –
Flaminino. Pirro – Mario, Gredos, Madrid.

6.Pompeius:
1. Original:  PERRIN,  B.  (1917),  Plutarch's  lives  in

eleven  volumes.  V.  Agesilaus  and  Pompey.
Pelopidas and Marcellus, LOEB, London.

7.Publicola:
1. Original:  PERRIN,  B.  (1914),  Plutarch.  Lives.

380



Bibliografía

Theseus and Romulus. Lycurgus and Numa. Solon
and Publicola, LOEB, London.

2. Traducción:  PÉREZ  JIMÉNEZ,  A.  (1996),
Plutarco.  Vida  pararlelas.  II.  Solón  –  Publícola.
Temístocles  –  Camilo.  Pericles  –  Fabio  Máximo,
Gredos, Madrid.

8.Tiberius et Caius Gracchus:
1. Original: PERRIN,  B.  (1968),  Plutarch's  lives  in

eleven volumes.  X.  Agis and Cleomenes,  Tiberius
and Caius Gracchus. Philopoemen and Flamininus,
LOEB, London.

2. Traducción: RANZ  ROMANILLOS,  A.  (1951),
Tiberio  y  Cayo  Graco,  Austral,  Buenos  Aires. /
ALCALDE  MARTÍN,  C.,  GONZÁLEZ
GONZÁLEZ,  M.  (2010),  Plutarco.  Vidas
paralelas.  VIII.  Foción  –  Catón  el  Joven.
Demóstenes – Cicerón. Agis – Cleómenes – Tiberio
– Gayo Graco, Gredos, Madrid.

39. POLIBIO DE MEGALÓPOLIS (200-118):
1. Historiae:

1.Original: PATON, W.R. (1922), Polybius. The histories
in  six  volumes.  I,  LOEB,  London.  /  PATON,  W.R.
(1922),   Polybius.  The  histories  in  six  volumes.  II,
LOEB, London. / PATON, W.R. (1925),  Polybius. The
histories in six volumes. IV, LOEB, London. / PATON,
W.R. (1927),  Polybius. The histories in six volumes. V,
LOEB, London. / PATON, W.R. (1968),  Polybius. The
histories in six volumes. VI, LOEB, London. /  PATON,
W.R. (1979),  Polybius. The histories in six volumes.
III,  LOEB,  London.  /  PATON,  W.R.,  WALBANK,
F.W.,  HABICHT,  C.  (2010),  Polybius.  The  histories.
Books  1-2,  LOEB,  Cambridge.  /  WALBANK,  F.W.,

381



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

HABICHT, C. (2010),  Polybius. The histories. Books
3-4,  LOEB,  Cambridge.  /  WALBANK,  F.W.,
HABICHT, C. (2011),  Polybius. The histories. Books
5-8,  LOEB,  Cambridge.  /  WALBANK,  F.W.,
HABICHT,  C.,  DOUGLAS  OLSON,  S.  (2012),
Polybius.  The  histories.  Books  28-39,  LOEB,
Cambridge.

2.Traducción: BALASCH  RECORT,  M. (1981),
Historias, Gredos, Madrid. / RODRÍGUEZ ALONSO,
C. (1986), Selección de Historias, Akal, Barcelona.

40. POSIDONIO DE APAMEA (135-51):
1.Original: EDELSTEIN,  L.,  KIDD,  I.G.  (1994),

Posidonius:  Fragments,  Cambridge  University  Press,
Chippenham.

41. QUINTILIANO, M.F. (35-95 d.C.):
1.Original: RUSSELL,  D.A.  (2001),  Quintilian.  The

orator's  education.  Books  9-10,  LOEB,  London.  /
RUSSELL,  D.A.  (2001),  Quintilian.  The  orator's
education. Books 11-12, LOEB, London.

42. SALUSTIO, G. (86-34):
1. Bellum Catilinae:

1.Original: ROLFE, J.C. (1995), Sallust, LOEB, London.
2.Traducción: SEGURA RAMOS,  B.  (1997),  Salustio.

Conjuración  de  Catilina.  Guerra  de  Jugurta.
Fragmentos  de  las  “Historias”.  Pseudo  Salustio.
Cartas  a  César.  Invectiva  contra  Cicerón.  Pseudo
Cicerón. Invectiva contra Salustio, Gredos, Madrid.

2. Historiae / Bellum Iugurthinum / PSEUDO-SALUSTIO;
Epistulae ad Caesarem senem de re publica:
1.Original: ROLFE, J.C. (1995), Sallust, LOEB, London.
2.Traducción: SEGURA RAMOS, B. (1997), Fragmentos

de las “Historias”, Gredos, Madrid.

382



Bibliografía

43. SÉNECA, L.A. (4 a.C. - 65 d.C.):
1. Consolatio ad Helviam:

1.Original: BASORE, J.W. (1970), Seneca in ten volumes.
II.  Moral  essays.  In  three  volumes.  II,  LOEB,
Cambridge.

2. De beneficiis:
1.Original: BASORE, J.W. (1964), Seneca. Moral essays.

In three volumes. III, LOEB, Cambridge.
3. De clementia:

1.Original: BASORE, J.W. (1928), Seneca. Moral essays
in three volumes. I, LOEB, London. / BASORE, J.W.
(1963), Seneca. Moral essays, LOEB, London.

2.Traducción: CODOÑER,  C.  (1988), Séneca.  De
Clementia, Tecnos, Madrid.

4. De consolatione ad Marciam:
1.Original: BASORE, J.W. (1970), Seneca in ten volumes.

II.  Moral  essays.  In  three  volumes.  II,  LOEB,
Cambridge.

5. Epistulae morales ad Lucilium:
1.Original: GUMMERE,  R.M.  (1979),  Seneca.  In  ten

volumes.  IV.  Ad  Lucilium  epistulae  morales  in  three
volumes. I, LOEB, London.

2.Traducción: ROCA  MELIÁ,  I.  (1986),  Séneca.
Epístolas morales a Lucilio. I (libros I-IX, Epístolas 1-
80), Gredos, Madrid.

44. SEXTO EMPÍRICO (160-210 d.C.):
1. Aduersus Mathematicos:

1.Original: BURY, R.G. (1961), Sextus Empiricus in four
volumes. IV. Against the professors, LOEB, London.

2. Contra dogmaticum:
1.Original: BURY, R.G. (1961), Sextus Empiricus in four

volumes. IV. Against the professors, LOEB, London.

383



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

2.Traducción:  MARTOS MONTIEL, J.F. (2012),  Contra
los dogmáticos, Gredos, Madrid.

3. Pyrrhoniae Hypotyposes:
1.Original: BURY, R.G. (1961), Sextus Empiricus in four

volumes. I. Outlines of pyrrhonism, LOEB, London.
2.Traducción: GALLEGO CAO, A., MUÑOZ DIEGO, T.

(1993), Esbozos pirrónicos, Gredos, Madrid.
45. SUETONIO, G. (70-126 d.C.):

1. De grammaticis:
1.Original:  ROLFE,  J.C.  (1914),  Suetonius  in  two

volumes. II, LOEB, London.
2. Uitae Caesarum:

1.Original:  ROLFE,  J.C.  (1914),  Suetonius  in  two
volumes. I, LOEB, London.

46. TITO LIVIO (59 a.C. - 17 d.C.):
1. Ab urbe condita libri:

1.Original:  SCHLESINGER,  A.C.  (1967),  History  of
Rome, LOEB, London.

47. VALERIO MÁXIMO (s. I a.C. - s. I d.C.):
1. Factorum et dictorum memorabilium:

1.Original:  SHACKLETON  BAILEY,  D.R.  (2000),
Valerius  Maximus.  Memorable  doings  and  sayings.
Volume  I.  Books  1-5,  LOEB,  Cambridge.  /
SHACKLETON  BAILEY,  D.R.  (2000),  Valerius
Maximus. Memorable doings and sayings. Volume II.
Books 6-9, LOEB, Cambridge.

2.Traducción: LÓPEZ  MOREDA,  S.,  HARTO
TRUJILLO, M.ªL., VILLALBA ÁLVAREZ, J. (2003),
Hechos  y  dichos  memorables:  Libros  I-VI,  Gredos,
Madrid. / LÓPEZ MOREDA, S., HARTO TRUJILLO,
M.ªL.,  VILLALBA ÁLVAREZ,  J.  (2003),  Hechos  y
dichos memorables: Libros VII-IX. Epítomes, Gredos,

384



Bibliografía

Madrid.
48. VARRÓN, M.T. (116-27):

1.Original: SALVADORE, M. (1999), M. Terenti Varronis
Fragmenta omnia quae extant. Pars I: Supplementum,
Georg Olms Verlag,  Hildesheim. / SALVADORE, M.
(2004),  M.  Terenti  Varronis  Fragmenta  omnia  quae
extant. Pars II: De vita populi Romani libri IV, Georg
Olms Verlag, Hildesheim.

49. VELEYO PATÉRCULO, C. (19 a.C. - 31 d.C.):
1. Historiae romanae:

1.Original: SHIPLEY,  F.W.  (1967),  Velleius  Paterculus.
Compendium of roman history. Res gestae divi Augusti,
LOEB, London.

2.Traducción: SÁNCHEZ  MANZANO,  M.ªA.  (2001),
Historia Romana, Gredos, Madrid.

5.2 – BIBLIOGRAFÍA

1. AALDERS,  G.J.D.  (1975),  Political  thought  in  Hellenistic
Times, Hakkert, Amsterdam.

2. AKAR, P. (2013), Concordia. Un idéal de la classe dirigeante
romaine à la fin de la République, Publications de la Sorbonne,
Paris.

3. ALDRETE, G.S. (2015), “La voz del pueblo: Clases bajas y
violencia  políticamente  motivada  en  las  calle  de  Roma”,
Desperta Ferro: Arqueología e Historia 2, 28-32.

4. ALESSE,  F.  (2000),  La  stoa  e  la  tradizione  socratica,
Bibliopolis, Napoli.

5. ALESSE, F. (2007),  Alcuni esempi della relazione tra l'etica
Stoica  e  Platone,  en  M.  BONAZZI,  C.  HELMIG  (eds.),
Platonic  Stoicism –  Stoic  Platonism.  The  Dialogue between
Platonism and Stoicism in Antiquity, Leuven University Press,
Leuven, 23-39.

385



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

6. ALGRA, K., BARNES, J., MANSFELD, J., SCHOFIELD, M.
(1999),  The  Cambridge  History  of  Hellenistic  Philosophy,
Cambridge University Press, Cambridge.

7. ALVAR, J. (2001),  Los misterios. Religiones “orientales” en
el imperio romano, Crítica, Barcelona.

8. ÁLVAREZ,  D.  (2001),  “Esklabo-iraultzak  erromatar
errepublikaren krisialdian: gizarte gatazken eredu bat”, Uztaro
36, 25-39.

9. ANDRADE, N.J. (2013), Syrian Identity in the Greco-Roman
World, Cambridge University Press, Cambridge.

10. ANNAS,  J.  (1989),  Cicero  on  stoic  moral  philosophy  and
private  property,  en  M.T.  GRIFFIN,  J.  BARNES  (eds.),
Philosophia Togata: Essays on Philosophy and Roman Society,
Oxford University Press, Oxford.

11. ANNAS, J. (1995), Aristotelian political theory, en A. LAKS,
M.  SCHOFIELD  (eds.),  Justice  and  Generosity.  Studies  in
Hellenistic Social and Political Philosophy. Proceedings of the
Sixth Symposium Hellenisticum, Cambridge University Press,
Cambridge, 74-94.

12. ARENA, V. (2012),  Libertas and the Practice of Politics in
Late  Republican  Rome,  Cambridge  University  Press,
Cambridge.

13. ASHTON,  R.  (2013),  The  Use  of  the  Cistophoric  Weight
Standard  outside  the  Pergamene  Kingdom,  en  P.
THONEMANN  (ed.),  Attalid  Asia  Minor.  Money,
Internatioinal  Relations  and  the  State,  Oxford  University
Press, Oxford, 245-264.

14. ASTIN,  A.E.  (1967),  Scipio Aemilianus,  Clarendon  Press,
Oxford.

15. ASTIN,  A.E.  (1989/2006),  The Cambridge  Ancient  History:
Second Edition. Rome and the Mediterranean to 133 B.C.  8,
Cambridge University Press, Cambridge.

386



Bibliografía

16. ATKINS, E.M. (1990), ““Domina et Regina Virtutum”: Justice
and Societas in the Officiis”, Phronesis 35.3, 258-289.

17. AX, W. (2000), “Dikaiarchs Bios Hellados und Varros De vita
populi Romani”, RhM 143, 337-361.

18. BABUT, D. (1963), “Les Stoïciens et l'amour”,  REG 76, 55-
63.

19. BADIAN,  E.  (1967),  Foreign  clientelae:  264-70  b.C,
Clarendon Press, Oxford.

20. BADIAN, E. (1968),  Roman imperialism in the late republic,
Cornell University Press, New York.

21. BADIAN, E. (1972),  Tiberius Gracchus and the beginning of
the  roman revolution,  en  H.  TEMPORINI (ed.),  ANRW 1.1,
Walter de Gruyter & Co., Berlin/New York, 668-731.

22. BALDRY, H.C. (1959), “Zeno's ideal state”, JHS 79, 3-15.
23. BARNES,  J.,  BURNYEAT,  M.,  SCHOFIELD,  M.  (1980),

Doubt  and Dogmatism:  Studies  in  Hellenistic  Epistemology,
Clarendon Press, Oxford.

24. BARNES, J. (1989), Antiochus of Ascalon, en M.T. GRIFFIN,
J.  BARNES  (eds.),  Philosophia  Togata,  Oxford  University
Press, Oxford, 51-96.

25. BELTRÁN  FORTES,  J.  (1996),  La  incorporación  de  los
modelos griegos por las élites romanas en el ámbito privado.
Una aproximación arqueológica, en E. FALQUE, F. GASCÓ
(eds.),  Graecia  Capta:  De  la  conquista  de  Grecia  a  la
helenización  de  Roma,  Universidad  de  Huelva.  Servicio  de
Publicaciones, Huelva, 201-232.

26. BENGTSON, H. (2008), Historia de Grecia, Gredos, Madrid.
27. BERNSTEIN,  A.H.  (1978),  Tiberius  Sempronius  Gracchus.

Tradition and Apostasy, Cornell University Press, London.
28. BISPHAM, E.H., CORNELL, T.J. (2013), “Q. Fabius Pictor”,

en  T.J.,  CORNELL  (ed.),  The  Fragments  of  the  Roman
Historians.  Volume I.  Introduction,  Oxford University Press,

387



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Oxford, 160-178.
29. BISPHAM, E.H.,  NORTHWOOD, S.J.  (2013),  “C. Acilius”,

en  T.J.,  CORNELL  (ed.),  The  Fragments  of  the  Roman
Historians.  Volume I.  Introduction,  Oxford University Press,
Oxford, 224-226.

30. BLANK, D. (2012), “Varro and Antiochus”, en D.N. SEDLEY
(ed.),  The  Philosophy  of  Antiochus,  Cambridge  University
Press, Cambridge, 250-289.

31. BLAZQUEZ,  J.M.,  ALVAR,  J.,  WAGNER,  C.G.  (1999),
Fenicios y cartagineses en el Mediterraneo, Cátedra, Madrid.

32. BOERI, M.D. (2014), “Lo justo lo es por naturaleza, no por
convención. Los argumentos estoicos en contra de la esclavitud
y la doctrina de la οἰκείωσις”, Circe 18, 19-37.

33. BÖMER,  F.  (1957),  Untersuchungen  uber  die  Religion  der
Sklaven  in  Griechenland  und  Rom.  Erster  Teil:  Die
Wichtigsten Kulte und Religionen in Rom und im lateinischen
Westen, Franz Steiner, Sttutgart.

34. BONNET,  C.  (1996),  Astarté.  Dossier  documentaire  et
perspectives historiques (Contributi alla Storia della Religione
Fenicio-Punica  -  II),  Consiglio  Nazionale  delle  Ricerche,
Roma.

35. BOREN,  H.C.  (1958),  “The  Urban  Side  of  the  Gracchan
Economic Crisis”, AHR 63, 890-898.

36. BOTTERI,  P.,  RASKOLNIKOFF,  M.  (1979),  “Posidonius,
“nom de notre ignorance”: A propos de la source de Diodore
de Sicile dans les fragments consacrés aux Gracques”,  QS  5,
135-155.

37. BOTTERI, P., RASKOLNIKOFF, M. (1983), “Diodore, Caius
Gracchus  et  la  démocratie”,  Série  Histoire  Ancienne  et
Médiévale  10,  en C.  NICOLET  (ed.),  Demokratia  et
Aristokratia.  A  propos  de  Caius  Gracchus:  mots  grecs  et
réalités romaines, Publications de la Sorbonne, París, 135-155.

388



Bibliografía

38. BRADLEY, K.R. (1985), “Child Care at Rome: The Role of
Men”,  Historical  Reflexions-Réflexions  Historiques  12,  485-
523.

39. BRADLEY, K.R. (1987),  “On the Roman Slave Supply and
Slavebreeding”,  en  M.I.  FINLEY  (ed.),  Classical  Slavery,
Routledge, Londres, 42-64.

40. BRADLEY, K.R. (1989), Slavery and Rebellion in the Roman
World 140 B.C.-70 B.C., B.T. Batsford Ltd., London.

41. BRÉHIER, E. (1910),  Chrysippe et l'Ancien Stoïcisme, Félix
Alcan, Paris. 

42. BRENNAN,  T.C.  (1993),  “The  Commanders  in  the  First
Sicilian Slave War”, RFIC 121.2, 153-184.

43. BRENNAN,  T.C.  (2005),  The  Stoic  Life.  Emotions,  Duties,
and Fate, Clarendon Press, Oxford.

44. BRISCOE, J. (1974), “Supporters and Opponents of Tiberius
Gracchus”, JRS 64, 125-135.

45. BRITTAIN,  C.  (2001),  Philo  of  Larissa:  The  Last  of  the
Academic Sceptics, Oxford University Press, Oxford.

46. BROCHARD,  V.  (1887), Les  Sceptiques  grecs,  Imprimerie
nationale, Paris.

47. BRUNT, P.A. (1962), “The Army and the Land in the Roman
Revolution”, JRS 52.1/2, 69-86.

48. BRUNT, P.A. (1965), “Review of Earl”, Gnomon 37, 189-192.
49. BRUNT,  P.A.  (1971),  Italian  manpower,  225  B.C.-A.D.  14,

Oxford University Press, Oxford.
50. BRUNT,  P.A.  (1989),  Philosophy  and  religion  in  the  late

republic, en M.T. GRIFFIN, J. BARNES (eds.),  Philosophia
Togata:  Essays  on  Philosophy  and  Roman  Society,  Oxford
University Press, Oxford, 174-198.

51. BRUNT, P.A. (2004), “Laus Imperii”, en C.B. CHAMPION,
Roman  Imperialism.  Readings  and  Sources,  Blackwell,

389



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Malden, 163-185.
52. BRUNT, P.A. (2013),  Studies in stoicism,  Oxford University

Press, Oxford.
53. BÜCHNER, K. (1984), M. Tullius Cicero: De re publica, Carl

Winter, Heidelberg.
54. BUSOLT,  G.  (1890),  “Quellenkritische  Beiträge  zur

Geschichte  der  römischen  Revolutionszeit”,  Jahrbucher  für
classiche Philologie 141, 321-349, 405-438.

55. CAEROLS  PÉREZ,  J.J.  (1991), Los  Libros  Sibilinos  en  la
historiografía latina, Editorial de la Universidad Complutense
de Madrid, Madrid.

56. CAIETANO, O. (1657),  Vitae Sanctorum Siculorum, Palermo
(consultado  en  la  Biblioteca  Xeral  de  la  Universidade  de
Santiago de Compostela (USC)).

57. CAMACHO, J.M. (1994), En torno a Diodoro de Sicilia y su
concepción moralizante de la  historia,  en J.  LENS TUERO
(ed.),  Estudios  sobre  Diodoro  de  Sicilia,  Universidad  de
Granada, Granada, 63-69.

58. CAPELLE,  C.  (1932),  “Griechische  Ethik  und  römischer
Imperialismus”, Klio 25, 86-113.

59. CARCOPINO,  J.  (1967),  Autour  des  Gracques.  Études
critiques, Les Belles Lettres, Paris.

60. CARDETE  DEL OLMO,  M.ªC.  (2007),  “Sicilia  Sicula:  La
revuelta  etnica  de  Ducetio  (465-440  a.C.)”,  Stud.  hist.,  Hª
antig. 25, 117-129.

61. CARDETE  DEL  OLMO,  M.ªC.  (2009),  “Construcciones
Identitarias  en  el  mundo  antiguo:  arqueologia  y  fuentes
literarias. El caso de la Sicilia Griega”,  Arqueologia Espacial
27, 29-46.

62. CARRATA,  F.  (1968),  La rivolta  di  Aristonico  e  le  origini
della provincial romana d’Asia, Giappichelli, Torino.

63. CHAMPION, C.B., ECKSTEIN, A.M. (2004), “Introduction:

390



Bibliografía

The  Study  of  Roman  Imperialism”,  en  C.B.  CHAMPION,
Roman  Imperialism.  Readings  and  Sources,  Blackwell,
Malden, 1-15.

64. CHAMPION, C.B. (2004), Roman Imperialism. Readings and
Sources, Blackwell, Malden.

65. CHASSIGNET, M. (1986),  Caton. Les Origines (Fragments),
Les Belles Lettres, Paris.

66. CICHORIUS,  C.  (1970),  Römische  studien.  Historisches
epigraphisches Literargeschichtliches aus Vier Jahrhunderten
Roms. Studia Historica 80, L'Erma di Bretschineider, Roma.

67. CLAY, D. (1998), Paradosis and Survival: Three Chapters in
the History of Epicurean Philosophy, University of Michigan
Press, Ann Arbor.

68. COLLINS,  F.  (1980),  “The  Macedonians  and  the  revolt  of
Aristonicos”, AncW 3, 83-87.

69. COOPER,  J.M.  (1999),  “Plato's  Theory  of  Human
Motivation”,  en  G.  FINE  (ed.),  Plato  2.  Ethics,  Politics,
Religion and the Spoul, Oxford University Press, Oxford, 186-
206.

70. CORNELL,  T.J.  (2013a),  “M.  Porcius  Cato”,  en  T.J.,
CORNELL (ed.),  The  Fragments  of  the  Roman Historians.
Volume I. Introduction, Oxford University Press, Oxford, 191-
218.

71. CORNELL,  T.J.  (2013b),  The  Fragments  of  the  Roman
Historians.  Volume I.  Introduction,  Oxford University Press,
Oxford.

72. CORNELL,  T.J.  (2013c), The  Fragments  of  the  Roman
Historians.  Volume  II.  Texts  and  translations,  Oxford
University Press, Oxford.

73. CORTADELLA, J., OLESTI VILA, O., SIERRA MARTÍN, C.
(2018),  Lo  viejo  y  lo  nuevo  en  las  sociedades  antiguas:
homenaje  a  Alberto  Prieto.  XXXVI  Coloquio  del  GIREA,

391



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Presses universitaires de Franche-Comté, Besançon.
74. CRAIG, C.P. (1986), “Cato's Stoicism and the Understanding

of Cicero's Speech for Murena”, TAPhA 116, 229-239.
75. CRAWFORD,  M.  (1985),  Coinage  and  Money  under  the

Roman Republic, Methuen, London.
76. CRAWFORD,  M.  (1996),  Roman  Statutes.  2  vols.  (BICS

Supplement 64), Institute of Classical Studies, London.
77. CUMONT, F. (1987), Las religiones orientales y el paganismo

romano, Akal, Madrid.
78. DAHLMANN, H. (1935), “Terentius (84)”, RE Suppl. 6, 1243-

1246.
79. DAL LAGO, E., KATSARI, C. (2008),  Slave System Ancient

and Modern, Cambridge University Press, Cambridge.
80. DAL PRA, M. (1975), Lo scetticismo greco, Laterza, Roma.
81. DAWSON, D. (1992), Cities of the Gods. Communist Utopias

in Greek Thought, Oxford University Press, Oxford.
82. DE LIGT, L. (2004), “Poverty and Demography: The Case of

the Gracchan Land Reforms”, Mnemosyne 57.6, 725-757.
83. DELATTE, A. (1922), La vie de Pythagore de Diogène Laërce,

Maurice Lamertin, Bruxelles.
84. DESIDERI,  P.  (1995),  Cicerone  e  l'ellenizzazione  della

storiografia  romana,  en  E.  FALQUE,  F.  GASCÓ  (eds.),
Graecia Capta: De  la conquista de Grecia a la helenización
de Roma, Universidad de Huelva, Huelva, 29-43.

85. DESIDERI,  P.  (2001),  “Lo  spazio  dell'Europa  nella
storiografia  di  Posidonio”,  en  G.  Urso  (ed.),  Integrazione
mescolanza  rifiuto,  Incontri  di  populi,  lingue  e  culture  in
Europa  dall'Antichità  all'Umanesimo,  L'Erma  di
Bretschneider, Roma, 129-144.

86. DI  MARCO,  P.  (2013),  Euno:  Figlio  della  libertà,  Euno
Edizioni, Palermo.

392



Bibliografía

87. DÍAZ MARTÍN, E. (1997), El escepticismo en la Antigüedad,
en C. GARCIA GUAL (ed.), Historia de la Filosofía Antigua.
Enciclopedia  Iberoamericana  de  Filosofía,  Trotta,  Madrid,
319-338.

88. DILLON, J.M. (1996), The Middle Platonists. 80B.C. to A.D.
220, Ithaca, New York.

89. DITTENBERGER, W. (1970),  Orientis  Graeci  Inscriptiones
Selectae 1-7, Georg Olms Verlag, Hildesheim.

90. DIXON, S. (2007), Cornelia, mother of the Gracchi. Women of
the ancient world, Routledge, London.

91. DORANDI,  T.  (1991),  Storia  dei  filosofi  [.]  Platone  e
l'Academia, Bibliopolis, Napoli.

92. DORANDI,  T.  (1999),  Chronology,  en  A.  KEIMPE,  J.
BARNES,  J.  MANSFELD,  M.  SCHOFIELD  (eds.),  The
Cambridge  History  of  Hellenistic  Philosophy,  Cambridge
University Press, Cambridge, 31-54.

93. DOYLE,  M.W.  (1986),  Empires,  Cornell  University  Press,
Ithaca/London.

94. DRIJVERS,  J.W.H.  (1981),  Die  Dea  Syria  und  andere
Syrische  Gottheiten  im  Imperium  Romanum, en M.J.
VERMASEREN  (ed.),  Die  orientalischen  Religionen  im
Römerreich, Brill, Leiden, 241-263.

95. DRUMMOND,  A.  (2013),  “M.  Terentius  Varro”,  en  T.J.
CORNELL (ed.),  The  Fragments  of  the  Roman Historians.
Volume I. Introduction, Oxford University Press, Oxford, 412-
423.

96. DUDLEY, D.R. (1941): “Blossius of Cumae”, JRS 31, 94-99.
97. DUMONT, J.C. (1987a),  Servus. Rome et l'Esclavage sous la

République,  Collection  de  l'École  Française  de  Rome  103,
París.

98. DUMONT,  J.C.  (1987b),  “La  mort  de  l'esclave”,  en  F.
HINARD (ed.),  La mort les morts et l'au-delà dans le monde

393



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

romain,  Actes du Colloque de Caen,  20-22 Novembre 1985,
Centre de Publications de l'Université de Caen, Caen Cedex,
173-186.

99. DUPLÁ ANSUATEGUI, A. (2008), “La Constitución Romana
como mecanismo de  inclusión  y exclusión”,  Stud.  hist.,  H.ª
antig. 26, 21-38.

100. DYCK, A.R. (1996),  A Commentary on Cicero, De Officiis,
University of Michigan Press, Michigan.

101. EARL, D.C. (1963),  Tiberius Gracchus. A study in politics,
Latomus Revue d'Études Latines, Brusselle.

102. EARL,  D.C.  (1967),  The  moral  and  political  tradition  of
Rome, Thames & Hudson, London.

103. EDELSTEIN,  L.,  KIDD,  I.G.  (1994),  Posidonius:  The
fragments, Cambridge University Press, Cambridge.

104. ELORDUY, E. (1972), El Estoicismo, 1-2, Gredos, Madrid.
105. ENGELS, D. (2011), “Ein syrisches Sizilien? Seleukidische

Aspekte  des  ersten  sizilischen  Sklavenkriegs  und  der
Herrschaft des Eunus-Antiochos”, Polifemo 11, 233-251.

106. ERLER, M. (1983), Die Hellenistische philosophie, Schwabe
& Co AG, Basel.

107. ERLER, M. (1994),  Die Hellenistische philosophie,  vol.  4,
Schwabe & Co AG, Basel.

108. ERRINGTON,  R.M.  (1988),  “Aspects  of  Roman
Acculturation  in  the  East  under  the  Republic”,  en  P.
KNEISSEL,  V.  LOSEMANN  (eds.),  Alte  Geschichte  und
Wissenschaftsgeschichte,  Festschrift  für  K.  Christ,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt, 140-157.

109. ERSKINE, A. (1990), The Hellenistic Stoa: Political thought
and action, Duckworth, London.

110. ERSKINE, A. (2005), A Companion to the Hellenistic World,
Blackwell Publishing, Oxford.

111. EVANS,  R.  (2012),  A  History  of  Pergamum.  Beyond

394



Bibliografía

Hellenistic Kingship, Bloomsbury, London.
112. FRÄNKEL, M. (1902), Die Inschriften von Pergamon, Georg

Reimer, Berlin.
113. FALQUE,  E.,  GASCÓ,  F.  (1995),  Graecia  Capta:  De  la

conquista de Grecia a la helenización de Roma, Universidad
de Huelva, Huelva.

114. FERGUSON,  J.  (1975),  Utopias  of  the  classical  world,
Thames and Hudson, London.

115. FERRARY,  J.L.  (1988),  Philhellénisme  et  impérialisme:
Aspects  idéologiques  de  la  conquête  romaine  du  monde
hellénistique; École Française de Rome, Palais Farnese.

116. FINLEY, M.I.  (1977),  Uso y abuso de la  historia,  Crítica,
Barcelona.

117. FINLEY,  M.I.  (1982),  Esclavitud  antigua  e  ideología
moderna, Crítica, Barcelona.

118. FITZPATRICK, M.P. (2010),  “Carneades and the Conceit of
Rome: Transhistorical Approaches to Imperialism”, G&R  57,
1, 1-20.

119. FONTENROSE,  J.  (1960),  “The  Crucified  Daphidas”,
TAPhA 91, 83-99.

120. FORTENBAUGH, W.W. (2006),  Aristotle's  Practical  Side.
On his Psychology, Ethics, Politics and Rhetoric, Brill, Leiden.

121. FRACCARO, P.  (1966),  Studi  Varroniani  De gente  populi
Romani libri IV, L'Erma di Bretschneider, Roma.

122. FRANK, T. (1935), “On the Migration of Romans to Sicily”,
AJPh 56, 1, 61-64.

123. GALLINI,  C.  (1970), Protesta  e  integrazione  nella  Roma
antica, Laterza, Bari.

124. GARCÍA FERNÁNDEZ, E. (2001),  Doctrina transmarina:
La recepción de la filosofía griega en la Roma republicana, en
L.  VEGA,  E.  RADA,  S.  MÁS  (eds.),  Del  Pensar  y  su
Memoria: Ensayos en homenaje al profesor E. Lleidó, UNED,

395



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Madrid, 299-312.
125. GARCÍA FERNÁNDEZ, E. (2010), El regreso a la caverna:

filosofía  y  política  en  época  gracana,  en  G.  BRAVO  y  R.
GONZÁLEZ SALINERO (eds.), Toga y Daga. Teoría y praxis
de  la  política  en  Roma. Actas  del  VII  Coloquio  de  la
Asociación  Interdisciplinar  de  Estudios  Romanos,  Signifer
Libros, Madrid, 97-109.

126. GARCÍA  GUAL,  C.  (1997),  Historia  de  la  Filosofía
Antigua.  Enciclopedia  Iberoamericana  de  Filosofía,  Trotta,
Madrid.

127. GARCÍA GUAL, C. (2006),  El relato utópico de Yámbulo,
en F.  LISI,  M.A. RAMIRO (eds.),  Suplemento Monográfico
Utopía 2006-3, Res Publica Litterarum, Madrid, 1-18.

128. GARCÍA  QUINTELA,  M.V.  (2010),  “Un  inventario  de
ciudades platónicas”, en C. FORNIS, J. GALLEGO, P. LÓPEZ
BARJA,  M.  VALDÉS,  Dialéctica  histórica  y  compromiso
social.  Homenaje  a  Domingo  Plácido,  Pórtico  ediciones,
Zaragoza, 173-189.

129. GELZER,  M.  (1975),  The  Roman  Nobility,  Blackwell,
Oxford.

130. GILL,  C.  (2006),  The  Structured  Self  in  Hellenistic  and
Roman Thought, Oxford University Press, Oxford.

131. GLUCKER,  J.  (1978),  Antiochus  and  the  Late  Academy.
Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen.

132. GLUCKER, J. (1991), Images of Plato in late antiquity, en S.
UNGURU  (ed.)  Physics,  Cosmology  and  Astronomy,  1300-
1700:  Tension  and  Accommodation,  Boston  Studies  in  the
Philosophy of Science 126, Kluwer Academic, Dordrecht,  3-
18.

133. GLUCKER, J. (2001),  Carneades in Rome: Some unsolved
Problems,  en J.G.F. POWELL, J.A. NORTH (eds.),  Cicero's
Republic. Bulletin  of  the  Institute  of  Classical  Studies  76,

396



Bibliografía

Institute of Classical Studies, London, 57-82.
134. GNOLI, G.; VERNANT, J.P. (1982), La mort, les morts dans

les sociétés anciennes, Cambridge University Press, Paris.
135. GOTTSCHALK,  H.B.  (1972),  “Notes  on  the  wills  of  the

peripatetic scholarchs”, Hermes 100, 314-342.
136. GOULET-GAZÉ, M.-O.,  GOULET, R. (1993),  Le cynisme

ancien et ses prolongements: actes du colloque international
du CNRS (Paris, 22-25 juillet 1991), Presses Universitaires de
France, Paris.

137. GREEN, P. (1961), “The First Sicilian Slave War”, P&P 20,
10-29.

138. GRIFFIN, M.T.  (1976),  Seneca.  A Philosopher  in  Politics,
Oxford University Press, Oxford.

139. GRIFFIN,  M.T.  (1986a),  “Philosophy,  Cato,  and  Roman
Suicide: I”, G&R 33, n. 1, 64-77.

140. GRIFFIN,  M.T.  (1986b),  “Philosophy,  Cato,  and  Roman
Suicide: II”, Greece & Rome 33, n. 2, 192-202.

141. GRIFFIN,  M.T.  (1989a),  “Philosophy,  Politics,  and
Politicians  at  Rome”,  en  M.T.  GRIFFIN  (ed.),  Philosophia
togata:  essays  on  philosophy  and  roman  society,  Clarendon
Press, Oxford, 1-37.

142. GRIFFIN,  M.T.  (1989b),  Philosophia  togata:  essays  on
philosophy and roman society, Clarendon Press, Oxford.

143. GRIFFIN,  M.T.;  ATKINS, E.M.  (1991),  Cicero on Duties,
Cambridge University Press, Cambridge.

144. GRIFFIN,  M.T.  (1997),  Philosophia  togata  II:  Plato  and
Aristotle at Rome, Clarendon Press, Oxford.

145. GRIMAL,  P.  (1975),  Jeu  et  vérité  dans  les  comédies  de
Plaute, en  Atti  del  V Congresso  internazionale  di  Studi  sul
dramma antico, Istituto nazionale del dramma antico, Siracusa,
137-152.

146. GRIMAL, P. (2005), Historia de Roma, Paidós, Barcelona.

397



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

147. GRUEN,  E.  (1992), Culture  and  National  Identity  in
Republican Rome, Cornell University Press, New York.

148. GUADÁN, A.M. (1966), “Comentário histórico-numismático
sobre los cistóforos”, Publicaçoes da Sociedade Portuguesa de
Numismática 137, 123-149.

149. HAAKE, M. (2012),  “Diadem und Basileus.  Überlegungen
zu einer Insignie und einem Titel in hellenistischer Zeit”, en A.
LICHTENBERGER, K. MARTIN, H.-HELGE NIESWANDT,
D.  SALZMANN  (eds.),  Das  Diadem  der  hellenistischen
Herrscher.  Übernahme,  Transformation  oder  Neuschöpfung
eines Herrschaftszeichens? Kolloquium vom 30. – 31. Januar
2009 in Münster, Habelt, Bonn, 293-313.

150. HABICHT,  C.  (1989),  The  Seleucids  and  their  Rivals,  en
A.E. ASTIN, F.W. WALBANK, M.W. FREDERIKSEN, R.M.
OGILVIE  (eds.),  The  Cambridge  Ancient  History:  Second
edition.  Rome  and  the  Mediterranean  to  133  B.C.  8,
Cambridge University Press, Cambridge, 324-387.

151. HADOT, I. (1970),  “Tradition stoïcienne et idées politiques
au temps des Gracques”, REL 48, 133-179.

152. HAHM,  D.E.  (1990),  “The  Ethical  Doxography  of  Arius
Didymus”, ANRW 2.36.4, 2935-3055.

153. HAHM,  D.E.  (2000),  Kings  and  constitutions:  Hellenistic
theories,  en  C.  ROWE,  M.  SCHOFIELD  (eds.),  The
Cambridge  history  of  Greek  and  Roman  Political  Thought,
Cambridge University Press, Cambridge, 457-476.

154. HAMMER, D. (1959), Roman political thought: from Cicero
to Augustine, Cambridge University Press, Cambridge.

155. HAMMER,  D.  (2008),  Roman  Political  Thought  and  the
Modern  Theoretical  Imagination,  University  of  Oklahoma
Press, Norman.

156. HAMMER, D. (2015),  A Companion to Greek Democracy
and the Roman Republic, John Wiley & Sons Ltd., Chichester,

398



Bibliografía

West Sussex.
157. HANSEN, E.V. (1971),  The Attalids of  Pergamon: Second

Edition, Cornell University Press, London.
158. HARL, K.W. (1991),  “Livy and the date of the introduction

of the cistophoric tetradrachma”, ClAnt 10, 268-297.
159. HARRIS,  W.V. (1980a),  “Roman Slave Trade”,  MAAR  36,

117-140.
160. HARRIS,  W.V.  (1980b),  “Towards  a  Study of  the  Roman

Slave Trade”, MAAR 36, 117-140.
161. HARRIS, W.V. (1984), “Current Directions in the Study of

Roman Imperialism”, en W.V. HARRIS (ed.), The Imperialism
of  Mid-Republican  Rome.  Papers  and  Monographs  of  the
American Academy in Rome 29, American Academy in Rome,
Roma, 13-34.

162. HARRIS, W.V. (1984a), The Imperialism of Mid-Republican
Rome. Papers and Monographs of the American Academy in
Rome 29, American Academy in Rome, Roma.

163. HARRIS,  W.V.  (2006),  “Spain”,  en  A.E.  ASTIN,  F.W.
WALBANK, M.W.  FREDERIKSEN,  R.M.  OGILVIE (eds.),
The Cambridge Ancient  History: Second Edition.  Rome and
the Mediterranean to 133 B.C. 8, Cambridge University Press,
Cambridge, 118-142.

164. HEINEN, H. (2007), Historia del helenismo. De Alejandro a
Cleopatra, Alianza, Madrid.

165. HINARD, F. (1987),  La mort les morts et l'au-delà dans le
monde romain, Actes du Colloque de Caen, 20-22 Novembre
1985,  Centre  de  Publications  de l'Université  de Caen,  Caen
Cedex.

166. HOPE,  V.M.;  HUSKINSON,  J.  (2011),  Memory  and
mourning: Studies on Roman death, Oxbow Books, Oxford.

167. HÖRIG M.  (1984),  “Dea Syria-Atargatis”,  en W.  HAASE
(ed.), ANRW 2.17.3, Walter de Gruyter, Berlin, 1536-1581.

399



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

168. HORVATH, R. (1994), “Origins of the Gracchan revolution”,
Latomus 227, 87-116.

169. IMAZ, M.ªJ. (1997), Sobre el estoicismo. Rasgos generales y
figuras centrales, en C. GARCIA GUAL (ed.), Historia de la
Filosofía Antigua. Enciclopedia Iberoamericana de Filosofía,
Trotta, Madrid, 297-318.

170. INWOOD,  B.  (1985),  Ethics  and  Human Action  in  Early
Stoicism, Oxford University Press, Oxford.

171. INWOOD,  B.  (2003),  The  Cambridge  Companion  to  the
Stoics, Cambridge University Press, Cambridge.

172. IOPPOLO, A.M. (1986), Opinione e Scienza. Il dibattito tra
Stoici e Accademici nel III e nel II secolo a. C., Bibliopolis,
Cercola.

173. JACOBY,  F.  (1923),  Die  Fragmente  der  Griechischen
Historiker, Weidmann, Berlin.

174. JONES,  A.H.M.  (1971),  Cities  of  the  Eastern  Roman
Provinces: Second Edition, Clarendon Press, Oxford.

175. KAMPMANN, M. (1978), “Aristonicus à  Thyatire”,  RN 6,
20, 38-42.

176. KEAVENEY, A. (1982), Sulla: The Last Republican, Croom
Helm, London.

177. KEAVENEY  A.  (1998),  “Three  Roman  Chronological
Problems (141-132 B.C.)”, Klio 80, 66-90.

178. KEIL,  H.  (1857/2009),  Grammatici  Latini,  Cambridge
Library Collection, Cambridge.

179. KIDD, I.G. (1989), Posidonius as Philosopher-Historian, en
M.T. GRIFFIN, J. BARNES,  Philosophia Togata. Essays on
Philosophy and Roman Society, Clarendon Press, Oxford, 38-
50.

180. KLOSKO, G. (1986),  The Development of Plato's Political
Theory, Methuen, New York.

400



Bibliografía

181. KNEISSEL,  P.,  LOSEMANN,  V.  (1988),  Alte  Geschichte
und  Wissenschaftsgeschichte,  Festschrift  für  K.  Christ,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt.

182. KRAUT, R.  (2002),  Aristotle.  Political  Philosophy,  Oxford
University Press, Oxford.

183. LAFAYE, G. (1927), Inscriptiones Graecae ad res Romanas
Pertinentes 4, Ernest Leroux, Paris.

184. LAFFRANQUE, M. (1964), Poseidonios d'Apamée. Essai de
mise au point, Presses Universitaires de France, Paris.

185. LAKS, A.; SCHOFIELD, M. (1995), Justice and Generosity.
Studies  in  Hellenistic  Social  and  Political  Philosophy.
Proceedings of the Sixth Symposium Hellenisticum, Cambridge
University Press, Cambridge.

186. LAST, H. (1962),  Tiberius Gracchus,  en S.A. COOK, F.E.
ADCOCK, M.P.  CHARLESWORTH (eds.),  The Cambridge
Ancient History: Second Edition. The Roman Republic 133-44
B.C. 9, Cambridge University Press, Cambridge, 1-39. 

187. LE BONNIEC,  H.  (1958),  Le culte  de  Ceres  à Rome des
origines à la fine de la République, Klincksieck, Paris.

188. LEFÈVRE, E. (2001), Panaitios' und Ciceros Pflichtenlehre:
Vom philosophischen Traktat zum politischen Lehrbuch, Franz
Steiner, Sttutgart.

189. LENS  TUERO,  J.  (1994a),  Sobre  la  naturaleza  de  la
Biblioteca  Histórica de  Diodoro  de  Sicilia,  en  J.  LENS
TUERO (ed.),  Estudios sobre Diodoro de Sicilia, Universidad
de Granada, Granada, 33-61.

190. LENS TUERO, J. (1994b),  La concepción del imperialismo
romano en la Biblioteca Histórica de Diodoro de Sicilia, en J.
LENS  TUERO  (ed.),  Estudios  sobre  Diodoro  de  Sicilia,
Universidad de Granada, Granada, 169-186.

191. LEWIS,  S.  (2006),  Ancient  Tyranny,  Edinburgh  University
Press, Edinburgh.

401



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

192. LINTOTT, A. (1994a),  The Roman Empire and its problems
in the late second century, en J.A. CROOK, A. LINTOTT, E.
RAWSON  (eds.),  The  Cambridge  Ancient  History:  Second
edition. The Last Age of the Roman Republic 146-43 B.C. 9,
Cambridge University Press, Cambridge, 16-39.

193. LINTOTT, A. (1994b), Political History, 146-95 B.C., en J.A.
CROOK, A. LINTOTT, E. RAWSON (eds.),  The Cambridge
Ancient History: Second edition. The Last Age of the Roman
Republic  146-43  B.C. 9, Cambridge  University  Press,
Cambridge, 40-83.

194. LINTOTT, A. (1997),  The Theory of the Mixed Constitution
at Rome, en J. BARNES, M.T. GRIFFIN, Philosophia Togata
II. Plato and Aristotle at Rome, Clarendon Press, Oxford, 70-
85.

195. LLAMAZARES  MARTÍN,  A.  (2016),  “Reconstruyendo  la
carrera de Tiberio Graco Maior: Algunas reconsideraciones en
torno a las magistraturas menores”,  Stud. hist., Hª antig., 34,
13-40.

196. LONG,  A.  (1974),  Hellenistic  Philosophy.  Stoics,
Epicureans, Sceptics, Duckworth, London/New York.

197. LONG, A. (1984), La filosofía helenística; trad. P. Jordán de
Urries, Alianza Editorial, Madrid.

198. LONG,  A.;  SEDLEY,  D.N.  (1988a),  The  Hellenistic
Philosophers, vol. 1: Translations of the principal sources with
philosophical  commentary,  Cambridge  University  Press,
Cambridge.

199. LONG,  A.;  SEDLEY,  D.N.  (1988b),  The  Hellenistic
Philosophers,  vol.  2:  Greek  and  latin  texts  with  notes  and
bibliography, Cambridge University Press, Cambridge.

200. LONG, A. (1995),  “Cicero's Politics in  De Officiis”,  en A.
LAKS; M. SCHOFIELD,  Justice and Generosity.  Studies in
Hellenistic Social and Political Philosophy. Proceedings of the

402



Bibliografía

Sixth Symposium Hellenisticum, Cambridge University Press,
Cambridge, 213-240.

201. LONG, A. (2013), The political art in Plato`s Republic, en V.
HARTE,  M.  LANE  (eds.),  Politeia in  Greek  and  Roman
Philosophy, Cambridge University Press, Cambridge, 15-31.

202. LÓPEZ BARJA DE QUIROGA P.M. (2003), “El ritual de los
Cerialia y la fundación de Lavinio”,  Stud. hist., H.ª antig. 21,
75-85.

203. LÓPEZ  BARJA  DE  QUIROGA,  P.M.  (2004a),  El  toro
contra la loba. De los Graco a la guerra de los aliados, en
P.M.  LÓPEZ  BARJA  DE  QUIROGA,  F.J.  LOMAS
SALMONTE (eds.), Historia  de  Roma,  Akal,  Madrid,  106-
131.

204. LÓPEZ  BARJA  DE  QUIROGA,  P.M.;  LOMAS
SALMONTE,  F.J.  (2004b),  Historia  de  Roma.  Akal  textos,
Akal, Madrid.

205. LÓPEZ  BARJA  DE  QUIROGA,  P.M.;  GARCÍA
FERNÁNDEZ, E. (2005), Política. Aristóteles, Istmo, Madrid.

206. LÓPEZ  BARJA  DE  QUIROGA,  P.M.  (2007),  Imperio
legítimo: El pensamiento político en tiempos de Cicerón,  A.
Machado Libros, S. A., Madrid.

207. LÓPEZ BARJA DE QUIROGA, P.M. (2008), La concepción
política  del  territorio  en  la  Roma  Republicana,  en  J.
MANGAS,  M.Á.  NOVILLO  (eds.),  El  territorio  de  las
ciudades romanas, Sísifo, Madrid, 9-30.

208. LÓPEZ BARJA DE QUIROGA, P.M. (2009),  “Aristóteles:
El gobierno de los mejores”, en L. SANCHO ROCHER (ed.),
Filosofía  y  democracia  en  la  Grecia  antigua,  Prensas
Universitarias de Zaragoza, Zaragoza, 199-227.

209. LÓPEZ BARJA DE QUIROGA, P.M. (2011a), “Las guerras
serviles de Sicilia”, Desperta Ferro 5, 16-20.

210. LÓPEZ  BARJA DE  QUIROGA,  P.M.  (2011b), “Sobre  la

403



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

guerra justa”, Sémata: Ciencias sociais e humanidades  23, 61-
75.

211. LÓPEZ BARJA DE QUIROGA, P.M. (2012), “Manumisión
y control de esclavos en la antigua Roma”, Circe 16, 57-71.

212. LÓPEZ BARJA DE QUIROGA, P.M. (2014), “Cicerón y el
Imperio: una lectura poscolonial”, Auster 19, 33-44.

213. LÓPEZ BARJA DE QUIROGA, P.M. (2017), “Proedría en la
lex  Ursonensis.  Localidades  preferentes  en  los  espectáculos
públicos a finales de la República”,  en S. PANZRAM (ed.),
Oppidum-civitas-urbs.  Städteforschung  auf  der  Iberischen
Halbinsel zwischen Rom und al-Andalus, LIT, Berlin, 49-72.

214. LOZANO  VELILLA, A.  (1977),  “Levantamientos  de
esclavos en la segunda mitad del siglo II a.J. (excepto Sicilia)”,
MHA 1, 75-87. 

215. LOZANO  VELILLA,  A.  (1989),  Historia  del  Mundo
Antiguo: Asia Menor Helenística 33, Ediciones Akal, Madrid.

216. LOZANO  VELILLA,  A.  (1993),  El  mundo  helenístico.
Historia universal 9, antigua, Síntesis, Madrid.

217. LUTZ, C.E. (1947), Musonius Rufus “The Roman Socrates”,
en  A.R.  BELLINGER (ed.),  Yale  Classical  Studies  10,  Yale
University Press, New Haven, 3-147.

218. LYNCH, J.P. (1972),  Aristotle's School: A study of a Greek
educational  institution,  University  of  California  Press,
Berkeley.

219. LYONS, E.Z. (2011), Hellenic Philosophers as Ambassadors
to  the  Roman  Empire:  performance,  parrhesia,  and  power,
Michigan.

220. MACMULLEN,  R.  (1991),  “Hellenizing  the  Romans  (2nd
Century B.C.)”, Historia 40.4, 419-438.

221. MAGIE, D. (1950),  Roman Rule in Asia Minor: To the End
of  the  Century  After  Christ 1-2,  Princeton University Press,
Princeton.

404



Bibliografía

222. MAIER, C.S. (2006), Among Empires: American Ascendancy
and its Predecessors, Harvard University Press, Cambridge.

223. MANGANARO,  G.  (1990a),  “Due  studi  di  numismatica
greca”, ASNP 20, 409-427.

224. MANGANARO,  G.  (1990b),  “Un  Philippeion  di  oro  di
Euno-Antioco in Sicilia?”, MH 47, 181-183.

225. MANSFELD,  J.  (1999),  Sources,  en  K.  ALGRA,  J.
BARNES,  J.  MANSFELD,  M.  SCHOFIELD  (eds.),  The
Cambridge  History  of  Hellenistic  Philosophy,  Cambridge
University Press, Cambridge, 3-30.

226. MARCOS CASQUERO, M.A. (1995), “Creencias religioso-
supersticiosas del mundo antiguo relativas al cabello”, en J.M.
NIETO  IBÁÑEZ,  Estudios  de  religión  y  mito  en  Grecia  y
Roma.  X  jornadas  de  filología  clásica  de  Castilla  y  León,
Universidad  de  León  secretariado  de  publicaciones,
Ponferrada, 123-153.

227. MARTÍNEZ-PINNA NIETO, J., MONTERO HERRERO, S.,
GÓMEZ  PANTOJA,  J.  (2008),  Diccionario  de  personajes
históricos griegos y romanos, Ediciones Akal, Madrid.

228. MAS, S. (2006a), Catón el censor y la invención de Grecia,
en D. PLÁCIDO SUÁREZ, La construcción ideológica de la
ciudadanía:  identidades  culturales  y  sociedad  en  el  mundo
griego  antiguo,  Universidad  Complutense,  Editorial
Complutense, Madrid, 407-422.

229. MAS, S. (2006b),  Pensamiento romano. Una historia de la
filosofía en Roma, Tirant lo Blanch, Valencia.

230. MAS, S.  (2011),  Sabios  y  necios:  Una aproximación a la
filosofía helenística, Alianza Editorial, Madrid.

231. McCABE,  M.M.  (2013),  The  Stoic  sage  in  the  Original
Position,  en V. HARTE, M. LANE (eds.),  Politeia  in Greek
and  Roman  Philosophy,  Cambridge  University  Press,
Cambridge, 251-273.

405



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

232. McMULLEN,  R.  (1991),  “Helenizing  the  Romans  (2nd
Century B.C.)”, Historia 40, 4, 419-438.

233. McSHANE, R.B. (1964), The Foreign Policy of the Attalids
of Pergamum, Urbana, Illinois.

234. MEBANE, J. (2016), “Pompey's Head and the Body Politic
in Lucan's De bello civili”, TAPhA 146, 191-215.

235. MEIER,  C.  (1966),  Res  Publica  Amissa.  Eine  Studie  zu
Verfassung  und  Geschichte  der  späten  römischen  Republik,
Franz Steiner, Wiesbaden.

236. MITSIS, P. (2005), The Institutions of Hellenistic Philosophy,
en A. ERSKINE (ed.),  A Companion to the Hellenistic World,
Blackwell, Oxford, 464-476.

237. MOATTI, C. (2008),  La razón de Roma: El nacimiento del
espíritu crítico a fines de la República,  A. Machado Libros,
Madrid.

238. MOATTI,  C.  (2018),  Res  publica.  Histoire  romaine  de  la
chose publique, Fayard, Paris.

239. MOMMSEN, T. (1888),  Römisches Staatsrecht. Vol. 3, 2, S.
Hirzel, Leipzig.

240. MONTERO  HERRERO, S.  (1995),  “Adivinación  y
esclavitud en la Roma antigua”, Ilû 0, 141-156.

241. MONTOYA RUBIO, B. (2018), “Imperialismo y esclavitud:
de  Posidonio  a  la  historiografía  moderna”,  en  J.
CORTADELLA, O. OLESTI VILA, C. SIERRA MARTÍN, Lo
viejo  y  lo  nuevo  en  las  sociedades  antiguas:  homenaje  a
Alberto  Prieto.  XXXVI  Coloquio  del  GIREA,  Presses
universitaires de Franche-Comté, Besançon, 605-617.

242. MORETTI,  L.  (1952),  “Le  Origines  di  Catone,  Timeo  ed
Eratostene”, RFIC 80, 289-302.

243. MORTON,  P.  (2012),  Refiguring  the  Sicilian  Slave  Wars:
from  Servile  Unrest  to  Civic  Disquiet  and  Social  Disorder,
University of Edinburgh, Edinburgh.

406



Bibliografía

244. MORTON, P. (2013), “Eunus: The Cowardly King”, CQ 63,
237-252.

245. MORTON, P. (2014), “The Geography of Rebellion: Strategy
and Supply in the two “Sicilian Slave Wars””, BICS 57, 1, 20-
38.

246. MOSTERÍN,  J.  (2013),  Historia  del  pensamiento:
Helenismo, Alianza Editorial, Madrid.

247. MUSTI,  D.  (1978), Polibio  e  l´imperialismo  romano,
Liguori, Nápoles.

248. MYLONA, D. (2015),  Fish, en J. WILKINS, R. NADEAU
(eds.),  A Companion  to  Food  in  the  Ancient  World,  Wiley
Blackwell, Oxford, 147-159.

249. NASRALLAH,  L.  (2005),  “Mapping  the  world:  Justin,
Tatian, Lucian, and the Second  Sophistic”,  HThR 98.3, 283-
314.

250. NATALI, C. (1991), Bios Theoretikos. La vita di Aristotele e
l'organizzazione della sua scuola, Il Mulino, Bologna.

251. NAVARRO,  J.  (2002),  “El  impacto  del  helenismo  en  la
aristocracia romana: cinco ejemplos para la época 196-146 a
C.”, Memoria y Civilización 5, 39-76.

252. NICOLET, C. (1965), “L'inspiration de Ti. Gracchus”,  REA
67, 142-158.

253. NICOLET,  C.  (1966),  L'ordre  équestre  a  l'époque
républicaine (312-43 av. J.-C.). Tome I. Définitions juridiques
et structures sociales, Éditions E. de Boccard, Paris.

254. NICOLET,  C.  (1971),  Les  Gracques.  Crise  agraire  et
Révolution à Rome, Firmin-Didot, Paris.

255. NICOLET,  C.  (1979),  “Varron  et  la  politique  de  Caius
Gracchus”. Historia 28.9, 276-300.

256. NOCK, A.D. (1959), “Posidonios”, JRS 49, 1-15.
257. NOËL, J. (2013), “The Delegation of the Xviri to Enna ca.

407



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

133 BC and the murder of Tiberius Gracchus”, BICS 56, 2, 89-
103.

258. NUSSBAUM,  M.  (2003),  La  terapia  del  deseo:  teoría  y
práctica en la ética helenística, Paidós, Barcelona.

259. ONAIANS, R.B. (1988),  The Origins of European Thought
about the Body, the Mind, the Soul, the World, Time and Fate,
Cambridge University Press, Cambridge.

260. OSSIER,  J.F.  (2004),  “Greek  cultural  influence  and  the
revolutionary policies  of  Tiberius  Gracchus”,  Stud.  hist.,  Hª
antig. 22, 63-69.

261. PAILLER, J.M. (1988),  Bacchanalia. La Répression de 186
AV.  J.-C.  Á  Rome  et  en  Italie:  Vestiges,  Images,  Tradition,
Bibliothèque des Écoles Françaises d'Athènes et de Rome 270,
École Française de Rome, Roma.

262. PASQUALE,  M.  (2004),  I  Cittadini  del  Sole:  Rivolta  e
utopia a Pergamo (133 – 129 a. C.); La città del sole, Nápoli.

263. PFUNTNER, L. (2015), “Reading Diodorus through Photius:
The Case of the Sicilian Slave Revolts”, GRBS 55, 256-272.

264. PIANTANIDA, F.M. (2012), “Las insurrecciones serviles en
Sicilia. El relato de Diodoro Sículo y la participación de los
campesinos libres”, Sociedades Precapitalistas 2, 1, 1-17.

265. PINA POLO,  F.  (2011),  The  Consul  at  Rome.  The  Civil
Functions  of  the  of  the  Consuls  in  the  Roman  Republic,
Cambridge University Press, Cambridge.

266. PINA POLO, F. (2016),  The “tyranny” of the Gracchi and
the Concordia of the optimates: an ideological construct, en R.
CRISTOFOLI,  A.  GALIMBERTI,  F.  ROHR  VIO  (eds.),
Costruire  la  memoria.  Uso  e  abuso  della  storia  fra  tarda
repubblica  e  primo  principato,  L'Erma  di  Bretschneider,
Roma, 5-33.

267. PINZONE,  A.  (2015),  Aspetti  temporali  e  spaziali  nei
frammenti  Diodorei  sulle  Guerre  Servili  Siciliane,  en  A.

408



Bibliografía

BELTRÁN, I. SASTRE, M. VALDÉS (eds.), XXXVº Coloquio
internacional  del  GIREA,  Presses  universitaires  de  Franche-
Comté, Madrid, 351-364.

268. POHLENZ, M. (1934), Antikes Führertum: Cicero De officiis
und das Lebensideal des Panaitios, Lepzig-Berlin.

269. POHLENZ,  M.  (2005),  La  Stoa:  Storia  di  un  movimento
spirituale,  trad.  Ottone  de  Gregorio,  Bompiani,  Milano.
Edición original (1964),  Die Stoa. Geschichte einer geistigen
Bewegung, Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen.

270. POWELL, J.,  PATERSON, J.  (2004),  Cicero the advocate,
Oxford University Press, Oxford.

271. PRAG, J.R.W.  (2007),  Roman Magistrates in Sicily, 227-49
BC,  en  J.  DUBOULOZ,  S.  PITTIA  (eds.),  La  Sicile  de
Cicéron, Lectures des Verrines, Actes du colloque de Paris, 19-
20  mai  2006,  Presses  universitaires  de  Franche-Comté,
Besançon, 57-82.

272. PRAG,  J.R.W.,  CRAWLEY  QUINN,  J.  (2013),  The
Hellenistic  West:  Rethinking  the  Ancient  Mediterranean,
Cambridge University Press, Cambridge.

273. RAMALLO,  S.F.,  RUIZ  VALDERAS,  E.  (1994),  “Un
edículo republicano dedicado a Atargatis en Carthago Nova”,
AEA 67, 79-102.

274. RAWSON, E.  (1985),  Intellectual  Life  in  the  Late  Roman
Republic, Duckworth, London.

275. RAWSON,  E.  (1989),  Roman  Rulers  and  Philosophic
Adviser,  en M.T.  GRIFFIN, J.  BARNES (eds.),  Philosophia
Togata:  Essays  on  Philosophy  and  Roman  Society,  Oxford
University Press, Oxford, 233-257.

276. REEVE,  C.  (1988),  Philosopher-Kings.  The  Argument  of
Plato's Republic, Princeton University Press, Princeton.

277. RICH,  J.W.  (2007),  “Tiberius  Gracchus,  land  and
manpower”,  en  O.  HEKSTER;  G.  KLEIJN;  D.  SLOOTJES

409



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

(eds.),  Crises  and  the  Roman  Empire.  Proceedings  of  the
Seventh  Workshop  of  the  International  Network  Impact  of
Empire (Nijmegen, June 20-24, 2006), Brill, Leiden, 155-166.

278. RICHARDSON,  J.S.  (1980),  “The  Ownership  of  Roman
Land: Tiberius Gracchus and the Italians”, JRS 70, 1-11.

279. RICHARDSON, J.S. (2008), The language of Empire: Rome
and the idea of Empire from the third century BC to the second
century AD., Cambridge University Press, New York.

280. RIHLL, T. (2008),  Slavery and technology in pre-industrial
contexts, en E. DAL LAGO, C. KATSARI (eds.), Slave System
Ancient and Modern, Cambridge University Press, Cambridge,
127-147.

281. RIST, J.M. (1977), “Zeno and Stoic consistency”,  Phronesis
22.2, 161-174.

282. ROBINSON, E.S.G. (1920), “Antiochus King of the Slaves”,
NC 20, 175-176.

283. ROBINSON,  E.S.G.  (1954),  “Cistophori  in  the  Name  of
King Eumenes”, NC 14.44, 1-8.

284. RODRÍGUEZ MAYORGAS, A. (2003), “El descubrimiento
de  la  teoría  en  Roma.  Nuevas  perspectivas  sobre  la
helenización de la república romana”, Gallaecia 22, 507-529.

285. RODRÍGUEZ,  C.M.  (1979),  “Historiografía  latina”,  SEEC
23.83, 71-96.

286. ROTONDI, G. (1990), Leges publicae populi romani. Elenco
cronologico con una introduzione sull'attività  legislativa dei
comizi romani, Georg Olms Verlag, Hildesheim.

287. ROWE,  C.,  SCHOFIELD,  M.  (2000),  Greek  and  Roman
Political Thought, Cambridge University Press, Cambridge.

288. ROWLAND JR., R.J. (1965), “C. Gracchus and the Equites”,
TAPhA 96, 361-373.

289. SACKS, K. (1990), Diodorus Siculus and the First Century,
Princeton University Press, Princeton.

410



Bibliografía

290. SACKS, K. (1994), “Diodorus and his Sources: Conformity
and  Creativity”,  en  S.  HORNBLOWER,  Greek
Historiography, Oxford University Press, Oxford, 213-232.

291. SALLER,  R.  (1987),  “Slavery and the  Roman Family”  en
M.I.  FINLEY (ed.),  Classical  Slavery,  Frank Cass,  Londres,
65-87.

292. SALVADORE,  M.  (1999),  M. Terenti  Varronis  Fragmenta
omnia quae extant. Pars I: Supplementum, Georg Olms Verlag,
Hildesheim.

293. SALVADORE,  M.  (2004), M.  Terenti  Varronis  Fragmenta
omnia quae extant.  Pars II:  De vita populi  Romani libri  IV,
Georg Olms Verlag, Hildesheim.

294. SAMPSON, G.C. (2017),  Rome, Blood & Politics. Reform,
Murder and Popular Politics in the Late Republic 133-70 BC,
Pen & Sword Military, Barnsley.

295. SÁNCHEZ  LEÓN,  M.ªL.  (2004a),  “Adorando  a  Deméter.
Euno-Antíoco y la diosa de Enna”, Gerión 22, 1, 135-145.

296. SÁNCHEZ LEÓN, M.ªL.  (2004b), “Pérgamo y Roma (133-
130 a.C.)”, Huelva Arqueológica 19, 161-168.

297. SCHEIDEL,  W.  (2008),  “The  comparative  economics  of
slavery in  the  Greco-Roman world”, en E.  DAL LAGO, C.
KATSARI  (eds.),  Slave  System  Ancient  and  Modern,
Cambridge University Press, Cambridge, 105-126.

298. SCHIAVONE,  A.  (2005),  Ius.  L'invenzione  del  diritto  in
Occidente, G. Einaudi, Torino.

299. SCHOFIELD,  M.,  STRIKER,  G.  (1986),  The  Norms  of
Nature:  Studies  in  Hellenistic  Ethics,  Cambridge  University
Press, Cambridge.

300. SCHOFIELD,  M.  (1991),  The  Stoic  Idea  of  the  City,  The
University of Chicago Press, Chicago.

301. SCHOFIELD, M. (1995), “Two Stoic Approaches to Justice”,
en  A.  LAKS,  M.  SCHOFIELD,  Justice  and  Generosity.

411



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

Studies  in  Hellenistic  Social  and  Political  Philosophy.
Proceedings of the Sixth Symposium Hellenisticum, Cambridge
University Press, Cambridge, 191-212.

302. SCHOFIELD, M. (1999a), “Social and Political Thought”, en
K. ALGRA, J. BARNES, J. MANSFELD, M. SCHOFIELD
(eds.),  The  Cambridge  History  of  Hellenistic  Philosophy,
Cambridge University Press, Cambridge, 739-770.  

303. SCHOFIELD, M. (1999b), “Morality and the law: the case of
Diogenes of Babylon”, en M. SCHOFIELD (ed.),  Saving the
City, Routledge, London, 160-177.

304. SCHOFIELD,  M.  (1999c),  Saving  the  City,  Routledge,
London.

305. SCHOFIELD,  M.  (2000),  Epicurean  and  Stoic  political
thought,  en  C.  ROWE,  M.  SCHOFIELD (eds.),  Greek  and
Roman  Political  Thought,  Cambridge  University  Press,
Cambridge, 435-456.

306. SCHOFIELD,  M.  (2003),  “Stoic  Ethics”,  en  B.  INWOOD
(ed.),  The  Cambridge  Companion  to  Stoics,  Cambridge
University Press, Cambridge, 233-256.

307. SCHOFIELD,  M.  (2006),  Plato:  Political  Philosophy,
Oxford University Press, Oxford.

308. SCHWARTZ,  E.  (1898),  “Vertheilung  der  römischen
Provinzen nach Caesars Tod”, Hermes 33.2, 185-244.

309. SEDLEY, D.N. (1989),  Philosophical allegiance in Greco-
Roman  world,  en  M.T.  GRIFFIN,  J.  BARNES  (eds.),
Philosophia Togata: Essays on Philosophy and Roman Society,
Oxford University Press, Oxford.

310. SEDLEY, D.N. (1997), “The Ethics of Brutus and Cassius”,
JRS 77, 41-53.

311. SEDLEY, D.N. (1998),  Lucretius and the Transformation of
Greek Wisdom, Cambridge University Press, Cambridge.

312. SEDLEY,  D.N.  (2003),  “The  School  from  Zeno  to  Arius

412



Bibliografía

Didymus”, en B. INWOOD (ed.), The Cambridge Companion
to the Stoics, Cambridge University Press, Cambridge, 7-32.

313. SFAMENI,  G.  (1973),  I  culti  orientali  in  Sicilia,  Brill,
Leiden.

314. SHARPLES, R.W. (1996),  Stoics, epicureans and sceptics:
an introduction to hellenistic philosophy, Routledge, London.

315. SHAW, B.D. (2001), Spartacus and the Slave Wars: A Brief
History with Documents, Bedford/St. Martin's, Boston.

316. SHERWIN-WHITE,  A.N.  (1977),  “Roman  Involvement  in
Anatolia, 167-88 B.C.”, JRS 67, 62-75.

317. SHERWIN-WHITE,  A.N.  (1982),  “The Lex Repetundarum
and the Political Ideas of Gaius Gracchus”, JRS 72, 18-31.

318. SMUTS,  F.  (1958),  “Stoïsynse  invloed  op  Tiberius
Gracchus”, AClass 1, 106-116.

319. SOLANA DUESO, J. (2015), “Estoicismo y política: Líneas
de confrontación”, Azafea Rev. Filos. 17, 75-95.

320. SORDI, M. (1984), “I maestri greci di Tiberio Gracco e la
polemica  antigraccana”,  en  A.  GUARINO  (ed.),  Sodalitas:
scritti in onore di Antonio Guarino, Jovene, Napoli, 125-136.

321. SPAETH, B.S. (1990), “The Goddess Ceres and the Death of
Tiberius Gracchus”, Historia 39.2, 182-195.

322. STAERMAN,  E.M.  (1986),  “Alcuni  problemi  della  storia
della schiavitù nel periodo della tarda repubblica romana”, en
I.  BIEZUNSKA MALOWIST,  Schiavitù  e  produzione  nella
Roma repubblicana. Problemi e Ricerche di Storia Antica  9,
L'Erma di Bretschneider, Roma, 165-190.

323. STOCKTON,  D.  (1979),  The  Gracchi,  Clarendon  Press,
Oxford.

324. STRASBURGER, H. (1965),  “Poseidonios on Problems of
the Roman Empire”. JRS 55½, 40-53.

325. STRASBURGER, H. (1966), “Der Scipionenkreis”,  Hermes
94, 60-72.

413



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

326. SWAIN,  S.  (1990),  “Plutarch's  Lives  of  Cicero,  Cato  and
Brutus”, Hermes 118.2, 192-203.

327. SWAIN, S. (1997), Plutarch, Plato, Athens, and Rome, en J.
BARNES, M.T. GRIFFIN,  Philosophia Togata II.  Plato and
Aristotle at Rome, Clarendon Press, Oxford, 165-187.

328. TARRANT,  H.  (1985),  Scepticism  or  Platonism?:  The
Philosophy  of  the  Fourth  Academy,  Cambridge  University
Press, Cambridge.

329. TARVER,  T.  (1997),  “Varro  and  the  Antiquarism  of
Philosophy”,  en  J.  BARNES,  M.T.  GRIFFIN  (eds.),
Philosophia Togata II. Plato and Aristotle at Rome, Clarendon
Press, Oxford, 130-164.

330. TORREGARAY, E. (2006), “Los espacios de la diplomacia
en la Roma republicana”, Caesarodunum 40, 223-258.

331. TOYNBEE,  A.  (1965),  Hannibal's  Legacy 2,  Oxford
University Press, London.

332. TSOUNI, G. (2018), “The “Academy” in Rome: Antiochus
and his vetus Academia”, en G.M. MÜLLER y F. MARIANI
ZINI  (eds.),  Philosophie  in  Rom  –  römische  Philosophie?,
Schwabe & Co.Ag. Verlag, Berlin, 139-149.

333. TURCAN, R.  (2001),  Los  Cultos  Orientales  en  el  Mundo
Romano, Biblioteca Nueva, Madrid.

334. URBAINCZYK  T.  (2008),  Slave  Revolts  in  Antiquity,
Berkeley, Los Angeles.

335. UTCENKO,  S.L.  (1986),  La  rivolta  di  Spartaco,  en  I.
BIEZUNSKA  MALOWIST,  Schiavitù  e  produzione  nella
Roma repubblicana. Problemi e Ricerche di Storia Antica  9,
L'Erma di Bretschneider, Roma, 147-164.

336. VASALY,  A.  (2013),  “The  political  impact  of  Cicero's
speeches”, en C. STEEL (ed.),  The Cambridge Companion to
Cicero, Cambridge University Press, Cambridge, 141-159.

337. VAN  BERG,  P.L.  (1972),  Corpus  Cultus  Deae  Syriae

414



Bibliografía

(CCDS), EPRO 28, Leiden.
338. VAN DER BLOM,  H.  (2010),  Cicero's  Role  Models.  The

Political  Strategy  of  a  Newcomer,  Oxford  University  Press,
Oxford.

339. VAN LYNDEN, F.G (1802),  Disputatio historico-critica de
Panaetio  Rhodio  philosopho  Stoico, Abraham  et  Janum
Honkoop, Leiden.

340. VAN STRAATEN, M. (1952),  Panaetii  Rhodii  Fragmenta,
Brill, Leiden.

341. VEGA, L.,  RADA, E.,  MÁS,  S.  (2001),  Del  Pensar  y  su
Memoria: Ensayos en homenaje al profesor E. Lleidó, UNED,
Madrid.

342. VERBRUGGHE,  G.  (1972),  “Sicily  210-70  B.C.:  Livy,
Cicero and Diodorus”, TAPhA 103, 535-559.

343. VERBRUGGHE, G. (1973), “The Elogium from Polla and
the First Slave War”, CPh 68, 25-35.

344. VEYNE, P. (2009), L'  impero greco-romano. Le radici del
mondo globale, BUR Biblioteca Universale Rizzoli, Milano.

345. VILLAR,  F.  (1996), Los  indoeuropeos  y  los  orígenes  de
Europa. Lenguaje e Historia, Gredos, Madrid.

346. VITALE, E. (2001), “Carnéades y los derechos colectivos”,
RIFD 18, 25-40.

347. VOELKE,  A.J.  (1961),  Les  Rapports  avec  autrui  dans  la
philosophie  grecque  d’Aristote  à  Panétius,  Bibliothèque
d'Histoire de la Philosophie, Paris.

348. VOELKE, A.J. (1973), L’idée de volonté dans le Stoïcisme,
Presses Universitaires de France, Paris.

349. VOGT, J. (1974), Ancient Slavery and the Ideal of Man, Basil
Blackwell, Oxford.

350. VOLK, K. (2016), “A Wise Man in an Old Country. Varro,
Antiquitates rerum diuinarum and [Plato], Letter 5”, RhM 159,
429-433.

415

https://www.ibs.it/libri/editori/BUR%20Biblioteca%20Univ.%20Rizzoli


ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

351. VON  ARNIM,  J.  (1968),  Stoicorum  Veterum  Fragmenta,
B.G. Teubner, Stuttgart.

352. VON  ALBRECHT,  M.  (1997),  Historia  de  la  literatura
romana I. De Andrónico a Boecio, Herder, Barcelona.

353. VON DER MUEHLL, P.  (1922),  Epicuri  Epistulae tres et
Ratae  sententiae  a  Laertio  Diogene  servatae.  Accedit
Gnomologium Epicureum Vaticanum, Teubner, Sttutgart.

354. VON HOFF, A.J.L.  (1990),  From autothanasia to  suicide:
self-killing in classical antiquity, Routledge, London.

355. VON  PÖHLMANN,  R.  (1925),  Geschichte  der  sozialen
Frage und des  Sozialismus  in  der  antiken  Welt,  3.  Auflage,
durchgesehen und um einen Anhang vermehrt von Friedrich
Oertel 2, C.H. Beck'sche Verlagsbuchhandlung, München1422.

356. WAGENER,  A.  (2009/1849),  M. Porcii  Catonis  Originum
Fragmenta  Emendata  Disposita  Illustrata,  Kessinger
Publishing Co, Whitefish.

357. WALBANK, F.W. (1965), “Political Morality and the Friends
of Scipio”, JRS 55.1/2, 1-16.

358. WEHRLI, F.  (1948),  Die Schule des Aristoteles. Texte und
Kommentar, Benno Schwabe & Co., Basel.

359. WEINSTOCK,  S.  (1971),  Divus  Julius,  Clarendon  Press,
Oxford.

360. WENDLING, E. (1893), “Zu Posidonius und Varro”, Hermes
28, 335-353.

361. WILL, E. (1967),  Histoire politique du monde hellénistique
(323-30 av. J.C.) 2, Pres. Univ. de Nancy, Nancy.

362. WINIARCZYK,  M.  (1997),  “Das  Werk  des  Jambulos.
Forschungsgeschichte  (1550-1988)  und
Intrepretationsversuch”, RhM 140, 128-153.

1422 Puede consultarse online en el siguiente enlace: 
http://www.zeno.org/Geschichte/M/Pöhlmann,
+Robert+von/Geschichte+der+sozialen+Frage

416

http://www.zeno.org/Geschichte/M/P%C3%B6hlmann,+Robert+von/Geschichte+der+sozialen+Frage
http://www.zeno.org/Geschichte/M/P%C3%B6hlmann,+Robert+von/Geschichte+der+sozialen+Frage


Bibliografía

363. WISEMAN,  T.P.  (2010),  “The  Two-Headed  State:  How
Romans Explained Civil War”, en B.W. BREED, C. DAMON
y A. ROSSI (eds.),  Citizens of  Discord.  Rome and Its  Civil
Wars, Oxford University Press, Oxford, 25-44.

364. WOODHEAD,  A.G.  (1960),  Supplementum  Epigraphicum
Graecum 17, Lugduni Batavorum, Leiden.

365. WULFF  ALONSO,  F.  (2008),  Grecia  en  la  India:  El
repertorio griego del Mahabharata, Ediciones Akal, Madrid.

366. YARROW, L.M. (2009),  Historiography at  the End of the
Republic.  Provincial  Perspectives  on  Roman  Rule,  Oxford
University Press, Oxford.

367. ZADOROJNYI,  A.V.  (2007),  “Cato's  Suicide  in  Plutarch”,
CQ, New Series 57.1, 216-230.

368. ZANKER, P. (2013), La città romana, Laterza, Roma-Bari.

5.3 – RECURSOS ELECTRÓNICOS

5.3.1 – Fuentes textuales
Perseus (griego):
http://perseus.uchicago.edu/cgi-bin/citequery3.pl?query=Val.

+Max.+4.7.1&dbname=GreekFeb2011

Perseus (latín):
http://perseus.uchicago.edu/perseus-cgi/citequery3.pl?query=Val.

+Max.+4.7.1&dbname=LatinAugust2012

Itinera Electronica (griego):
http://hodoi.fltr.ucl.ac.be/concordances/intro.htm

Itinera Electronica (latín):
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/intro.htm

417

http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/intro.htm
http://hodoi.fltr.ucl.ac.be/concordances/intro.htm
http://perseus.uchicago.edu/perseus-cgi/citequery3.pl?query=Val.+Max.+4.7.1&dbname=LatinAugust2012
http://perseus.uchicago.edu/perseus-cgi/citequery3.pl?query=Val.+Max.+4.7.1&dbname=LatinAugust2012
http://perseus.uchicago.edu/cgi-bin/citequery3.pl?query=Val.+Max.+4.7.1&dbname=GreekFeb2011
http://perseus.uchicago.edu/cgi-bin/citequery3.pl?query=Val.+Max.+4.7.1&dbname=GreekFeb2011


ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

The Latin Library:
http://www.thelatinlibrary.com/

The Imaging Papyri Project:
http://163.1.169.40/cgi-bin/library?a=p&p=home&l=en&w=utf-8

CPF - Corpus dei papiri filosofici greci e latini:
http://www.papirifilosofici.it/index.html

LEPOR – Leges populi romani:
http://www.cn-telma.fr/lepor/introduction/

5.3.2 – Fuentes epigráficas
Corpus Inscriptionum Latinarum:
http://cil.bbaw.de/cil_en/index_en.html

Epigraphic Database Heidelberg:
https://edh-www.adw.uni-heidelberg.de/home

EAGLE – Electronic Archive of Greek and Latin Epigraphy:
http://www.edr-edr.it/default/index.php

Inscriptiones Siciliae:
http://sicily.classics.ox.ac.uk/

5.3.3 – Bibliografía
Aph – L'Année philologique:
http://cpps.brepolis.net/aph/search.cfm?

Latindex:
http://www.latindex.unam.mx/latindex/inicio

TDR – Tesis Doctorales en Red:

418

http://www.latindex.unam.mx/latindex/inicio
http://cpps.brepolis.net/aph/search.cfm
http://sicily.classics.ox.ac.uk/
http://www.edr-edr.it/default/index.php
https://edh-www.adw.uni-heidelberg.de/home
http://cil.bbaw.de/cil_en/index_en.html
http://www.cn-telma.fr/lepor/introduction/
http://www.papirifilosofici.it/index.html
http://163.1.169.40/cgi-bin/library?a=p&p=home&l=en&w=utf-8
http://www.thelatinlibrary.com/


Bibliografía

https://tdx.cat/

Teseo – Tesis doctorales:
https://www.educacion.gob.es/teseo/irGestionarConsulta.do

5.3.4 – Citación
Liddle-Scott (autores griegos):
http://www.stoa.org/abbreviations.html

Oxford Classical Texts (autores latinos):
http://www.oxfordscholarlyeditions.com/page/abbreviations

DGE - Proyecto Diccionario Griego-Español:
http://dge.cchs.csic.es/lst/lst1.htm

L'Année philologique (lista de revistas):
http://guides.lib.berkeley.edu/c.php?g=381579&p=2585381

5.3.5 – Otros
ORBIS – The Stanford Geospatial Network Model of the Roman

World:
http://orbis.stanford.edu/

419

http://orbis.stanford.edu/
http://guides.lib.berkeley.edu/c.php?g=381579&p=2585381
http://dge.cchs.csic.es/lst/lst1.htm
http://www.oxfordscholarlyeditions.com/page/abbreviations
http://www.stoa.org/abbreviations.html
https://www.educacion.gob.es/teseo/irGestionarConsulta.do
https://tdx.cat/




Anexo: Acuñaciones sicilianas de Euno1423

1423 Manganaro (1990a), 429-433.



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

422



Anexo: Acuñaciones sicilianas de Euno

423



ADUR INTXAURRANDIETA ORMAZABAL

424



Anexo: Acuñaciones sicilianas de Euno

425






	Introducción
	Capítulo I: Aproximación a las filosofías helenísticas
	1.1 – Las diferentes corrientes filosóficas
	1.2 – Fuentes para el conocimiento de la filosofía helenística
	2.1 – La dualidad romana, año 155
	2.2 - Triunfo del estoicismo
	3.1 - Historiografía
	4.1 - ¿Por qué Sicilia?
	Conclusiones
	5.1 - Fuentes*
	5.2 – Bibliografía
	5.3 – Recursos electrónicos



