
¿LECTURA ESTOICA O PLATÓNICA?
DIFERENCIAS DE INTERPRETACIÓN EN LA OBRA DE LOS HERMANOS

GRACO

STOIC OR PLATONIC PERCEPTION?
DIFFERENCES OF INTERPRETATION IN GRACCHUS BROTHERS´ WORK

Adur INTXAURRANDIETA ORMAZABAL
a.intxaurrandieta@outlook.com

Grupo de Investigación Síncrisis, Investigación en Formas Culturais GI-1919
USC (Universidade de Santiago de Compostela)

PALABRAS CLAVE: Tiberio Graco, Cayo Graco, Estoicismo, Platonismo, Varrón, Diodoro
de Sicilia
RESUMEN: La historiografía moderna tiende a unificar el legado de los hermanos Graco a
pesar de que existe una corriente contraria que se origina desde la propia antigüedad, como es
el caso de Apiano (BC 1.11-22), Diodoro (34/35.25.1) o Varrón (Non. P.728L = Varro,  De
vita populi romani, fr. 114 Riposati = 425 Salvadore). Siguiendo esta línea, Tiberio tiende al
estoicismo, dado que respeta el ideal de justicia de dicha filosofía (Erskine, 1990, p. 169),
mediante  la  influencia  del  filósofo  Blosio  de  Cumas.  Por  el  contrario  Cayo  tratará  de
desestabilizar el orden establecido enfrentando a equites y senatores entre sí, recreando, según
Varrón, la destrucción de la Kalípoli de Platón (Rep. 417a-b). Nos encontramos así con dos
corrientes  y  dos  ciudades  ideales,  la  estoica  y  la  platónica,  ambos  conceptos  diferentes
basados en la igualdad del ser humano el  primero y en la  funcionalidad del  individuo el
segundo (Bréhier,  1910, p.  264).  Trataremos de analizar  estos hechos y de interpretar  las
diferentes lecturas realizadas por los autores clásicos. 

KEYWORDS: Tiberius Gracchus, Caius Gracchus, Stoicism, Platonism, Varro, Diodorus of
Sicily
ABSTRACT: Modern  historiography  tends  to  unify  the  legacy  of  the  Graco  brothers,
despite the existence of other points of view that originate from the antiquity itself, as is the
case of Apianus (BC 1.11-22), Diodorus (34/35.25.1), or Varro (Non P.728L = Varro, De vita
populi  romani,  fr  114  Riposati  =  425  Salvadore).  Following  this  idea  Tiberius  tends  to
stoicism, since it respects the stoic ideal of justice (Erskine, 1990, p. 169), developed by the
influence of the philosopher Blossius of Cumae. On the contrary, Caius will try to destabilize
the  established  order  by  confronting  equites and  senatores with  each  other,  recreating,
according to Varro, the destruction of Plato's Kalipoli (Rep. 417a-b). We are thus faced with
two philosophies and two ideal cities, the Stoic and the Platonic. The first concept is based
first on  the  equality  of  the  human  being  and,  the  second,  on  the  functionality  of  the
individual (Bréhier,  1910,  p.  264).  We  will  try  to  analyze  these  facts  and  interpret  the
different readings made by the classical authors.

1. Introducción
Generalmente se toma como una misma fase, una fase revolucionaria, el período en el

que los dos hermanos Graco ejercieron su tribunado de la plebe. Grimal (2005, p. 65)  trata
como una consecución  lógica  la  actividad  política  de  Cayo  respecto  a  Tiberio.  Wiseman

1



(2009, pp.  8-9) lo interpreta como diferentes versiones de un mismo proceso,  un proceso
donde los conflictos entre las diversas ideologías políticas comienzan a aflorar en la república.
Este período suele utilizarse para explicar los conflictos que azotarán a la sociedad romana,
sobre todo en el siglo I*. Los propios autores clásicos no coinciden en su interpretación de los
hechos.  Dentro  estos  grupos  existen  partidarios  y  detractores.  Floro  y  Cicerón  son  claro
ejemplo  de  ello,  ambos  igualan  la  tarea  de  los  dos  hermanos,  pero  el  primero  lo  alaba,
mientras que el segundo es un claro detractor1. Podemos dividir en dos grupos a los autores
clásicos.  Aquellos  que  unifican  a  los  hermanos,  Cicerón  (Cic.  Set.  103),  Floro  (2.3.15),
Plutarco (CG 1), Valerio Máximo (6.3.1d), Veleyo Patérculo (2.6.1)2. En contraposición nos
encontramos con Apiano (BC 1.11-22) y Diodoro Sículo (34/35.25.1), que son más proclives
a diferenciarlos. Analizaremos primero las vicisitudes de los dos hermanos para poder ver la
diferencia que hay entre ellos.

Tiberio Sempronio Graco y Cayo Sempronio Graco, hijos de Tiberio Sempronio Graco,
son  educados  por  su  madre,  Cornelia,  tras  la  muerte  del  padre.  Ella,  dado  el  carácter
filoheleno propio de su familia (Last, 1962, p. 20), no duda en contratar tutores griegos para
asegurar una buena educación a sus dos hijos. El orador Diófanes de Mitilene y el filósofo
estoico Blosio de Cumas son elegidos para la tarea (Plut.  TB 20). Tanto Tiberio como Cayo
tienen a los mismos tutores y disponen, por lo tanto, de la misma educación. Sin embargo los
dos hermanos, defienden unas ideas diferentes pese a su misma educación. El debate sobre la
procedencia  del  proyecto  de  los  hermanos,  en  especial  de  Tiberio,  surge  en  la  propia
antigüedad.  Es  bien  sabido que en  el  siglo II  la  cultura romana,  gracias  a  las  conquistas
realizadas en Oriente, entra en contacto directo con la cuna de la cultura griega. El saber
griego no es ajeno a la ciudad latina ni a su pueblo, pues se refleja en ella misma desde el
mismo comienzo de la ciudad, sin embargo es en esta época cuando Roma llega al corazón de
la civilización griega y esa influencia crece de manera considerable3. Las familias acaudaladas
disponen de maestros griegos para educar a sus hijos4. Éste es el caso de la familia Sempronia.

2. Tiberio y Blosio

* A no ser que se especifique lo contrario, todas las fechas son a.C.
1 Quid tam iustum enim quam recipere plebem sua a patribus, en populus gentium victor orbisque possessor

extorris aris ac focis ageret? Quid tam aequum quam inopem populum vivere ex aerario suo? ¿Que podría
resultar más justo que devolver a los comunes sus propias posesiones de manos de los senadores, de modo
que aquella Gente que conquistó el mundo no quedara apartada de sus altares y corazones?¿Qué podría ser
más justo que el propio tesoro público mantuviera a aquellos ciudadanos más pobres? (Flor. 2.1.2-3). Multis
in rebus multitudinis studium ac populi commodum ab utilitate rei publicae discrepabat En muchos asuntos
el deseo de los muchos y el beneficio de la Gente no concuerda con el bien de la República (Cic. Sest. 103),
cfr. Wiseman, 2009, pp.8-9.

2 τί δῆτα (…) Γάιε βραδύνεις; οὐκ ἔστιν ἀπόδρασις, ἀλλ' εἷς μὲν ἡμῖν ἀμφοτέροις βίος εἷς δὲ θάνατος ὑπὲρ τοῦ
δήμου πολιτευομένοις πέπρωται. ¿Por qué causa o en qué te detienes, Cayo? No hay como evitarlo: una
misma vida y una misma muerte, por defender los intereses del pueblo, nos tiene destinados el hado (Plut.
CG 1,  trad.  de  A.  Ranz  Romanillos,  texto  original  en
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/plutarque_uita_Gracques/lecture/22.htm;  se  señalará  el
traductor en caso de existir más de una fuente distinta en la bibliografía).

3 Graecia capta ferum victorem cepit et artes intulit agresti Latio; Grecia, conquistada, conquistó a su fiero
vencedor  introduciendo  las  artes  en  el  Lacio (Hor.  Ep 2.1.156-157, trad.  propia,  texto  original  en
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/horace_epitresII/texte.htm).

4 Rawson (1985, p. 76) opina que dado que poca es la información que hemos recibido sobre los retores
griegos  en  Roma,  éstos  debían  de  tener  una  influencia  menor  de  la  que  se  piensa,  sin  embargo,  hay
suficientes indicios para creer lo contrario, como la embajada del filósofo Carnéades en el año 155, que ante
un público desconocedor de la retórica y el estilo griego difícilmente podría haber tenido tanta repercusión
como la que tuvo.

2

http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/plutarque_uita_Gracques/lecture/22.htm
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/horace_epitresII/texte.htm


La aparición de Diófanes y Blosio y su papel como educadores nos lleva a creer que su
influencia  fue  importante  dentro  del  proyecto  de  Tiberio.  Cicerón  (Amic. 37)  y  Valerio
Máximo (4.7.1)  atribuyen la  autoría  de  la  idea  al  filósofo Blosio,  mientras  que  Plutarco,
indeciso  sobre el  origen del  factor,  enumera una lista  con aquellos  posibles  candidatos  a
influir en Tiberio la idea primigenia (TG 8). 

1) Su educación: El crecer en un ámbito heleno sin duda afectó a las políticas de los 
hermanos5.

2) Cornelia: La pertenencia de la madre a la gens Cornelia era una fuerza suficiente 
para  la  helenización de  sus  hijos.  Muchos  sabios  griegos  formaban parte  del  
entorno de aquella familia, como Polibio o Panecio de Rodas. 

3) Espurio Postumio: Compañero de Tiberio los celos sufridos por la fama adquirida
por  éste  en  las  campañas  de  Hispania  le  llevaron a  adjudicarse  la  idea de la  
reforma agraria como propia. 

4) Etruria: Tiberio cruzó Etruria en su camino hacia la campaña en Hispania bajo el 
mando del cónsul Mancino (137). Allí descubrió que en el campo la gente estaba 
sufriendo a manos de los terratenientes y decidió actuar en consecuencia. 

5) La plebe: La plebe llegó a acosar a Tiberio para que éste efectuara algún cambio 
en su situación (especialmente cuando desempeñó el cargo de tribuno de la plebe)6.

Creemos que la influencia de Blosio fue importante en la reforma de Tiberio, pues su
política se  adecúa a la concepción que los estoicos tenían sobre la justicia, es decir, que lo
común fuera de todos (Erskine, 1990, p. 169). Oriundo de Cumas, su nombre completo era
Cayo Blosio y pertenecía a una importante familia campana, los Blosii. Dicha familia gozaba
de una especial  relevancia en su ciudad natal  y en Capua, ya que en origen Blosio tenía
conexiones con la estirpe Sabelia, la dominante en las ciudades estado de Campania (Dudley,
1941,  p.  94).  Blosio  gozaba  de  la  ciudadanía  cumana  y  recibiría  en  Roma  el  título  de
municeps (Dudley, 1941, p. 96). Por ello, se le concede el derecho de ser juzgado a diferencia
de algunos otros partidarios de Tiberio que no gozan de ese mismo derecho (como el propio
Diófanes, que fue ejecutado, puesto que carecía de la ciudadanía; Plut. TG 20). Blosio estudió
en Atenas como discípulo de Antípatro de Tarso7, tutor a su vez de Panecio de Rodas, férreo
defensor de la propiedad privada, pues creía que su eliminación desataría la ruina del hombre
(Pohlenz, 2005, p. 417). Puede que Blosio heredara de su maestro su pertenencia a la corriente
estoica,  puesto que ambos tenían una buena relación.  Tras su estancia  en Atenas  partió  a
Roma, en calidad de hospes de la familia Escévola (Cic. Amic. 2.37). Allí Blosio permanece
como tutor de los jóvenes Graco y participa de forma activa en el proyecto de Tiberio, puesto
que como estoico Blosio trata de participar en los asuntos públicos (Erskine, 1990, p. 64)8.

5 Τοὺς μὲν οὖν Γράγχους οὐδ'οι πάνυ τἆλλα κακῶς λέγοντες και μισοῦντες ἐτόλμησαν εὐτεῖν, ώς οὐκ εὐφυέστατοι
πρὸς ἀρετὴν ἐγένοντο Ῥωμαίων ἁπάντων και τροφῆς τε και παιδεύσεως ἐκπρεποῦς ἔτυχον; A los que (Tiberio
y Cayo) dio tan esmerada crianza, que con ser, a confesión de todos, los de mejor índole entre los romanos,
aún parece que se debió más su virtud a la educación que a la Naturaleza  (Plut.  TB  1, trad.  de A. Ranz
Romanillos). Ossier (2004, p. 64) opina que la influencia griega en Tiberio era inexistente. En su opinión
Diodoro y Apiano escriben en griego para un público griego, lo que hace que muchos de los actos de Tiberio
sufran de una interpretatio graeca para que un público heleno pueda entenderlos.

6 Stockton  (1979,  p.  61)  no  cree  que  la  razón primordial  de  la  política  de  Tiberio  sea  motivada  por  las
exigencias que la plebe pudiera tener. Yakobson (2006, pp. 383-400) analiza el  poder que la plebe tenía
realmente en el gobierno de las instituciones. En un media más informal, Aldrete (2015, pp. 28-32) analiza la
misma temática.

7 Se desconoce su fecha de nacimiento. Se cree que murió entre los años 130 y 129 (Dorandi, 1999, p. 51).
8 Según los estoicos, el filósofo no sólo debe participar en el mundo de las ideas sino también en el físico,

puesto que el filósofo estoico, ante todo, es práctico (D.L. 7.121), así lo creía también Platón (Rep. 9.592a-b)
a quien los estoicos deben tanto. Bréhier (1910, pp. 274-275) señala la capacidad de los estoicos de discernir,

3



Tras  el  asesinato  de  Tiberio  en  el  Capitolio,  sus  seguidores  son  perseguidos  sin  cuartel.
Aunque Astin (1967, p. 230) dude del gran alcance de la persecución la realidad es que las
fuentes nos muestra un panorama completamente desolador: 

Y  aún  no  acabó  aquí,  sino  que  de  sus  amigos  a  unos  los
proscribieron y desterraron sin juzgarlos, y a otros los prendieron y
les dieron muerte, entre los que pereció el orador Diófanes. A Cayo
Vilio  lo  encerraron  en  una  jaula,  y  echando  en  ella  víboras  y
culebras, de este modo tan inhumano lo mataron (Plut. TG 20).

En este contexto algunos individuos no fueron juzgados o perseguidos, incluso llegaron
a ostentar cargos públicos. Es el caso de Apio Claudio Pulcro9, Publio Licinio Craso Divo
Muciano10,  Publio  Mucio  Escévola11 o  Marco  Fulvio  Flaco12.  La  amnistía  y  recompensa
obtenida por estos individuos se debe a la urgente necesidad que tenía el Senado de establecer
el orden, preservando a los partidarios más ilustres y atacar a los demás (Ferguson, 1975, p.
142)13.  En  medio de todo este caos Blosio fue juzgado por su participación en los actos.
Existen, como se ha dicho, diferentes versiones de los hechos en los autores clásicos. Plutarco
(TG 20) afirma que Publio Cornelio Escipión Nasica Serapión (pontífice máximo el mismo
año de 133 y también en el 132) fue el juez encargado del caso, Cicerón (Amic. 11.37) y
Valerio  Máximo (3.2.12)  en  cambio  defienden  la  participación  de Publio  Popilio  Laenas
(cónsul en 132) y Publio Rupilio (cónsul en 132).  El juicio probablemente se realizara a
comienzos del año 13214. Cicerón no duda en utilizar a Blosio como ejemplo de fidelidad y
devoción, sin duda reflejo del grado de implicación que Blosio tenía dentro del proyecto de
Tiberio. Según lo afirman Cicerón (Amic. 11.37) y Plutarco (TG 20), los jueces preguntaron a
Blosio si,  de habérselo pedido Tiberio,  él  hubiera  participado en la  quema del  Capitolio.
Blosio  niega  esa  posibilidad,  pero  ante  la  insistencia  de  los  demandantes  responde
afirmativamente,  aduciendo  que  Tiberio  únicamente  quemaría  el  Capitolio  si  con  ello  el
pueblo obtuviera algún beneficio. Blosio es perdonado y ante la amenaza de un nuevo juicio
huye de la hostil Roma (Cic. Amic. 11.37). 

Tanto Pohlenz  (2005, p. 541) como Erskine (1990, p. 178)  catalogan a Blosio como
perteneciente a la primera escuela estoica, más radical y más cercana en el tiempo a la de
Zenón que a la de Panecio de Rodas15. Lo cierto es que Blosio es un revolucionario y tras el

sobre todo a partir de Crisipo, entre el mundo de las ideas y el mundo material, el estoico ve en la naturaleza
la sabiduría, pero no por ello abandona la ciudad o la política. Según Posidonio el hombre es ante todo un ser
sociable y se complementa de otros (Laffranque, 1964, pp. 494-495).

9 Miembro de la comisión agraria en 133 y 131 (Martínez-Pinna Nieto et al., 2008, p. 107).
10 Pontífice  máximo en 132 y cónsul en 131 murió combatiendo contra Aristónico en Asia  (Martínez-Pinna

Nieto et al., 2008, p. 231).
11 Jurisconsulto y cónsul en 133 (Plut. TB 9).
12 Miembro de la comisión agraria en 130 y cónsul en 125 (Martínez-Pinna Nieto et al., 2008, pp. 189-190).
13 El asesinato de Tiberio es un acto improvisado, espontáneo, no responde a un complot tramado durante su

mandato sino a la explosión de la tensión acumulada por las medidas que tomó. El Senado trató de enmendar
la situación enviando una embajada a aplacar a la diosa Ceres (deidad muy vinculada con la plebe), puesto
que el tribuno de la plebe era inviolable dentro del pomerium. La principal diferencia que encontramos con lo
que después le ocurrió a su hermano menor es que para entonces el Senado preveo la forma de respaldar sus
acciones dentro de la legalidad, dando origen al senatus consultum ultimum.

14 Aunque la fecha exacta del juicio no es nada clara, es imposible que éste se celebrara después del verano del
132 ya que Rupilio se encontraba en Sicilia combatiendo al autoproclamado rey Euno-Antíoco.  Sánchez
León (2004, p. 164) cree más factible que el juicio se celebrara bien entrado el 132, aunque no descarta la
posibilidad de que se efectuara a finales del 133.

15 Pohlenz señala de manera acertada que mientras que Tiberio, heredero de Blosio, promulga la igualdad de
todos los hombres, y por lo tanto su derecho al  ager publicus, Panecio defendía férreamente la propiedad
privada (2005, p. 541).

4



fracaso del proyecto en Italia, decide huir a Pérgamo, reino que se encuentra inmerso en una
guerra civil.  Su rey,  Átalo III,  tras su fallecimiento lega sus tierras al  pueblo romano, sin
embargo las ciudades sometidas a Pérgamo no entran dentro de los márgenes del testamento y
pasan a ser autónomas, sin necesidad de pagar tributo a Roma (Lintott, 1994a, p. 34). En este
contexto  aparece  un  importante  personaje,  un  hijo  ilegítimo  del  anterior  rey Eumenes  II
(predecesor de Átalo). El individuo en cuestión se llama Aristónico y trata de coronarse como
sucesor  oponiéndose  al  testamento  de  Átalo.  Aristónico  reclama sus  derechos  al  trono  y
comienza una guerra civil en la que los reinos vecinos y la propia Roma se verán envueltos,
un  conflicto  que  dura  un  total  de  cinco  años16.  Aristónico  consigue  movilizar  a  algunas
ciudades, sin duda desilusionadas por no conseguir ningún privilegio extra en el testamento de
Átalo (Lintott, 1994a, p. 34). También se aliaron con él quienes Estrabón denominó como
heliopolitai (14.1.38) o ciudadanos del sol en alusión a las islas del sol aparecidas en la utopía
de Yámbulo, mencionado por Diodoro (2.55-60). El culto al sol está muy extendido en la
región y se vincula a la justicia (Sánchez León, 2004, p. 164). Los heliopolitai son una masa
disconforme de esclavos y campesinos empobrecidos que se unen a Aristónico a cambio de
promesas de tierra y ciudadanía. Parece que Blosio acude a Asia convencido de la posibilidad
de continuar con el proyecto comenzado en Italia, pero, ¿cuál es ese proyecto?, ¿qué tipo de
ideas tiene Blosio?, ¿cuál es su meta? Es difícil saberlo, debido a la escasez de las fuentes y
éstas, poco o nada tratan las intenciones del filósofo. A pesar de ello podemos deducir con
seguridad que Blosio era un hombre de ideales, puesto que tras haber escapado de la condena
en Roma y del ambiente tan cargado que había en la ciudad hacia su figura, decide huir a un
lugar que se encuentra sumido en una guerra.

En cuanto a Tiberio, la influencia de este tutor es palpable en sus reformas, pues su
prioridad es la de procurar tierra a aquellos que no la tienen y pertenece por derecho. El ager
publicus sufre un cambio sustancial con el paso del tiempo. Durante la expansión de Roma
por la península itálica, en los siglos IV-III, los romanos adquieren la costumbre de repartir el
territorio conquistado entre los soldados. Éstos no son dueños de esas tierras, aunque tienen
derecho a organizarla y a administrarla como lo crean conveniente. Según Stockton estos son
los requisitos que desembocan en el nacimiento del possesor, una persona que posee la tierra
pero no es dueño de la misma aunque sus hijos tengan el derecho a heredarla (Stockton, 1979,
p. 206). En el derecho romano existe una clara diferenciación entre lo público y lo privado,
pero gracias a las leyes de Tiberio dichos parámetros no llegan a definirse legalmente de
forma clara, creando una gran confusión (Lintott, 1994b, p. 63)17. Con el paso del tiempo las
tierras pasan a ser controladas por grandes terratenientes que se adueñan de los terrenos de los
pequeños agricultores. Para el siglo I Plinio afirma (Nat. 18.35) que los grandes propietarios
hunden a Italia,  y  que el  mismo mal  se  extendía  hacia  las  provincias  pues  seis  personas
poseían la totalidad del norte de África18.  La inexorable expansión romana no favorece al
campesinado, puesto que la llegada de esclavos obstaculiza el empleo de trabajadores libres
asalariados. El campesino romano no puede competir con la gran cantidad de esclavos que
llegan  a  Italia  y  Sicilia  y  se  moviliza  en  masa  a  las  grandes  ciudades,  donde  malviven

16 Tras  el  asedio de Estratonicea Aristónico es capturado en 130, su legado sin embargo continúa hasta el
siguiente año cuando el cónsul M. Aquilio sofoca los últimos reductos de la rebelión (Will, 1967, p. 353).

17 Los propios possesores crean esta situación dado que lo que concierne a la ley de Tiberio es la tierra pública
y no la privada, sin embargo con el tiempo algunas de las tierras públicas y privadas se mezclaron entre sí,
dificultando el proceso (debido a su utilización para asegurar dotes o como garantía de alguna transacción,
por ejemplo).

18 Uerumque  confitentibus latifundia perdidere Italiam, iam uero et prouincias sex domini semissem Africae
possidebant.  Texto  original  en  http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/pline_hist_nat_18/ligne05.cfm?
numligne=8&mot=Africae

5

http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/pline_hist_nat_18/ligne05.cfm?numligne=8&mot=Africae
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/pline_hist_nat_18/ligne05.cfm?numligne=8&mot=Africae


aumentando de esta  forma el  malestar  general.  La situación debía de ser  alarmante,  pues
solamente en un contexto semejante pueden llegar a entenderse guerras de esclavos como las
dos  acaecidas  en  Sicilia19 u  otros  levantamientos  serviles  de  menor  repercusión  pero que
fueron bastante numerosos en este período20. En un contexto tan caótico, Tiberio decide actuar
mediante las siguientes leyes:

 Ley agraria: Se trató de renovar la  Lex Licinia,  del año 377, que denegaba la
posesión de ningún ciudadano a más de 500 iugera de tierra (un iugerum era una
parcela de tierra que un buey podía labrar durante toda una jornada). Se añadió a
esta ley la obligación de dotar a cada hijo con 250 iugera, para así evitar disputas
familiares.  Se  instauraría  también  una  comisión  especial  de  tres  hombres  que
ostentarían el cargo anualmente y que tendrían la función de repartir el resto de las
tierras sobrantes entre los pobres (Ap. 9)21.

 Ley militar: Tiberio trató de restar el período de reclutamiento en la milicia. Al
carecer del suficiente apoyo la medida no fue aprobada (Plut. TG 16).

 Ley judicial: Se quiso conceder a la plebe el derecho a apelar a los jueces. Incluso
sumó el mismo número de jueces del orden ecuestre a los que ya se encontraban,
del orden senatorial. Esta medida también careció del suficiente apoyo y no fue
aprobada (Plut. TG 16).

Encontramos dos claros bloques en las propuestas de Tiberio, por un lado la ley agraria,
y por el otro la militar y judicial, que no son aprobadas. Todas estas leyes son emitidas en el
año 133, pero el segundo bloque se propone poco antes del asesinato de Tiberio. Estas leyes
populares responden a un intento de acercamiento de Tiberio hacia la plebe frente al cada vez
mayor acoso que sufría por parte de muchos senadores (Plut. TG 16):

Por lo que hace a Tiberio, bajó a la plaza, y mostrándose abatido,
pedía con lágrimas amparo a los ciudadanos; después, diciendo que temía
que en aquella noche arrasaran los enemigos su casa y le matasen, de tal
modo los inflamó, que muchos formaron como un campo alrededor de su
casa y pasaron allí la noche haciéndole la guardia.

3. Cayo
Mientras que en Roma Tiberio ejerce el cargo de tribuno de la plebe, Cayo se encuentra

en la península ibérica como tribuno militar (134-132) bajo las órdenes de Publio Cornelio
Escipión Emiliano en el asedio de Numancia. Como tribuno militar el deber de Cayo, junto
con otros cinco tribunos, era el de ayudar en la gestión de la legión a la que se encontraban
asignados. El tribunado militar era el primer cargo dentro del cursus honorum y por lo tanto la
primera  actividad  política  de  Cayo.  La  ausencia  de  auxilio  por  parte  de  Cayo  hacia  su
hermano puede interpretarse de distintas maneras. Bien podemos suponer que su apoyo no
hubiera servido de mucho dado el escaso peso político que tenía (tenía 21 años en el año 133

19 Las denominadas Guerras Serviles, que estallaron en Sicilia. La primera a manos del caudillo Euno alrededor
del año 138 hasta el 132. La segunda, acaudillada por Trifón y Atenión, entre el 104 y el 100. Movilizaron
una cantidad ingente de esclavos y también fueron apoyados por el campesinado empobrecido de la isla pues
deseaban una mayor independencia política (Verbrugghe, 1972, p. 541).

20 El  Ática (D.S. 34/35.2.19) y Atenas (Oros. 5.9.5), Delos (D.S. 34/35.2.19; Oros. 5.9.5), Minturno (Oros.
5.9.4), Roma (D.S. 34/35.2.19) y Sinuesa (Oros. 5.9.4) se ven involucradas en levantamientos de esclavos
bastante importantes, aunque fueron rápidamente sofocados por temor a que los acontecimientos de Sicilia
volvieran a ocurrir. 

21 La comisión durará dieciocho años (entre el 133 y el 116) según Apiano (1.27). Como señala López Barja de
Quiroga (López Barja de Quiroga y Lomas Salmonte, 2004, p. 116-117)  tras la muerte de Cayo en 121 la
facción antigracana obstaculiza las labores de la comisión hasta su desaparición, junto con la creación en 111
de la Lex Thoria, la cual privatiza el ager publicus que en aquel momento ocupaban los particulares.

6



y una carrera política apenas comenzada), o que no quiso participar en un proyecto que se
sustentaba en unas ideas  que no compartía.  Pero,  ¿acaso Cayo no sigue las  pautas  de su
hermano mayor una vez que comienza su andadura política? La respuesta es ambigua, puesto
que Cayo prosigue con alguna política de Tiberio, por ser su hermano menor y heredero de
cara al público, pero no centra su base en las mismas ideas. ¿Por qué entonces Cayo no ayudó
a Tiberio  cuando lo  necesitaba?,  ¿era  impensable  que Cayo  abandonara  sus  deberes  para
llegar a Roma en ayuda de Tiberio? No, dado al carácter de Cayo. Llegó a hacer algo parecido
en el año 126, cuando era cuestor en Cerdeña a las órdenes del cónsul Lucio Aurelio Orestes.
En el caso del año 126, el cónsul fue destacado a la isla puesto que sus habitantes se rebelaron
contra el dominio romano. Mientras tanto la capital vivía una situación tensa, y la figura de
Cayo Graco era temida por la influencia que tenía. Con esa intención el Senado decretó que
las tropas tenían que retornar, pero que el cónsul debía permanecer en el lugar para evitar
futuras insurrecciones, aunque la verdadera intención de la medida era el mantener a Cayo
lejos de la ciudad el mayor tiempo posible. Sin embargo Cayo desobedeció las órdenes y
volvió a Roma. Sus enemigos interpretaron el gesto como una debilidad y lo aprovecharon
para atacarlo, puesto que incluso sus partidarios comenzaron a dudar de él tras el abandono de
una función pública. Sin embargo parece que la capacidad oratoria de Cayo bastó para calmar
la situación22. Consiguió convencer a los censores de que él fue el agraviado y de la necesidad
que tenía de defender su imagen en Roma (Plut. CG 2). Este episodio refleja el temperamento
de Cayo. De una manera imprudente accede a Roma para defenderse a sí mismo en un juicio
poco favorable y lleno de enemigos. Incluso su herramienta más importante, la plebe, recelaba
de sus  acciones,  aunque  consiguió  salir  airoso  de  aquella  situación,  por  lo  que  podemos
afirmar, teniendo en cuenta todos los factores adversos que tenía en este caso, que era un
hombre impulsivo. Tras reflexionar sobre este episodio nos preguntamos, ¿por qué no ocurre
lo mismo siete años antes, cuando su hermano se encuentra en dificultades en Roma? En el
126, Cayo percibe que la influencia de la que goza en la capital puede menguar y decide
volver a Roma para restablecer su posición, en una acción un tanto temeraria, de la cual se
salva gracias  a  su excelente  capacidad retórica,  heredada de sus  tutores.  En su tribunado
militar en cambio su carrera política aún está comenzando, pero su ideario no coincide con el
de su hermano. ¿Por qué sino permanece Cayo tanto tiempo sin responder al asesinato de su
hermano cuando él debía ser el heredero político de Tiberio? Plutarco menciona que Cayo
permanece fuera de la política dada su juventud y su imposibilidad para reaccionar, aunque
admite que hay gente que opina que Cayo no compartía la visión de Tiberio  (Plut.  CG 1).
Dado el carácter temperamental de Cayo es bastante probable que volviera a Roma en defensa
de su hermano si en verdad hubieran compartido ideario.

Encontramos más ejemplos sobre el carácter de Cayo en Plutarco. El autor menciona
(CG 12-13) dos relevantes episodios. El primero de ellos acontece en las preparaciones de la
celebración de una lucha de gladiadores23. Algunos magistrados mandaron construir una serie
de corredores para poder arrendarlos y así poder lucrarse con el espectáculo, en contra de la
costumbre  establecida  para  estos  eventos.  Disgustado,  Cayo  intenta  convencer  a  los
magistrados de desmantelar dichos corredores para que la plebe pueda disfrutar del combate.
Tras hacerle caso omiso, Cayo decide actuar por su cuenta. La noche anterior al combate
acude al Foro con un grupo de operarios y desmantelan los corredores. Al día siguiente, tras la

22 Aunque Cayo Graco gozaba de un gran talento en la oratoria (Plut.  CG 2), no llegaría a ser un verdadero
orador según lo entendía Catón, puesto que sus discursos causaron un gran daño a la república (Pedro López
Barja de Quiroga (2013), 130-131).

23 En  época  republicana  y  hasta  la  construcción  del  anfiteatro  Flavio  estos  espectáculos  se  celebraban
generalmente en el Foro. Zanker (2013, p. 38) nos muestra un plano detallado del lugar con la arena, que se
construía utilizando tablas de madera para este tipo de actos y tras acabar volvía a desmontarse.

7



sorpresa inicial,  la  plebe alaba la  reacción de Cayo pero sus colaboradores más cercanos
(algunos patricios) le  recriminan su comportamiento temerario y violento y debido a este
altercado Cayo perdió el apoyo necesario para ocupar su tercer tribunado. Según Plutarco,
Cayo  obtuvo  muchos  votos  pero  de  alguna  forma  consiguieron  sabotear  la  candidatura,
aunque el autor no lo confirma. 

Lo cierto es que llevó muy mal el desaire, y a los contrarios, que se le rieron, se dice haberles
respondido, con más aires del que convenía, que reían con risa sardónica, por no saber cuán espesas
tinieblas les había preparado con sus providencias (Plut. CG 12).

 Este episodio refleja cual era la base de la política de Cayo, el favor de la plebe y su
separación frente a quienes no pertenecían a esta24. El siguiente relato trata de la elección del
cónsul Opimio, contrario a Cayo y descrito por Plutarco como varón inclinado al gobierno de
pocos, y de grande influjo en el Senado (CG 11). El objetivo de Opimio y de los enemigos de
Cayo era el  de derogar  las  propuestas  hechas  por  éste.  Parece  que  tuvieron una especial
relevancia en la creación de una colonia en Cartago, puesto que el proyecto no siguió adelante
por falta de apoyo. Con estas acciones los enemigos de Cayo trataban de enfurecerlo para que
cometiera alguna estupidez. Parece que Cayo aguantó durante un tiempo, pero, presionado por
sus amigos y por su compañero Fulvio, le hizo frente al cónsul. Cuando éste iba a derogar las
leyes de Cayo, el lictor Quinto Antilio es asesinado por lo partidarios de Cayo. Plutarco habla
sobre el  enfado de Cayo por haber  dado al  enemigo la excusa que necesitaban (CG 13).
¿Cómo podemos interpretar el episodio? El hecho de que Opimio y sus partidarios intenten
que la paciencia de Cayo se agote nos sugiere un carácter impulsivo, una debilidad que sus
enemigos quieren aprovechar.

Los ejemplos tratados (el abandono de la cuestura, el sabotaje realizado contra unos
magistrados en el  espectáculo de gladiadores y el  tumulto de Opimio) nos reflejan a  una
persona impulsiva, pero que no por ello deja de ser consciente del entorno y la situación en la
que  se encuentra.  En el  primer  caso,  aún abandonando su puesto  y  habiendo recibido  el
rechazo de sus  partidarios  es  plenamente capaz de defenderse en un discurso y haciendo
parecer que el damnificado fuera él. En el caso del tumulto de Opimio él (presionado por su
círculo  más  cercano)  es  quien  decide  realizar  alguna  acción  en  contra  del  cónsul.  Los
enemigos de Cayo son conscientes de su carácter y tratan de explotar esa faceta para su propio
beneficio.

Tras determinar el carácter de Cayo analicemos sus propuestas. El hermano menor sin
duda se encuentra con una situación similar, la comisión para la repartición de la tierra (creada
por Tiberio)  sigue en  funcionamiento  tras  su  muerte,  aunque con un escaso  poder.  Cayo
enfoca la solución desde un prisma distinto al de su hermano, un enfoque de acuerdo con sus
prioridades. Éstas son las reformas de Cayo:

 Agraria: Para repartir el ager publicus entre los ciudadanos más pobres (Plut. CG
5).

 Alimenticia: Reorganización del precio de los alimentos para que los más pobres
tengan la capacidad de acceder a ellos (Plut. CG 5)25.

 Asia: Los impuestos sobre la provincia de Asia, provincia que mayores beneficios
ingresaba  al  erario  público  romano,  pasarían  a  las  sociedades  de  publicanos
romanos y no a las sociedades provinciales. Esta medida debió de acercar más al
orden ecuestre a su causa, compuesto mayoritariamente por miembros de dichas

24 Salustio describe la victoria de Opimio sobre Cayo como la victoria de la nobilitas frente a la plebs (Sal. Jug.
16.2, 42.1-4). Plutarco señala a Opimio y sus aliados como ὀλιγαρχικοί (Plut. CG 11.2, 14.2).

25 Nicolet (1979, p. 297) matiza que toda la población tenía derecho a su ración, aunque en la práctica sólo los
más pobres se beneficiaban de ella.

8



sociedades de publicanos (López Barja de Quiroga y Lomas Salmonte, 2004, p.
115). 

 Ciudadanía: Permitir a los latinos la ciudadanía durante su segundo tribunado en
122 (Plut. CG 8) junto con el resto de los habitantes de Italia (Plut. CG 5). 

 Colonias: Creación de colonias en Tarento y Capua (en su segundo tribunado en
122) (Plut. CG 8) junto con otras más (Plut. CG 6).

 Desconocidas: Tras retornar de Cartago en 122, Cayo propone una serie de leyes
que se desconocen (Plut. CG 12).

 Infraestructuras: Construcción de nuevos caminos y graneros (Plut. CG 6)26.
 Judicial: Se castigaría  a  los  jueces  que  se dejaran  sobornar,  pues  parecía  una

costumbre muy extendida (López Barja de Quiroga y Lomas Salmonte, 2004, p.
114). Se añadieron 300 hombres del orden ecuestre a los 300 que ya ostentaban el
cargo de jueces y que pertenecían al orden senatorial (Plut. CG 5).

 Militar:  El erario público se encargaría de la repartición del vestuario necesario
sin que ello afectase al stipendium de los soldados. No se podría reclutar a menores
de 16 años (Plut. CG 5). 

 Sobre el cargo: Si un magistrado era privado por el pueblo de su cargo no podría
volver a ser elegido. Si un magistrado desterraba o condenaba a un ciudadano sin
un juicio  previo sería depuesto (Plut. CG 4).

Como  puede  apreciarse,  la  actividad  política  de  Cayo  fue  mayor  que  la  de  su
hermano27. A diferencia de Tiberio, Cayo fue tribuno durante dos años (123-122), por lo que
disponía de un mayor marco temporal. De igual modo rescató parte del proyecto político de
su hermano, dado que era su heredero político directo, aunque sus intenciones fueron otras.
Dentro de las diferentes propuestas se aprecia un claro matiz populista, puesto que la plebe es
la base del poder de Cayo y como tribuno de la plebe se vuelca en su bienestar28. Con la
finalidad de  que no vuelva  a  ocurrir  acto semejante  al  que su hermano y sus  partidarios
sufrieron, Cayo promulga unas leyes que protegen al ciudadano de los posibles abusos que un
magistrado pueda cometer. Sin embargo la ley que más polémica suscitó en general fue la lex
iudicaria. Con esta ley Cayo no hace más que acrecentar la tensión existente entre el orden
senatorial y el ecuestre29.  La  lex iudiciaria del 122 es tomada por Diodoro (34/35.25.1) y
Varrón (Non. P.728L = Varro, De vita populi romani, fr. 114 Riposati = 425 Salvadore) como
el primer episodio de disputa civil que ocurrió en Roma30. Detengámonos en estos dos autores

26 Nicolet (1979, p. 299) ve en la construcción de graneros la búsqueda de una regularidad en el avituallamiento
del grano que la población debía recibir.

27 No había nada que no cambiara, no dejaba nada tranquilo, nada sin inquietud, en definitiva no mantenía nada
en su sitio (Vell. 2.3.6). 

28 Las leyes sobre el alimento, el reclutamiento, la ciudadanía tienen como objetivo el acercamiento de la plebe
a la política de Cayo, política interpretada como “demagoga” por una larga tradición historiográfica (Nicolet,
1979, p. 298).

29 Estos dos grupos tuvieron varios enfrentamientos importantes antes de la llegada de Cayo (lex Claudia del
año 218).  Nicolet (1966, p. 286) cree que los conflictos surgidos entre los dos grupos no se sostienen en
disputas económicas ya que ninguno de los dos grupos se especializa en un sólo ámbito económico, sin
embargo Ferguson (1975, p. 139) opina que el orden senatorial trató de frenar la expansión del orden ecuestre
relegando sus actividades económicas al comercio y no al campo y a la explotación de la tierra, propias de los
senadores.

30 La ley, promulgada por Cayo Graco, trató de desestabilizar el sistema de gobierno. Lintot t (1994b, p. 81)
afirma que la intención de Cayo no era la de destruir el Senado, más bien buscaba destruir el monopolio del
poder que  ejercían. Esta lucha será la causa del primer enfrentamiento civil romano según Varrón (Non.
P.728L = Varro, De vita populi romani, fr. 114 Riposati = 425 Salvadore) o Diodoro (34/35.25.1) pues Cayo
crea un sistema de “dos cabezas” (biceps). La palabra bicipitem utilizada por Varrón despierta la curiosidad

9



y sus interpretaciones de los hechos.

4. Interpretaciones
Sobre la lex iudicaria Diodoro dice:

Graco dirigiéndose ante la asamblea con la intención de destruir a la
clase dirigente, y estableciendo el gobierno popular, habiendo llegado el
turno de compadecer y ser útil  para todas las partes,  ya no disponía de
compañeros  de  armas  sino  más  bien  de  patrocinadores  de  sus  propios
planes audaces.  A juzgar por lo que parece,  soborna a cada uno con la
esperanza de  obtener  ventajas  para  los  particulares,  apoyando las  leyes
propuestas. Como quiera que sea, elegidos los caballeros como jueces, el
inferior  (los  caballeros)  obtiene  el  poder  sobre  la  parte  ciudadana más
fuerte (los senadores). Siendo (los senadores) los mejores para el consejo,
rompe la armonía existente entre los caballeros y senadores, y la multitud
(la plebe) reacciona contra uno y otro.  Adueñada la discordia de todos,
Cayo  se  aprovecha  para  conseguir  su  propio  beneficio,  haciendo  uso
reprochable del tesoro público con gastos inoportunos conllevando a que el
pueblo se aparte de la rectitud y lo vea a él como líder. Habiendo olvidado
administrar las provincias contra la arrogancia de los recaudadores, junto
con los gobernantes, provocó el odio de los lugareños hacia los justos (la
dominación romana). Estos fatídicos hechos corrompieron las costumbres y
también a la soldadesca, guiando desde un principio a la ciudadanía a la
desobediencia. Sin duda habiendo dirigido con altivez se resisten a las leyes
(la plebe), y la conducta destructiva que estaba al margen de la ley sumerge
a la ciudad en un nuevo entorno de destrucción31.

Este fragmento concuerda en la obra de Diodoro con la Primera Guerra Servil (140/138-
132).  El  enfrentamiento  entre  caballeros  y  senadores  es  parte  de  la  explicación  que  da
Diodoro  para  las  pérdidas  que  la  república  sufrió  en  la  guerra.  Diodoro  atribuye  este
enfrentamiento a la promulgación de la  lex iudicaria de Cayo32. Diodoro no encuentra otra
explicación que la del desacuerdo interno para las constantes derrotas que los romanos sufrían
en Sicilia33. Acrecentada así la hostilidad entre esas dos facciones Diodoro ve en ello el reflejo

de Nonio,  fuente  por la  que  se nos ha transmitido la  información.  Nicolet  (1979,  p.  278)  opina que la
pertenencia de Cayo Graco  a  la  mencionada ley es  indudable,  aunque no se especifique  en  la  frase su
pertenencia:  iniquus  equestri  ordini  iudicia  tradidit  ac  bicipitem  civitatem  fecit,  discordiarum  civilium
fontem.

31 Ὅτι ὁ Γράκχος δημηγορήσας περὶ τοῦ καταλῦσαι ἁριστοκρατίαν, δημοκρατίαν δὲ συστῆσαι, καὶ ἐφικόμενος τῆς
ἁπάντων εὐχρηστίας τῶν μερῶν, οὐκέτι συναγωνιστάς ἀλλὰ καθάπερ αὐθέντας εἶχε τούτους ὑπὲρ τῆς ἰδίας
τόλμης.  Δεδεκασμένος  γὰρ  ἕκαστος  ταῖς  ἰδίαις  ἐλπίσιν  ὡς  ὑπὲρ  ἰδίων  ἀγαθῶν  τῶν  εἰσφερομένων  νόμων
ἕτοιμος ἦν πάντα κίνδυνον ὑπομένειν.  Τῶν μὲν γὰρ συγκλητικῶν τὸ δικάζειν ἀφελόμενος καὶ ἀποδείξας τοὺς
ἱππεῖς κριτάς, τὸ χεῖρον τῆς πολιτείας τοῦ κρείττονος κύριον ἐποίησε, καὶ τὴν προϋπάρχουσαν τῷ συνεδρίῳ
πρὸς τοὺς ἱππεῖς σύμπνοιαν διαστήσας βαρὺν τὸν ὄχλον κατ´ ἀμφοτέρων κατεσκεύασε, διὰ δὲ τῆς πάντων
διχοστασίας ἑαυτῷ δυναστείαν κατασκευάζων καὶ τὸ κοινὸν ταμιεῖον εἰς αἰσχρὰς καὶ ἀκαίρους δαπάνας καὶ
χάριτας ἀναλίσκων εἰς ἑαυτὸν πάντας ἀποβλέπειν ἐποίησε, καὶ τῇ μὲν τῶν δημοσιωνῶν τόλμῃ καὶ πλεουεξίᾳ
τὰς ἐπαρχίας ὑπορρίψας ἐπεσπάσατο παρὰ τῶν ὑποτεταγμένων δίκαιον μῖσος κατὰ τῆς ἡγεμονίας,  τοῖς  δὲ
στρατιώταις  διὰ  τῶν  νόμων  τὰ  τῆς  ἀρχαίας  ἀγωγῆς  ἀυστηερὰ  καταχαρισάμενος  ἀπείθειαν  καὶ  ἀναρχίαν
εἰσήγαγεν εἰς τὴν πολιτείαν. Τῶν γὰρ ἀρχόντων καταφρονήσας κατεξανίσταται καὶ τῶν νόμων, ἐκ δὲ τούτων
τῶν ἐθῶν ὀλέθριος ἀνομία καὶ πόλεως ἀνατροπὴ γίνεται (34/35.25.1; trad. propia).

32 La mayoría de los terratenientes eran del orden ecuestre, y como éstos actuaban como jueces cuando los
cargos  derivados  de  los  asuntos  provinciales  fueron  llevados  en  contra  de  los  gobernadores  (de  orden
senatorial),  los  magistrados  comenzaron  a  temerlos; οἱ  πλεῖστοι  γὰρ  τῶν  κτητόρων  ἱππεῖς  ὄντες  τῶν
῾Ρωμαίων, καὶ κριταὶ τοῖς ἀπὸ τῶν ἐπαρχιῶν κατηγορουμένοις στρατηγοῖς γινόμενοι, φοβεροὶ τοῖς ἄρχουσιν
ὑπῆρχον (D.S. 34/35.2.1-3).

33 Aunque Diodoro cometa un error cronológico, Urbainczyk (2008, p. 11) apunta a que las disputas entre el

10



de la causa principal del desacuerdo, pero, en palabras de Sacks (1990, p. 211) no por ello
critica al orden ecuestre, sino más bien especifica su rango respecto a los senadores, un rango
inferior34.  La hostilidad que se refleja hacia la persona de Cayo junto a los caballeros, es
palpable.  Con  la  lex  iudicaria  Diodoro  afirma  que  Cayo  trata  de  acrecentar  el  malestar,
romper la Συμπνοια (armonía) establecida entre las dos clases y así poder controlar al pueblo
para su propio beneficio. Acusa a Cayo de abandonar las provincias de Hispania y Galia al
expolio por parte de los publicani, aunque nunca llegara a ocurrir35. Se le atribuye también un
gasto innecesario de las arcas públicas36 y de realizar reformas que cambian las costumbres
militares,  como la  ya  citada  sobre  el  reclutamiento37.  Los  principales  implicados  en  este
fragmento son la oligarquía conservadora, heredera y responsable del mantenimiento del mos
maiorum y Cayo (Botteri y Raskolnikoff ,1983, p. 61). Sin embargo Busolt (1890, p. 406, non
vidi;  Botteri  y  Raskolnikoff,  1983)  postula  que  la  palabra  τὸ χεῖρον aludirá  al  elemento
inferior, dada la eterna animadversión que tendría el senado y la plebe en la historia de Roma,
el orden de los caballeros perdería su denominación propia entrando en el grupo contrario al
de los senadores, es decir, el de la plebe38. Autores clásicos como Cicerón (Leg. 3.19), Salustio
(Jug. 42.1) o Plinio el Viejo (Nat. 33.34) relacionaban al orden ecuestre con la plebe aunque
puede que esta separación se provocara precisamente por la lex iudicaria. La fuerza que Cayo
obtenía era un serio problema, y aunque el  Senado intentó fortalecer los vínculos con los
caballeros,  le  fue  imposible  deshacer  lo  que  el  tribuno  ya  había  conseguido  (Botteri  y
Raskolnikoff, 1983, p. 66). Cayo se convierte entonces en un agitador porque ataca todos los
pilares que componen la res publica: leyes, tribunales, el tesoro, las provincias y las alianzas
extranjeras  son  controladas  por  el  populus romano,  y  si  esas  bases  caen  se  desataría  la
anarquía39.

En cuanto al contexto, la dominación ejercida sobre la isla de Sicilia se verá en conflicto
en el ideario de Diodoro por culpa de la ley de Cayo, aunque ésta no será promulgada hasta
diez años después del fin del conflicto servil. El error cometido por Diodoro afecta a una de
las causas que nos ofrece como parte de la ineficacia del órgano dominador romano. Al estar
en desacuerdo, los caballeros y los senadores ponen en peligro el mismo control sobre la isla
pues los esclavos derrotan una y otra vez a los ejércitos romanos. Pero el anacronismo no
significa  que  Diodoro  no tenga  razón.  La  hostilidad  entre  las  dos  clases  es  anterior  a  la
reforma de Cayo, ya que los intereses de ambos grupos chocaron en más de una ocasión en la
isla (DS 34/35.2.1-3). Por lo tanto Diodoro utiliza una ruptura palpable entre los dos ordines,
es decir, el año 122 a.C. y la lex iudicaria para dar peso a uno de sus argumentos, pues los
esclavos  no  son mejores  que  los  romanos  y  les  es  imposible  vencer  a  hombres  libres  y

orden ecuestre y el orden senatorial tendrían mucho que ver, pues los intereses entre ambos bandos eran
enfrentados muchas veces.

34 En 37.8.1-3  Diodoro elogia a Publio, un caballero, por sus labores realizadas en Sicilia, pero no por ello
elogia a todo el ordo, sino más bien a un particular. El rechazo de Diodoro radica en las consecuencias de la
lex iudicaria, es decir, en que un estamento inferior como es el de los caballeros, se establezca como igual de
uno superior.

35 F 116 = D.S. 5,  25-32. FF 55-58, del cuarto libro de Estrabón. FF 15-18 = Athen. 4, 151-154 y 4, 246;
Strasburger, 1965, p. 47, n. 69.

36 Floro (2.1.3) nos  transmite parte de su discurso donde exhorta a la plebe a que ellos mismos deben ser
quienes utilicen el erario público. Quid tam aecum quam inopem populum vivere ex aerario suo?

37 El ejército, como parte fundamental de la sociedad romana y base de su poderío debería, en teoría, mantener
sus tradiciones, las  cuales la han llevado a ser lo que era. La decadencia y la pérdida del  mos maiorum se
refleja primero en el ejército, y después, por extensión, en la política (Botteri y Raskolnikoff, 1983, p. 72).

38 Τὸ δημοτικόν engloba tanto a caballeros  como a la plebe.  En ocasiones  Cicerón refiere al  pueblo como
equites (Pedro López Barja de Quiroga, (2009), p. 45).

39 Salustio (Hist. 1.48.13) menciona estos pilares en el contexto del gobierno tiránico de Sila, aunque también
pueden adecuarse al contexto gracano. Leges, iudicia, aerarium, provinciae, reges penes unum.

11



mejores  sin  la  justificación que proporciona la  desunión.  Diodoro ejerce así  la  influencia
estoica recibida de Posidonio y critica una ley que no se asemeja al ideario estoico. Como ya
hemos  señalado,  con  la  llegada  del  estoicismo  medio  el  radicalismo  de  Zenón  es
abandonado40. Como señala Pohlenz (2005, p. 417), Panecio defiende la propiedad privada y,
aunque pudiera albergar cierto aprecio, es bastante probable que se mostrara contrario a las
reformas de Tiberio y Cayo. La crítica de Diodoro sobre la lex iudicaria procede en origen de
Posidonio, quien seguía las órdenes de autoridades senatoriales y por lo tanto era contrario a
la orden ecuestre (Strasburger, 1965, p. 41)41.

Centrémonos ahora en Varrón. El autor ve en la reforma de Cayo el comienzo de las
disputas civiles: Los injustos de la orden ecuestre se hacen con el control de los juzgados creando
una ciudad bicéfala, fuente de todas las discordias civiles (traducción propia)42. ¿Por qué en este
momento?, ¿por qué con la reforma de Cayo? A diferencia de Varrón,  Lucio Ampelio (26)
divide en cuatro las sediciones sufridas, la primera será la producida por Tiberio y la segunda
por su hermano Cayo43. Entonces, ¿por qué Varrón opta por el segundo? En cierta manera
Agustín de Hipona (CD 19.3) nos responde a la pregunta: Así la Academia Antigua imparte estas
enseñanzas, enseñanzas que Varrón le debe a Antíoco, maestro de Cicerón y de él mismo, aunque en
ocasiones Cicerón se asemeje más a un estoico que a alguien próximo a la Academia Antigua44.
Agustín adscribe a Varrón como perteneciente a la Academia Antigua y esto significa que
comparte la filosofía platónica. Según Wiseman  (2009, p. 184, n. 51), no hay persona más
alejada que Tiberio del concepto que Platón desarrolló sobre el tirano. Plutarco enumera las
virtudes de la persona45, e incluso Cicerón admite la excelencia moral de Tiberio cuando la
situación lo requería46.  Esta idea se refleja en Varrón, que separa de este modo a los dos
hermanos.

Nosotros encontramos algún paralelismo entre Cayo y Platón. Cayo responde a la idea
de filósofo-gobernante que tenía Platón, pues éstos sólo gobiernan por necesidad de hacerlo,
no por placer (540a-b), y Cayo, según Plutarco (CG 1), deniega el acceder a la política hasta
que surge el imperativo de hacerlo. El origen de la ciudad se remonta a la necesidad que tiene
el hombre de ayuda para su subsistencia. Éste, en su estado más primitivo, descubre que su
único trabajo no basta para poder saciar sus necesidades básicas, por lo que decide recurrir a
otros. Comienza de esta forma la cooperación entre distintas gentes que se reúnen en un solo
lugar (369b-c). Cada grupo contribuye de distinta forma según sus características especiales,
categorizándose éstos en tres clases, los productores, los auxiliares y los guardianes47. Los

40 A diferencia de Blosio que decide viajar a Pérgamo tras su fracaso en Italia.
41 El mismo autor señala que Posidonio siguió a los estoicos Rutilio y Tubero, ambos renegados pertenecientes

al ámbito gracano (Strasburger, 1965, p. 41, n.16).
42 Iniquus equestri ordini iudicia tradidit ac bicipitem civitatem fecit, discordiarum civilium fontem (Marcello,

2004, p. 127).
43 Seditiones in  urbe quattuor:  prima seditio Tiberi  Gracchi  quem de iudiciariis  et  agraris  legibus statum

civitatis  moventem Scipio Nasica facta manu in Capitolio oppressit; secunda seditio [C.] Gracchi fratris
eius  quem ob similes  largitiones  novos  motus excitantem Opimius consul  cum Decimo Bruto  Callaecio
socero eius convocatis ad pilleum servis in Aventino monte oppressit (Marcello, 2004, p. 128).

44 Haec sensisse atque docuisse Academicos veteres Varro adserit, auctore Antiocho, magistro Ciceronis et suo,
quem sane Cicero in pluribus fuisse Stoicum quam veterem Academicum vult videri.

45 Ἐπιείκεια,  πρᾳότης  (Plut.  TG 2.4), ἀνδραγαθία,  δικαιοσύνη,  πρὸς τὰς  ἀρχὰς  ἐπιμέλεια,  πρὸς  τὰς  ἡδονὰς
ἐγκράτεια (Plut. TG 3.1), εὐταξία, ἀνδρεία (Plut. TG 4.4), τὸ συνετὸν καὶ ἀνδρεῖον (Plut. TG 5.1).

46 Aequitas, pudor (Cic. Agr. 2.31) o gravitas, eloquentia, dignitas (Cic. Har. 41).
47 Durante la obra los distintos grupos cambian de nombre, dando al lector la sensación de que verdaderamente

se encuentra ante una charla espontánea y no una construcción política meticulosamente creada. Tras 414b el
término utilizado hasta ahora para los guardianes, ἐπικούρους, será utilizado únicamente para designar a los
auxiliares.  Para no dificultar la lectura denominaremos a la clase que se encarga de la producción de los
bienes como productores, a la clase que se encarga del aspecto militar de la ciudad como auxiliares, y por

12



primeros responden a la necesidad de unión del ser humano. Tras unirse formarán la llamada
ciudad  primitiva.  Pero  surgirán  nuevas  necesidades  a  medida  que  la  ciudad  crece,  como
saquear a los vecinos para conseguir mayores recursos, o la necesidad de defenderse de los
vecinos. Así nace la clase de los auxiliares. Éstos serán seleccionados según sus cualidades
naturales (374e y sigs.) y deben poseer una naturaleza filosófica (375e-376a), puesto que de
los auxiliares procederán los guardianes, la siguiente y última clase48. Los mejores auxiliares,
es decir, los de mayor edad y sabiduría, serán elegidos para gobernar en la ciudad (412b-e)
tras  observar  su conducta durante toda su vida y asegurarse así  de que no vacilan en su
devoción por la patria (412d-e), este último grupo será el reflejo del filósofo, quien puede
gobernar o aconsejar al gobernante49. Estos grupos se conectan entre sí y un individuo puede
acceder de uno a otro en función de sus cualidades naturales. Platón explica esta interacción
con la fábula de los metales (415a-c). Los dioses depositaron ciertos metales en los hombres,
el  oro  en  los  capacitados  para  gobernar  o  guardianes,  plata  en  los  auxiliares,  quienes  se
ocupan de la defensa y las incursiones, y bronce y hierro en los productores, ocupados en
suministrar las necesidades básicas de la gente. Según Platón, aunque los padres engendren
hijos semejantes, a veces un hijo puede ser distinto a ellos, es decir, un hijo de un hombre de
hierro puede resultar ser de plata o viceversa, aplicando esta regla a todas las combinaciones
posibles.  El  deber  de  los  magistrados  es  detectar  a  esos  individuos  y  asignarlos  a  sus
correspondientes  grupos,  sean  quienes  sean,  incluso  si  son  los  hijos  de  los  propios
magistrados.

¿Por  qué nos  resulta  útil  la  fábula de los metales?  Porque antes de concluir  con la
fábula, Platón menciona:  Según un oráculo, la ciudad perecerá cuando la guarde el guardián de
hierro o el de bronce (415c). Volvemos a la cuestión que hemos citado arriba, ¿por qué Varrón
opta por Cayo como el primer desestabilizador y causante de las disputas civiles que sufrieron
los romanos? Adscribiendo a Varrón en la Academia Antigua según lo trasnmitido por Agustín
de Hipona (CD 19.3), podemos determinar que el autor interpretó que la profecía de Platón
llegó a cumplirse en la ciudad. Cayo ejerce con su lex iudicaria el desacuerdo entre la élite
gobernante de la ciudad, tratando que de ese caos la plebe salga favorecida50. Varrón realiza
una lectura platónica de la reforma judicial de Cayo, asemejándola a la toma de poder por
parte de los hombres de hierro, lo que deriva en disputas entre los hombres de plata y los
hombres de oro. Por lo tanto resulta fundamental para la supervivencia de la ciudad que ésta
se mantenga unida: -¿Concebimos entonces algún mal mayor para la ciudad que aquél que separa y
hace muchos de uno solo? ¿O algún bien mayor que el que une y hace unidad? -No51. En la obra de
Platón esta idea se repite. En Las leyes el peregrino ateniense expone: Porque, en primer lugar,
es difícil conocer que la verdadera y sana política deba tener en cuenta el bien público y no el bien
particular,  puesto que el  interés común liga y une las partes del  Estado,  mientras que el  interés
privado las desune; y consiguientemente, el público y los particulares encuentran su provecho más en
la buena administración del bien común que en la del bien particular52. Platón es consciente de las

último a la clase que se encarga del gobierno de la ciudad como guardianes.
48 Aunque la naturaleza filosófica no debe ser la única cualidad del guardián, de igual forma la retórica también

es importante (Long, 2013, pp. 30-31).
49 Existen ejemplos de  estas  prácticas,  como el  viaje  del  propio Platón a Siracusa o la  peculiaridad  de la

democracia tarentina, que era dominada por el filósofo Arquitas (Giangiulio, 2015, pp. 129, 143).
50 Lintott (1994b, p. 81) cree que su intención era la de eliminar el monopolio del poder del Senado en vez de

destruir la institución.
51 Ἔχομεν οὖν τι μεῖζον κακὸν πόλει ἢ ἐκεῖνο ὃ ἂναὐτὴν διασπᾷ και ποιῇ πολλὰς ἀντι μιᾶς; ἢ μεῖζον ἀγαθὸντοῦ ὃ

ἂν συνδῇ τε και ποιῇ μίαν; Οὐκ ἔχομεν (5.462a-b, trad. de José Manuel Pabón y Manuel Fernández-Galiano,
texto original en http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_republique_05/lecture/14.htm).

52 γνῶναι μὲν γὰρ πρῶτον χαλεπὸν ὅτι πολιτικῇ  και ἀληθεῖ τέχνῃ οὐ τὸ ἴδιον ἀλλὰ τὸ κοινὸν ἀνάγκη μέλειν -
τὸμὲν γὰρ κοινὸν συνδεῖ, τὸ δὲ ἴδιον διασπᾷ τὰς πόλεις - καὶ ὄτισυμφέρει τῷ κοινῷ τε καὶ ἰδίῳ, τοῖν ἀμφοῖν, ἢν 

13

http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=7970;957;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=7936;956;966;959;8150;957;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=964;959;8150;957;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=7984;948;8055;8179;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=954;945;8054;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=964;949;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=954;959;953;957;8183;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=964;8183;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=954;945;8054;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=960;8057;955;949;953;962;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=964;8048;962;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=948;953;945;963;960;8119;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=7988;948;953;959;957;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=948;8050;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=964;8056;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=963;965;957;948;949;8150;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=954;959;953;957;8056;957;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=947;8048;961;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=956;8051;955;949;953;957;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=7936;957;8049;947;954;951;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=954;959;953;957;8056;957;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=964;8056;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=7936;955;955;8048;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=7988;948;953;959;957;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=964;8056;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=959;8016;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=964;8051;967;957;8131;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=7936;955;951;952;949;8150;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=8005;964;953;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=967;945;955;949;960;8056;957;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=960;961;8182;964;959;957;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=947;8048;961;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=956;8050;957;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=947;957;8182;957;945;953;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_republique_05/lecture/14.htm


discrepancias  que  puede  generar  la  desunión  de  los  ciudadanos.  Para  ello  sus  auxiliares
apenas deben disponer de posesiones:  Ante todo  nadie poseerá casa propia  excepto en caso de
absoluta necesidad. En segundo lugar  nadie tendrá  tampoco  una habitación  ni despensa donde no
pueda entrar todo el que quiera. En cuanto a víveres, recibirán de los demás ciudadanos (…). Vivirán
en común, asistiendo regularmente a las comidas colectivas como si estuviesen en campaña. Por lo
que toca al oro y a la plata, se les dirá que ya han puesto los dioses en sus almas  (Plat.  R. 416d-
e/417a-b). Ningún auxiliar puede desear los bienes del otro si éste carece de ellos, por lo que
se evitan de esta forma los enfrentamientos internos, y en consecuencia, la desunión. Incluso
las esposas dejarán de ser motivo de disputa, pues las mujeres son comunes53, al igual que los
hijos que pertenecen a la comunidad. Los padres desconocerán a sus hijos y los hijos a sus
padres (457c-d). Pero puede darse la situación en la que los auxiliares deseen algo más, por
ello la educación se convertirá en un pilar fundamental. Los auxiliares  deben ser educados
para que no actúen despóticamente hacia los demás ciudadanos, como un lobo con un rebaño
de ovejas, sino más bien como lo haría un perro guardián (416a-c). De igual forma deben
obrar las ciudades, ni muy ricas ni muy pobres, tienen que mantener un lugar intermedio,
puesto que la riqueza amansa a los ciudadanos y crea enemigos (422a-423b).

En contraposición a la ciudad de Platón nos encontramos con la ciudad estoica. Poco se
sabe del proyecto original de Zenón, puesto que como es habitual en la filosofía helenística,
su  obra  nos  ha  llegado  en  pequeños  fragmentos  recolectada  por  diversos  autores.  Según
Erskine (1990, p.  12-13) la  obra de Zenón tiene una impronta cínica que inspira  todo el
conjunto de su obra. Sabemos que la obra era un ensayo de ciudad ideal, compuesta sobre el
año 300, corta pero radical en muchos de sus conceptos, que fue titulada  Πολιτεία, con la
evidente  intención de desafiar la gran obra de Platón (Schofield, 2006, p. 10)54. Es difícil
conocer  lo dicho por  Zenón,  Schofield (1991, pp.  102-103) ve en la  ciudad de Zenón la
destrucción del mismo concepto de la ciudad, es decir, reducir la ciudad al individuo y su
potencial moral como hombre, no como ciudadano. La principal fuente de la que disponemos
es  Diógenes  Laercio  (7.  32-34),  quien  nos  transmite  seis  pilares  de  la  obra  de  Zenón.
Probablemente estos no fueran los únicos argumentos principales de su obra, pero Diógenes
nombra aquí la crítica de un desconocido Casio el Escéptico, crítica fundamentada en estos
puntos: 1) La educación general es inútil. 2) Los hombres que no sean buenos son enemigos
unos de otros, sin importar la relación que tengan entre ellos (familiar, social, servil...). 3) Las
mujeres deben ser compartidas. 4) En la ciudad no se construirán ni templos, ni juzgados, ni
gimnasios,  es  decir,  no  habrá  construcciones  públicas.  5)  No  habrá  monedas,  ni  para  el
intercambio ni para los viajes al extranjero. 6) Hombres y mujeres llevarán la misma ropa y
no esconderán ninguna parte de sus cuerpos (Schofield, 1991, pp. 3-4).

La organización política romana es diferente a la planteada por Platón o por Zenón.

τὸ κοινὸν τιθῆται καλῶς μᾶλλον ἢ τὸ ἴδιον·  (9.875a-b,  trad.  de  Francisco  Larroyo,  texto  original  en
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/lecture/23.htm).

53 Platón asegura que la mujer, aunque inferior al hombre, es capaz de realizar los mismos trabajos que los
hombres, y por lo tanto también puede haber mujeres guardianes (456a).

54 Una obra de la que ha recibido una gran herencia el estoicismo, al igual que el conjunto de la obra de Platón,
en su intención de revitalizar a Sócrates (Alesse, 2007, p. 23). Brennan (2005, p. 27) dice que la República de
Platón recoge varios temas filosóficos y que los une entre sí, mezclando diferentes ramas del conocimiento
como ética,  epistemología y metafísica con psicología,  política,  matemáticas,  teología causando un gran
impacto entre los estoicos. Los estoicos reciben una gran influencia de otras corrientes y nos encontraremos
con algunos escolarcas estoicos que deciden enseñar en otras escuelas como es el caso de Crisipo, quien
decía que el estoico debe hacer algo de dinero “convirtiéndose en sofista” (Plut. Mor. 1034b) enseñando en el
Liceo, la Academia o el propio Odeón con los sofistas. Al referirnos a una escuela estoica debemos imaginar
a  unos  individuos  particulares  que  deciden  aglutinarse  en  diferentes  períodos  cronológicos  en  vez  de
imaginar un lugar físico concreto o alguna institución en particular (Mitsis, 2005, p. 465).

14

http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/lecture/23.htm
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=7988;948;953;959;957;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=964;8056;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=7970;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=956;8118;955;955;959;957;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=954;945;955;8182;962;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=964;953;952;8134;964;945;953;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=954;959;953;957;8056;957;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=964;8056;


Heredera de la tradición política griega, la construcción de la organización política romana se
diferencia de la anterior en cuanto a que es mejor por naturaleza, según palabras del propio
Cicerón  (Rep.  1.28.44-1.29.45).  Platón  (Rep.  8.544c-d)  organiza  en  tres  categorías  los
diferentes sistemas de gobierno existentes: Monarquía, Oligarquía y Democracia55. La primera
referencia la encontramos en  Heródoto (3.80)56, pero será Platón quien consolide este sistema
de división que se conservará durante siglos. El mundo romano lo heredará gracias, en gran
medida, a Polibio. El autor (Pol. 6.3.1-6.6.11) recoge las ya cataloguizadas tres formas y le
añade otras tres,  distribuyendo estas seis  en dos grupos de tres,  un grupo pertenece a los
correcto  y  otro  a  los  incorrectos.  Estos  sistemas  se  suceden  de  correcto  a  incorrecto  sin
interrupción,  de  la  siguiente  manera:  Monarquía,  Tiranía,  Aristocracia,  Oligarquía,
Democracia, Oclocracia57. La diferencia entre todos estos sistemas radica en el número de
individuos que participan en su gestión. Como ya hemos dicho el mundo romano hereda esta
visión, pero la expande a su favor. El primero en hacerle mención es Polibio (6.11.1), aunque
Cicerón consolida la idea58. La peculiaridad de este sistema se centra en la mezcla de los
anteriores  tres  sistemas,  llamada  constitución  mixta59.  La  monarquía  se  reflejará  en  los
cónsules, igual que la aristocracia en el senado, y el pueblo en los tribunos de la plebe. Roma
triunfa  así  sobre  las  demás  naciones  dado  a  la  natural  virtus y  superioridad  del  pueblo
romano60 y a la superior organización de su pueblo, organización que Cayo Graco trata de
destruir.  La  destrucción  de  la  armonía  entre  los  senadores  y  los  caballeros  conlleva

55 También se suma un cuarto, el sistema cretense y lacedemonio que no analizaremos por ser un sistema muy
limitado geográficamente y alejarse del tema principal, sin embargo hay que señalar que la ciudad ideal de
Platón pueda tener una gran inspiración en estos sistemas. Schofield (2006, p. 47, n.47) y Long (2013, pp.
18-19) ven una clara inspiración espartana entre la repartición de los diferentes grupos platónicos y los tres
grupos sociales espartanos, ὅμοιοι, περίοικος y εἱλώτης. 

56 Tras la llamada “matanza de los magos” o Magofonía, Ótanes, Megabixo y Darío discuten sobre los distintos
sistemas de gobierno que existen para implantarlo en la sociedad persa. El primero defiende la democracia, el
segundo la aristocracia y el último la monarquía, sistema que se decide implantar por ser la mejor forma de
todas.

57 Se debe decir, por tanto, que hay seis tipos de constitución, las tres de las que todos hablan y de las que
acabamos de hacer mención, y las tres emparentadas con éstas, es decir, la monarquía, la oligarquía y la
oclocracia. La primera en formarse de un modo espontáneo y natural fue la monarquía y la sigue y nace de
ella, mediante organización y perfeccionamiento, la realeza. Al transformarse ésta en la forma viciada de la
misma naturaleza, es decir, la tiranía, nace de nuevo de la disolución de ésta la aristocracia. Cuando esta
última deriva por naturaleza en oligarquía y el pueblo encolerizado castiga los abusos de sus dirigentes,
nace la democracia. Finalmente andando el tiempo, los abusos y las ilegalidades de ésta completan el ciclo
de la oclocracia  (Pol. 6.4.6-10). Cicerón también nos transmite la transición entre sistemas políticos;  asi,
como si fuera una pelota, se arrebatan unos a otros la base del Estado: los tiranos a los reyes, a aquellos los
aristócratas o el pueblo; y a estos, a su vez, las facciones oligárquicas o los tiranos; y nunca se mantiene el
mismo modelo de Estado durante mucho tiempo (Cic. Rep. 1.44.68).

58 No hay ninguna de aquellas tres formas de gobierno que no posea una senda por donde se desliza y precipita
hacia algún mal próximo (…) un cuarto modelo de Estado ha de ser considerado el mejor: el que resulta de
la combinación equilibrada  de estos tres  (Cic.  Rep. 1.28.44-1.29.45). Aunque encaje en la mentalidad de
Cicerón  como seguidor  que  era  de  la  academia,  él  nunca  aludió  alguna preferencia  por una  monarquía
(gobierno  del  “rey-filósofo”).  Se  decantará  más  bien  por  la  constitución  mixta,  puesto  que  ésta  ofrece
estabilidad (Pedro López Barja de Quiroga, (2013), p. 136). Su pensamiento sobre el gobierno de los más
capacitados era claro, y siguiendo a Aristóteles, opinaba que la participación política concernía solamente a
los mejores de entre los ciudadanos (Pedro López Barja de Quiroga, (2009), p. 42). 

59 Tres son los componentes del gobierno en la constitución romana, a los cuales nos hemos referido antes. Y
eran estos componentes los que organizaban y regulaban cada una de las cosas de forma tan equitativa y
conveniente que nadie, ni siquiera entre los del país, podría decir, con base alguna, si la constitución en su
conjunto era aristocrática, democrática o monárquica (Pol. 6.11.11).

60 La obediencia del débil hacia el fuerte es para la aristocracia romana nada más que una eterna ley moral
(Badian, 1968, p. 15).

15



indirectamente a que éstos últimos y la plebe se distancien cada vez más y aunque aún no
reine la anarquía, se puede sentir la discordia por todas partes (Botteri y Raskolnikoff, 1983,
p. 66).

5. Conclusiones
Tiberio responde de manera más contundente a la llamada del estoicismo dado la mayor

influencia  que  tiene  Blosio  de  Cumas  sobre  su  figura,  uno  de  sus  más  fervientes
colaboradores y devoto idealista demostrado tanto en el  juicio de Blosio como el  destino
elegido para su autoimpuesto ostracismo. Tiberio presta  una mayor atención a la reforma
agraria, pilar fundamental de su política, y la repartición equitativa de lo público denota la
influencia de su maestro. Cayo no compartirá las mismas ideas y por ello no decide ayudar a
su hermano.  Cuando se dedica de manera más activa a la política,  intentará por su parte
desequilibrar el poder establecido con la intención de que la plebe salga favorecida, dado que
sus reformas son más populistas que las de su hermano. Cayo aprovecha la herencia política
que su hermano mayor le  ha legado y con ella  crea un nuevo enfoque. Tiberio se apoya
políticamente en otros miembros ilustres de la sociedad romana, pero Cayo sustenta su poder
en la plebe. La  lex iudicaria  será analizada por Diodoro dentro del contexto de la Primera
Guerra Servil, cometiendo un error cronológico con la intención de explicar así las contínuas
derrotas sufridas por los romanos. Diodoro reflejará así las ideas estoicas de Posidonio sobre
la dominación y la crítica a la ley de Cayo que no se asemeja al ideario estoico. Varrón en
cambio muestra la ley como el primer conflicto grave entre romanos, y realiza una lectura
platónica de ella en base al mito de los metales mencionado en La República de Platón. En
ese contexto analizamos las distintas formas de gobierno y como Cayo se convierte en una
amenaza  para  el  sistema  romano  (a  diferencia  de  Tiberio).  Como  punto  final  podemos
discernir que ambos hermanos no tenían los mismos objetivos, y que el estoicismo afecta a
Tiberio  de  una  forma más  relevante  que  a  Cayo,  mientras  que Varrón ejerce  una lectura
platónica sobre la ley judicial de Cayo, diferenciando de este modo a los dos hermanos.

6. Bibliografía
6. 1. Autores clásicos*

Agustín de Hipona (1966).  The city of  God against the pagans. Trad. de George E.
McCracken. London: LOEB.

Ampelio,  Lucio  (2016).  Le  Mémorial.  Itinera  Electronica.  Disponible  en
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/ampelius_liber_mem/lecture/14.htm

Apiano (1979). Roman History. Trad. de Horace White. London: LOEB.
Cicerón, Marco Tulio.
- (1979). De Amicitia. Trad. de William Armistead Falconer. London: LOEB.
- (2002). La Amistad. Trad. de José Guillén Cabañero. Madrid: Trotta.
- (2012). La República. Las Leyes. Trad. de Juan M.ª Núñez González. Madrid: Akal.
- (2009). Las Leyes. Trad. de Carmen Teresa Pabón de Acuña. Madrid: Gredos.
Diógenes Laercio.
- (1964). Vitae Philosophorum. Trad. de H.S. Long. Oxford: Clarendon Press.
- (1914).  Vidas de los filósofos más ilustres. Trad. de D. José Ortiz y Sanz. Madrid:

Biblioteca Clásica.
Diodoro de Sicilia (1979).  The Library of History.  Trad. de C.H. Oldfather. London:

* Algunos autores disponen de dos versiones diferentes de sus obras, esto se debe a que no he podido disponer
de versiones bilingües Español-Latín/Griego, por lo que he debido consultar varias fuentes (tanto digitales
como físicas) tanto para acceder al texto original como para disponer de una traducción acertada al español.

16

http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/ampelius_liber_mem/lecture/14.htm


LOEB.
Estrabón (1970). Geography. Trad. de Horace Leonard Jones. London: LOEB.
Floro (1984). Epitome of Roman History.  Trad. de Edward Seymour Forster. London:

LOEB.
Heródoto (1994).  Historias. Libros I-IV. Trad. de Antonio González Caballo. Madrid:

Akal.
Horacio.
- (1978). Epistles. Trad. de H. Rushton Fairclough. London: LOEB.
- (2016).  Epîtres. Itinera  Electronica.  Disponible  en

http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/horace_epitresII/texte.htm
Orosio (1982). Historias. Trad. de Eustaquio Sánchez Salor. Madrid: Gredos.
Platón.
- (1975). Las leyes. Trad. de Francisco Larroyo. México: Porrúa.
- (2016). Les  lois.  Hodoi  Elektronikai.  Disponible  en

http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/lecture/23.htm
- (2013).  La República. Trad. de José Manuel Pabón y Manuel Fernández-Galiano.

Madrid: Alianza.
- (2016).  La  République.  Hodoi  Elektronikai.  Disponible  en

http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_republique_05/lecture/14.ht
m

Plinio el Viejo.
- (1979). Natural History. Trad. de H. Rackham. London: LOEB.
- (1995). Historia  Natural. Trad.  Antonio  Fontán,  Ana  Mª  Moure  Casas  y  otros.

Madrid: Gredos.
- (2016).  Histoire  naturelle.  Itinera  Electronica.  Disponible  en

http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/pline_hist_nat_18/ligne05.cfm?
numligne=8&mot=Africae

Plutarco.
- (1951). Tiberio y Cayo Graco. Trad. de A. Ranz Romanillos. Buenos Aires: Austral.
- (2016).  Vie  des  Gracques. Hodoi  Elektronikai.  Disponible  en

http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/plutarque_uita_Gracques/lecture/2
2.htm

Polibio  (1986).  Selección  de  Historias. Trad.  de  Cristóbal  Rodríguez  Alonso.
Barcelona: Akal.

Salustio.
- (1997). Fragmentos de las “Historias”. Trad. de Bartolomé Segura Ramos. Madrid:

Gredos.
- (2001). La guerra de Jugurta. Trad. de Avelina Carrera de la Red. Madrid: Akal.

Valerio Máximo (2003). Hechos y dichos memorables: Libros I-VI. Trad. de Santiago
López Moreda, Mª Luisa Harto Trujillo y Joaquín Villalba Álvarez. Madrid: Gredos.

Veleyo Patérculo (2001). Historia Romana. Trad. de Mª Asunción Sánchez Manzano.
Madrid: Gredos.

6. 2. Autores modernos
Aldrete,  G.S.  (2015).  “La  voz  del  pueblo:  Clases  bajas  y  violencia  políticamente

motivada en las calle de Roma”. Desperta Ferro: Arqueología e Historia, 2, pp. 28-32.
Alesse,  F.  (2007).  Alcuni  esempi della  relazione tra l'etica Stoica e  Platone.  In:  M.

Bonazzi  y  C.  Helmig,  eds.,  Platonic  Stoicism  –  Stoic  Platonism.  The  Dialogue  between

17

http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/plutarque_uita_Gracques/lecture/22.htm
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/plutarque_uita_Gracques/lecture/22.htm
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/pline_hist_nat_18/ligne05.cfm?numligne=8&mot=Africae
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/pline_hist_nat_18/ligne05.cfm?numligne=8&mot=Africae
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_republique_05/lecture/14.htm
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_republique_05/lecture/14.htm
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/lecture/23.htm
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/horace_epitresII/texte.htm


Platonism and Stoicism in Antiquity. Leuven: Leuven University Press, pp. 23-39.
Astin, A.E. (1967). Scipio Aemilianus. Oxford: Clarendon Press.
Badian,  E.  (1968).  Roman  imperialism  in  the  late  republic. New  York:  Cornell

University.
Bréhier, E. (1910). Chrysippe et l'Ancien Stoïcisme. Paris: Félix Alcan.
Brennan,  T.  (2005).  The Stoic  Life.  Emotions,  Duties,  and Fate,.  Oxford:  Clarendon

Press.
Botteri, P., Raskolnikoff, M. (1983).  Diodore, Caius Gracchus et la democratie. In C.

Nicolet, ed., Demokratia et Aristokratia. A propos de Caius Gracchus: mots grecs et realites
romaines.  Serie  Histoire Ancienne et Medievale,  10. Paris: Publications de la Sorbonne, pp.
135-155.

Dorandi, T. (1999). Chronology. In A. Keimpe, J. Barnes, J. Mansfeld y M. Schofield,
eds.,  The Cambridge History of Hellenistic Philosophy. Cambridge: Cambridge University
Press, pp. 31-54.

Dudley, D.R. (1941). “Blossius of Cumae”. JRS, 31, pp. 94-99.
Erskine,  A.  (1990).  The  Hellenistic  Stoa:  Political  thought  and  action.  London:

Duckworth.
Ferguson, J. (1975). Utopias of the classical world. London: Thames and Hudson.
Giangiulio, M. (2015). Democrazie greche. Atene, Sicilia, Magna Grecia, 1st ed. Roma:

Carocci.
Grimal, P. (2005). Historia de Roma. Barcelona: Paidós.
Laffranque, M. (1964).  Poseidonios d'Apamée. Essai de mise au point. Paris: Presses

Universitaires de France.
Last, H. (1962).  Tiberius Gracchus. In S.A. Cook, F.E. Adcock y M.P. Charlesworth,

eds., The  Cambridge  Ancient  History:  The  Roman  Republic,  9.  Cambridge:  Cambridge
University Press, pp. 1-39.

Lintott, A.
- (1994a).  The Roman Empire and its problems in the late second century. In J.A.

Crook,  A.  Lintott  y  E.  Rawson,  eds.,  The  Cambridge  Ancient  History:  Second
edition.  The  Last  Age  of  the  Roman  Republic  146-43  B.C.,  9.  Cambridge:
Cambridge University Press, pp. 16-39.

- (1994b). Political History, 146-95 B.C.. In J.A. Crook, A. Lintott y E. Rawson, eds.,
The  Cambridge  Ancient  History:  Second  edition.  The  Last  Age  of  the  Roman
Republic 146-43 B.C., 9. Cambridge: Cambridge University Press, pp. 40-83.

Long, A. (2013).  The political art in Plato`s Republic.  In V. Harte y M. Lane, eds.,
Politeia in Greek and Roman Philosophy. Cambridge: Cambridge University Press, pp. 15-31.

López  Barja  de  Quiroga,  P.M.  y  Lomas  Salmonte,  F.J.  (2004).  Historia  de  Roma.
Madrid: Akal.

López Barja de Quiroga, P.M.
 (2009). “Cicerón frente a los populares. Respuesta Salvador Más”,  Gerión, 27,  

num. 2, pp. 41-50.
 (2013).  El  discurso  republicano romano.  In  C.  Fornis,  ed.,  Los  discursos  del  

poder/El  poder  de  los  discursos  en  la  antigüedad  clásica.  Zaragoza:  Pórtico  
Ediciones, pp. 129-140.

Marcello, S. (2004). M. Terenti Varronis Fragmenta omnia quae extant. Pars II: De vita
populi Romani libri IV. Hildesheim: Georg Olms Verlag.

Martínez-Pinna Nieto, J., Montero Herrero, S. y Gómez Pantoja, J. (2008). Diccionario
de personajes históricos griegos y romanos. Madrid: Akal.

18



Mitsis,  P.  (2005).  The  Institutions  of  Hellenistic  Philosophy.  In  A.  Erskine,  ed.,  A
Companion to the Hellenistic World. UK: Blackwell Publishing, pp. 464-476.

Nicolet, C. 
-  (1966).  L'ordre  équestre  a  l'époque  républicaine  (312-43  av.  J.-C.).  Tome  I.

Définitions juridiques et structures sociales. Paris: Éditions E. de Boccard.
-  (1979).  “Varron et  la  politique  de  Caius  Gracchus”.  Historia:  Zeitschrift  für  Alte

Geschichte, 28, 9, pp. 276-300.
Ossier, J.F. (2004). “Greek cultural influence and the revolutionary policies of Tiberius

Gracchus”. Studia historica. Historia antigua, 22, pp. 63-69.
Pohlenz,  M.  (2005).  La  Stoa:  Storia  di  un  movimento  spirituale.  Trad.  Ottone  de

Gregorio.  Milano:  Bompiani.  (original  (1959).  Die  Stoa  Geschichte  Einer  Geistigen
Bewegung. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht).

Rawson, E. (1985). Intellectual Life in the Late Roman Republic. Baltimore, Maryland:
The Johns Hopkins University Press.

Sacks,  K.  (1990).  Diodorus  Siculus  and  the  First  Century.  Princeton:  Princeton
University Press.

Sánchez León, Mª.L. (2004). “Pérgamo y Roma (133-130 a.C.)”. Huelva Arqueológica,
19, pp. 161-168.

Schofield, M.
- (1991). The Stoic Idea of the City. Chicago: The University of Chicago Press.
- (2006). Plato: Political Philosophy. Oxford: Oxford University Press.
Stockton, D. (1979). The Gracchi. Oxford: Clarendon Press.
Strasburger, H. (1965). “Poseidonios on Problems of the Roman Empire”. JRS, 55½, pp.

40-53.
Urbainczyk, T. (2008).  Slave Revolts in Antiquity. Berkeley: University of California

Press.
Verbrugghe, G. (1972). “Sicily 210-70 B.C.: Livy, Cicero and Diodorus”. APA, 103, pp.

535-559.
Will,  E.  (1967).  Histoire politique du monde hellénistique (323-30 av.  J.C.).  Vol.  2.

Nancy: Presses Universitaires de Nancy.
Wiseman,  T.P.  (2009).  Remembering the Roman People.  Essays on Late-Republican

Politics and Literature. Oxford: Oxford University Press.
Yakobson, A. (2006).  Popular Power in the Roman Republic. In N. Rosenstein y R.

Morstein-Marx, eds.,  A Companion to the Roman Republic. UK: Blackwell Publishing, pp.
383-400.

Zanker, P. (2013). La città romana. Roma-Bari: Editori Laterza.

6. 3. Recursos electrónicos
Hodoi  Elektronikai.  Disponible  en

http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/intro.htm (Última  fecha  de  consulta:  22
febrero 2016).

Itinera Electronica. Disponible en http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/intro.htm
(Última fecha de consulta: 15 febrero 2016).

19

http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/intro.htm
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/intro.htm

