{LECTURA ESTOICA O PLATONICA?
DIFERENCIAS DE INTERPRETACION EN LA OBRA DE LOS HERMANOS
GRACO

STOIC OR PLATONIC PERCEPTION?
DIFFERENCES OF INTERPRETATION IN GRACCHUS BROTHERS” WORK

Adur INTXAURRANDIETA ORMAZABAL
a.intxaurrandieta@outlook.com

Grupo de Investigacion Sincrisis, Investigacion en Formas Culturais GI-1919
USC (Universidade de Santiago de Compostela)

PALABRAS CLAVE: Tiberio Graco, Cayo Graco, Estoicismo, Platonismo, Varron, Diodoro
de Sicilia

RESUMEN: La historiografia moderna tiende a unificar el legado de los hermanos Graco a
pesar de que existe una corriente contraria que se origina desde la propia antigiiedad, como es
el caso de Apiano (BC 1.11-22), Diodoro (34/35.25.1) o Varrdon (Non. P.728L = Varro, De
vita populi romani, fr. 114 Riposati = 425 Salvadore). Siguiendo esta linea, Tiberio tiende al
estoicismo, dado que respeta el ideal de justicia de dicha filosofia (Erskine, 1990, p. 169),
mediante la influencia del filésofo Blosio de Cumas. Por el contrario Cayo tratara de
desestabilizar el orden establecido enfrentando a equites y senatores entre si, recreando, segun
Varrén, la destruccion de la Kalipoli de Platon (Rep. 417a-b). Nos encontramos asi con dos
corrientes y dos ciudades ideales, la estoica y la platonica, ambos conceptos diferentes
basados en la igualdad del ser humano el primero y en la funcionalidad del individuo el
segundo (Bréhier, 1910, p. 264). Trataremos de analizar estos hechos y de interpretar las
diferentes lecturas realizadas por los autores clésicos.

KEYWORDS: Tiberius Gracchus, Caius Gracchus, Stoicism, Platonism, Varro, Diodorus of
Sicily

ABSTRACT: Modern historiography tends to unify the legacy of the Graco brothers,
despite the existence of other points of view that originate from the antiquity itself, as is the
case of Apianus (BC 1.11-22), Diodorus (34/35.25.1), or Varro (Non P.728L = Varro, De vita
populi romani, fr 114 Riposati = 425 Salvadore). Following this idea Tiberius tends to
stoicism, since it respects the stoic ideal of justice (Erskine, 1990, p. 169), developed by the
influence of the philosopher Blossius of Cumae. On the contrary, Caius will try to destabilize
the established order by confronting equites and senatores with each other, recreating,
according to Varro, the destruction of Plato's Kalipoli (Rep. 417a-b). We are thus faced with
two philosophies and two ideal cities, the Stoic and the Platonic. The first concept is based
first on the equality of the human being and, the second, on the functionality of the
individual (Bréhier, 1910, p. 264). We will try to analyze these facts and interpret the
different readings made by the classical authors.

1. Introduccion

Generalmente se toma como una misma fase, una fase revolucionaria, el periodo en el
que los dos hermanos Graco ejercieron su tribunado de la plebe. Grimal (2005, p. 65) trata
como una consecucion logica la actividad politica de Cayo respecto a Tiberio. Wiseman



(2009, pp. 8-9) lo interpreta como diferentes versiones de un mismo proceso, un proceso
donde los conflictos entre las diversas ideologias politicas comienzan a aflorar en la reptblica.
Este periodo suele utilizarse para explicar los conflictos que azotaran a la sociedad romana,
sobre todo en el siglo I". Los propios autores clasicos no coinciden en su interpretacion de los
hechos. Dentro estos grupos existen partidarios y detractores. Floro y Cicerén son claro
ejemplo de ello, ambos igualan la tarea de los dos hermanos, pero el primero lo alaba,
mientras que el segundo es un claro detractor'. Podemos dividir en dos grupos a los autores
clasicos. Aquellos que unifican a los hermanos, Ciceréon (Cic. Ser. 103), Floro (2.3.15),
Plutarco (CG 1), Valerio Maximo (6.3.1d), Veleyo Patérculo (2.6.1)%. En contraposicion nos
encontramos con Apiano (BC 1.11-22) y Diodoro Siculo (34/35.25.1), que son mds proclives
a diferenciarlos. Analizaremos primero las vicisitudes de los dos hermanos para poder ver la
diferencia que hay entre ellos.

Tiberio Sempronio Graco y Cayo Sempronio Graco, hijos de Tiberio Sempronio Graco,
son educados por su madre, Cornelia, tras la muerte del padre. Ella, dado el caracter
filoheleno propio de su familia (Last, 1962, p. 20), no duda en contratar tutores griegos para
asegurar una buena educacion a sus dos hijos. El orador Diofanes de Mitilene y el filésofo
estoico Blosio de Cumas son elegidos para la tarea (Plut. 7B 20). Tanto Tiberio como Cayo
tienen a los mismos tutores y disponen, por lo tanto, de la misma educacién. Sin embargo los
dos hermanos, defienden unas ideas diferentes pese a su misma educacion. El debate sobre la
procedencia del proyecto de los hermanos, en especial de Tiberio, surge en la propia
antigliedad. Es bien sabido que en el siglo II la cultura romana, gracias a las conquistas
realizadas en Oriente, entra en contacto directo con la cuna de la cultura griega. El saber
griego no es ajeno a la ciudad latina ni a su pueblo, pues se refleja en ella misma desde el
mismo comienzo de la ciudad, sin embargo es en esta época cuando Roma llega al corazon de
la civilizacion griega y esa influencia crece de manera considerable®. Las familias acaudaladas
disponen de maestros griegos para educar a sus hijos*. Este es el caso de la familia Sempronia.

2. Tiberio y Blosio

* Ano ser que se especifique lo contrario, todas las fechas son a.C.

1 Quid tam iustum enim quam recipere plebem sua a patribus, en populus gentium victor orbisque possessor
extorris aris ac focis ageret? Quid tam aequum quam inopem populum vivere ex aerario suo? ;Que podria
resultar mas justo que devolver a los comunes sus propias posesiones de manos de los senadores, de modo
que aquella Gente que conquisté el mundo no quedara apartada de sus altares y corazones?;Qué podria ser
mas justo que el propio tesoro publico mantuviera a aquellos ciudadanos mas pobres? (Flor. 2.1.2-3). Multis
in rebus multitudinis studium ac populi commodum ab utilitate rei publicae discrepabat En muchos asuntos
el deseo de los muchos y el beneficio de la Gente no concuerda con el bien de la Republica (Cic. Sesz. 103),
cfr. Wiseman, 2009, pp.8-9.

2 i dijra (...) T'die Bpadvveig; ovx &otiv dmodpaoic, GAL' elg uev fuiv dugpotépoic Biog eic 8¢ Oavarog vmep T0d
onuov molitevouévols mErpwtal. jPor qué causa o en qué te detienes, Cayo? No hay como evitarlo: una
misma vida y una misma muerte, por defender los intereses del pueblo, nos tiene destinados el hado (Plut.
CG 1, trad. de A. Ranz Romanillos, texto original en
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/plutarque_uita Gracques/lecture/22.htm; se sefialara el
traductor en caso de existir mas de una fuente distinta en la bibliografia).

3 Graecia capta ferum victorem cepit et artes intulit agresti Latio; Grecia, conquistada, conquisto a su fiero
vencedor introduciendo las artes en el Lacio (Hor. Ep 2.1.156-157, trad. propia, texto original en
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/horace_epitresIl/texte.htm).

4 Rawson (1985, p. 76) opina que dado que poca es la informacién que hemos recibido sobre los retores
griegos en Roma, éstos debian de tener una influencia menor de la que se piensa, sin embargo, hay
suficientes indicios para creer lo contrario, como la embajada del filésofo Carnéades en el afio 155, que ante
un publico desconocedor de la retorica y el estilo griego dificilmente podria haber tenido tanta repercusion
como la que tuvo.


http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/plutarque_uita_Gracques/lecture/22.htm
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/horace_epitresII/texte.htm

La aparicion de Didfanes y Blosio y su papel como educadores nos lleva a creer que su
influencia fue importante dentro del proyecto de Tiberio. Ciceron (Amic. 37) y Valerio
Maximo (4.7.1) atribuyen la autoria de la idea al filosofo Blosio, mientras que Plutarco,
indeciso sobre el origen del factor, enumera una lista con aquellos posibles candidatos a
influir en Tiberio la idea primigenia (7G 8).

1)  Su educacion: El crecer en un &mbito heleno sin duda afect6 a las politicas de los

hermanos’.

2) Cornelia: La pertenencia de la madre a la gens Cornelia era una fuerza suficiente
para la helenizaciéon de sus hijos. Muchos sabios griegos formaban parte del
entorno de aquella familia, como Polibio o Panecio de Rodas.

3) Espurio Postumio: Compaiiero de Tiberio los celos sufridos por la fama adquirida
por éste en las campanas de Hispania le llevaron a adjudicarse la idea de la
reforma agraria como propia.

4)  Etruria: Tiberio cruz6 Etruria en su camino hacia la campafia en Hispania bajo el
mando del consul Mancino (137). Alli descubrié que en el campo la gente estaba
sufriendo a manos de los terratenientes y decidi6 actuar en consecuencia.

5) La plebe: La plebe llegd a acosar a Tiberio para que éste efectuara algun cambio
en su situacion (especialmente cuando desempeii6 el cargo de tribuno de la plebe)°.

Creemos que la influencia de Blosio fue importante en la reforma de Tiberio, pues su
politica se adectia a la concepcion que los estoicos tenian sobre la justicia, es decir, que lo
comun fuera de todos (Erskine, 1990, p. 169). Oriundo de Cumas, su nombre completo era
Cayo Blosio y pertenecia a una importante familia campana, los Blosii. Dicha familia gozaba
de una especial relevancia en su ciudad natal y en Capua, ya que en origen Blosio tenia
conexiones con la estirpe Sabelia, la dominante en las ciudades estado de Campania (Dudley,
1941, p. 94). Blosio gozaba de la ciudadania cumana y recibiria en Roma el titulo de
municeps (Dudley, 1941, p. 96). Por ello, se le concede el derecho de ser juzgado a diferencia
de algunos otros partidarios de Tiberio que no gozan de ese mismo derecho (como el propio
Diofanes, que fue ejecutado, puesto que carecia de la ciudadania; Plut. 7G 20). Blosio estudio
en Atenas como discipulo de Antipatro de Tarso’, tutor a su vez de Panecio de Rodas, férreo
defensor de la propiedad privada, pues creia que su eliminacioén desataria la ruina del hombre
(Pohlenz, 2005, p. 417). Puede que Blosio heredara de su maestro su pertenencia a la corriente
estoica, puesto que ambos tenian una buena relacion. Tras su estancia en Atenas partid a
Roma, en calidad de hospes de la familia Escévola (Cic. Amic. 2.37). Alli Blosio permanece
como tutor de los jovenes Graco y participa de forma activa en el proyecto de Tiberio, puesto
que como estoico Blosio trata de participar en los asuntos publicos (Erskine, 1990, p. 64)®.

5 Toog uév obv I pdyyovg 0bd'01 TAVD TAILO KaKS AEYOVTES Kol HIGODVIES ETOAUNoaY 0TV, G 0UK edPvEéTTATOL
TPOS apetny &yévovio Pouaiwv aroviwv kor tpoeiic 1€ kou taidevoews ékrpenods Etvyov; A los que (Tiberio
y Cayo) dio tan esmerada crianza, que con ser, a confesion de todos, los de mejor indole entre los romanos,
aun parece que se debio mas su virtud a la educacion que a la Naturaleza (Plut. TB 1, trad. de A. Ranz
Romanillos). Ossier (2004, p. 64) opina que la influencia griega en Tiberio era inexistente. En su opinion
Diodoro y Apiano escriben en griego para un publico griego, lo que hace que muchos de los actos de Tiberio
sufran de una interpretatio graeca para que un publico heleno pueda entenderlos.

6 Stockton (1979, p. 61) no cree que la razon primordial de la politica de Tiberio sea motivada por las
exigencias que la plebe pudiera tener. Yakobson (2006, pp. 383-400) analiza el poder que la plebe tenia
realmente en el gobierno de las instituciones. En un media mas informal, Aldrete (2015, pp. 28-32) analiza la
misma tematica.

7 Se desconoce su fecha de nacimiento. Se cree que muri6 entre los afios 130 y 129 (Dorandi, 1999, p. 51).

8 Segun los estoicos, el filosofo no solo debe participar en el mundo de las ideas sino también en el fisico,
puesto que el filésofo estoico, ante todo, es practico (D.L. 7.121), asi lo creia también Platon (Rep. 9.592a-b)
a quien los estoicos deben tanto. Bréhier (1910, pp. 274-275) sefiala la capacidad de los estoicos de discernir,

3



Tras el asesinato de Tiberio en el Capitolio, sus seguidores son perseguidos sin cuartel.
Aunque Astin (1967, p. 230) dude del gran alcance de la persecucion la realidad es que las
fuentes nos muestra un panorama completamente desolador:
Y aun no acabo aqui, sino que de sus amigos a unos los
proscribieron y desterraron sin juzgarlos, y a otros los prendieron y
les dieron muerte, entre los que perecio el orador Didfanes. A Cayo
Vilio lo encerraron en una jaula, y echando en ella viboras y
culebras, de este modo tan inhumano lo mataron (Plut. TG 20).
En este contexto algunos individuos no fueron juzgados o perseguidos, incluso llegaron
a ostentar cargos publicos. Es el caso de Apio Claudio Pulcro’, Publio Licinio Craso Divo
Muciano'’, Publio Mucio Escévola'' o Marco Fulvio Flaco'?. La amnistia y recompensa
obtenida por estos individuos se debe a la urgente necesidad que tenia el Senado de establecer
el orden, preservando a los partidarios mas ilustres y atacar a los deméas (Ferguson, 1975, p.
142)". En medio de todo este caos Blosio fue juzgado por su participacion en los actos.
Existen, como se ha dicho, diferentes versiones de los hechos en los autores clasicos. Plutarco
(TG 20) afirma que Publio Cornelio Escipion Nasica Serapion (pontifice méximo el mismo
afio de 133 y también en el 132) fue el juez encargado del caso, Ciceron (Amic. 11.37) y
Valerio Méaximo (3.2.12) en cambio defienden la participacion de Publio Popilio Laenas
(consul en 132) y Publio Rupilio (consul en 132). El juicio probablemente se realizara a
comienzos del afio 132", Ciceron no duda en utilizar a Blosio como ejemplo de fidelidad y
devocion, sin duda reflejo del grado de implicacion que Blosio tenia dentro del proyecto de
Tiberio. Segtn lo afirman Cicerdn (Amic. 11.37) y Plutarco (7G 20), los jueces preguntaron a
Blosio si, de habérselo pedido Tiberio, ¢l hubiera participado en la quema del Capitolio.
Blosio niega esa posibilidad, pero ante la insistencia de los demandantes responde
afirmativamente, aduciendo que Tiberio Unicamente quemaria el Capitolio si con ello el
pueblo obtuviera alglin beneficio. Blosio es perdonado y ante la amenaza de un nuevo juicio
huye de la hostil Roma (Cic. Amic. 11.37).
Tanto Pohlenz (2005, p. 541) como Erskine (1990, p. 178) catalogan a Blosio como
perteneciente a la primera escuela estoica, mas radical y mas cercana en el tiempo a la de
Zendn que a la de Panecio de Rodas®. Lo cierto es que Blosio es un revolucionario y tras el

sobre todo a partir de Crisipo, entre el mundo de las ideas y el mundo material, el estoico ve en la naturaleza
la sabiduria, pero no por ello abandona la ciudad o la politica. Segun Posidonio el hombre es ante todo un ser
sociable y se complementa de otros (Laffranque, 1964, pp. 494-495).

9 Miembro de la comision agraria en 133 y 131 (Martinez-Pinna Nieto et al., 2008, p. 107).

10 Pontifice maximo en 132 y cénsul en 131 murié6 combatiendo contra Aristonico en Asia (Martinez-Pinna
Nieto et al., 2008, p. 231).

11 Jurisconsulto y consul en 133 (Plut. 7B 9).

12 Miembro de la comision agraria en 130 y consul en 125 (Martinez-Pinna Nieto ez al., 2008, pp. 189-190).

13 El asesinato de Tiberio es un acto improvisado, espontaneo, no responde a un complot tramado durante su
mandato sino a la explosion de la tension acumulada por las medidas que tomo. El Senado traté de enmendar
la situacion enviando una embajada a aplacar a la diosa Ceres (deidad muy vinculada con la plebe), puesto
que el tribuno de la plebe era inviolable dentro del pomerium. La principal diferencia que encontramos con lo
que después le ocurrid a su hermano menor es que para entonces el Senado preveo la forma de respaldar sus
acciones dentro de la legalidad, dando origen al senatus consultum ultimum.

14 Aunque la fecha exacta del juicio no es nada clara, es imposible que éste se celebrara después del verano del
132 ya que Rupilio se encontraba en Sicilia combatiendo al autoproclamado rey Euno-Antioco. Sanchez
Ledn (2004, p. 164) cree mas factible que el juicio se celebrara bien entrado el 132, aunque no descarta la
posibilidad de que se efectuara a finales del 133.

15 Pohlenz sefiala de manera acertada que mientras que Tiberio, heredero de Blosio, promulga la igualdad de
todos los hombres, y por lo tanto su derecho al ager publicus, Panecio defendia férreamente la propiedad
privada (2005, p. 541).



fracaso del proyecto en Italia, decide huir a Pérgamo, reino que se encuentra inmerso en una
guerra civil. Su rey, Atalo III, tras su fallecimiento lega sus tierras al pueblo romano, sin
embargo las ciudades sometidas a Pérgamo no entran dentro de los margenes del testamento y
pasan a ser autdbnomas, sin necesidad de pagar tributo a Roma (Lintott, 1994a, p. 34). En este
contexto aparece un importante personaje, un hijo ilegitimo del anterior rey Eumenes II
(predecesor de Atalo). El individuo en cuestion se llama Aristonico y trata de coronarse como
sucesor oponiéndose al testamento de Atalo. Aristénico reclama sus derechos al trono y
comienza una guerra civil en la que los reinos vecinos y la propia Roma se veran envueltos,
un conflicto que dura un total de cinco afios'®. Aristonico consigue movilizar a algunas
ciudades, sin duda desilusionadas por no conseguir ningun privilegio extra en el testamento de
Atalo (Lintott, 1994a, p. 34). También se aliaron con él quienes Estrabén denomind como
heliopolitai (14.1.38) o ciudadanos del sol en alusion a las islas del sol aparecidas en la utopia
de Yambulo, mencionado por Diodoro (2.55-60). El culto al sol estd muy extendido en la
region y se vincula a la justicia (Sanchez Ledn, 2004, p. 164). Los heliopolitai son una masa
disconforme de esclavos y campesinos empobrecidos que se unen a Aristonico a cambio de
promesas de tierra y ciudadania. Parece que Blosio acude a Asia convencido de la posibilidad
de continuar con el proyecto comenzado en Italia, pero, ;cudl es ese proyecto?, ;/qué tipo de
ideas tiene Blosio?, ;cual es su meta? Es dificil saberlo, debido a la escasez de las fuentes y
¢stas, poco o nada tratan las intenciones del filosofo. A pesar de ello podemos deducir con
seguridad que Blosio era un hombre de ideales, puesto que tras haber escapado de la condena
en Roma y del ambiente tan cargado que habia en la ciudad hacia su figura, decide huir a un
lugar que se encuentra sumido en una guerra.

En cuanto a Tiberio, la influencia de este tutor es palpable en sus reformas, pues su
prioridad es la de procurar tierra a aquellos que no la tienen y pertenece por derecho. El ager
publicus sufre un cambio sustancial con el paso del tiempo. Durante la expansion de Roma
por la peninsula italica, en los siglos IV-III, los romanos adquieren la costumbre de repartir el
territorio conquistado entre los soldados. Estos no son duefios de esas tierras, aunque tienen
derecho a organizarla y a administrarla como lo crean conveniente. Segiin Stockton estos son
los requisitos que desembocan en el nacimiento del possesor, una persona que posee la tierra
pero no es duefio de la misma aunque sus hijos tengan el derecho a heredarla (Stockton, 1979,
p. 206). En el derecho romano existe una clara diferenciacion entre lo publico y lo privado,
pero gracias a las leyes de Tiberio dichos parametros no llegan a definirse legalmente de
forma clara, creando una gran confusion (Lintott, 1994b, p. 63)"". Con el paso del tiempo las
tierras pasan a ser controladas por grandes terratenientes que se aduefian de los terrenos de los
pequetios agricultores. Para el siglo I Plinio afirma (Nat. 18.35) que los grandes propietarios
hunden a Italia, y que el mismo mal se extendia hacia las provincias pues seis personas
poseian la totalidad del norte de Africa'®. La inexorable expansién romana no favorece al
campesinado, puesto que la llegada de esclavos obstaculiza el empleo de trabajadores libres
asalariados. El campesino romano no puede competir con la gran cantidad de esclavos que
llegan a Italia y Sicilia y se moviliza en masa a las grandes ciudades, donde malviven

16 Tras el asedio de Estratonicea Aristdnico es capturado en 130, su legado sin embargo continta hasta el
siguiente afio cuando el cénsul M. Aquilio sofoca los tltimos reductos de la rebelion (Will, 1967, p. 353).

17 Los propios possesores crean esta situacion dado que lo que concierne a la ley de Tiberio es la tierra publica
y no la privada, sin embargo con el tiempo algunas de las tierras publicas y privadas se mezclaron entre si,
dificultando el proceso (debido a su utilizacion para asegurar dotes o como garantia de alguna transaccion,
por ejemplo).

18 Uerumque confitentibus latifundia perdidere Italiam, iam uero et prouincias sex domini semissem Africae
possidebant. Texto original en http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/pline_hist nat 18/ligne05.cfm?
numligne=8&mot=Africae


http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/pline_hist_nat_18/ligne05.cfm?numligne=8&mot=Africae
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/pline_hist_nat_18/ligne05.cfm?numligne=8&mot=Africae

aumentando de esta forma el malestar general. La situacion debia de ser alarmante, pues
solamente en un contexto semejante pueden llegar a entenderse guerras de esclavos como las
dos acaecidas en Sicilia' u otros levantamientos serviles de menor repercusion pero que
fueron bastante numerosos en este periodo®. En un contexto tan caotico, Tiberio decide actuar
mediante las siguientes leyes:

e Ley agraria: Se tratdé de renovar la Lex Licinia, del afio 377, que denegaba la
posesion de ningun ciudadano a mas de 500 iugera de tierra (un iugerum era una
parcela de tierra que un buey podia labrar durante toda una jornada). Se afiadi6 a
esta ley la obligacion de dotar a cada hijo con 250 iugera, para asi evitar disputas
familiares. Se instauraria también una comision especial de tres hombres que
ostentarian el cargo anualmente y que tendrian la funcion de repartir el resto de las
tierras sobrantes entre los pobres (Ap. 9)*.

e Ley militar: Tiberio tratd de restar el periodo de reclutamiento en la milicia. Al
carecer del suficiente apoyo la medida no fue aprobada (Plut. 7G 16).

e Ley judicial: Se quiso conceder a la plebe el derecho a apelar a los jueces. Incluso
sumo6 el mismo niimero de jueces del orden ecuestre a los que ya se encontraban,
del orden senatorial. Esta medida también carecié del suficiente apoyo y no fue
aprobada (Plut. 7G 16).

Encontramos dos claros bloques en las propuestas de Tiberio, por un lado la ley agraria,
y por el otro la militar y judicial, que no son aprobadas. Todas estas leyes son emitidas en el
afno 133, pero el segundo bloque se propone poco antes del asesinato de Tiberio. Estas leyes
populares responden a un intento de acercamiento de Tiberio hacia la plebe frente al cada vez
mayor acoso que sufria por parte de muchos senadores (Plut. 7G 16):
Por lo que hace a Tiberio, bajo a la plaza, y mostrandose abatido,
pedia con lagrimas amparo a los ciudadanos, después, diciendo que temia
que en aquella noche arrasaran los enemigos su casa y le matasen, de tal
modo los inflamo, que muchos formaron como un campo alrededor de su
casa y pasaron alli la noche haciéndole la guardia.

3. Cayo

Mientras que en Roma Tiberio ejerce el cargo de tribuno de la plebe, Cayo se encuentra
en la peninsula ibérica como tribuno militar (134-132) bajo las 6rdenes de Publio Cornelio
Escipion Emiliano en el asedio de Numancia. Como tribuno militar el deber de Cayo, junto
con otros cinco tribunos, era el de ayudar en la gestion de la legion a la que se encontraban
asignados. El tribunado militar era el primer cargo dentro del cursus honorum y por lo tanto la
primera actividad politica de Cayo. La ausencia de auxilio por parte de Cayo hacia su
hermano puede interpretarse de distintas maneras. Bien podemos suponer que su apoyo no
hubiera servido de mucho dado el escaso peso politico que tenia (tenia 21 afios en el afio 133

19 Las denominadas Guerras Serviles, que estallaron en Sicilia. La primera a manos del caudillo Euno alrededor
del afio 138 hasta el 132. La segunda, acaudillada por Triféon y Atenion, entre el 104 y el 100. Movilizaron
una cantidad ingente de esclavos y también fueron apoyados por el campesinado empobrecido de la isla pues
deseaban una mayor independencia politica (Verbrugghe, 1972, p. 541).

20 El Atica (D.S. 34/35.2.19) y Atenas (Oros. 5.9.5), Delos (D.S. 34/35.2.19; Oros. 5.9.5), Minturno (Oros.
5.9.4), Roma (D.S. 34/35.2.19) y Sinuesa (Oros. 5.9.4) se ven involucradas en levantamientos de esclavos
bastante importantes, aunque fueron rapidamente sofocados por temor a que los acontecimientos de Sicilia
volvieran a ocurrir.

21 La comision durara dieciocho afios (entre el 133 y el 116) segin Apiano (1.27). Como sefiala Lopez Barja de
Quiroga (Loépez Barja de Quiroga y Lomas Salmonte, 2004, p. 116-117) tras la muerte de Cayo en 121 la
faccion antigracana obstaculiza las labores de la comision hasta su desaparicion, junto con la creacion en 111
de la Lex Thoria, la cual privatiza el ager publicus que en aquel momento ocupaban los particulares.

6



y una carrera politica apenas comenzada), o que no quiso participar en un proyecto que se
sustentaba en unas ideas que no compartia. Pero, jacaso Cayo no sigue las pautas de su
hermano mayor una vez que comienza su andadura politica? La respuesta es ambigua, puesto
que Cayo prosigue con alguna politica de Tiberio, por ser su hermano menor y heredero de
cara al publico, pero no centra su base en las mismas ideas. ;Por qué entonces Cayo no ayudo
a Tiberio cuando lo necesitaba?, jera impensable que Cayo abandonara sus deberes para
llegar a Roma en ayuda de Tiberio? No, dado al caracter de Cayo. Llego a hacer algo parecido
en el afio 126, cuando era cuestor en Cerdefia a las 6rdenes del consul Lucio Aurelio Orestes.
En el caso del afno 126, el consul fue destacado a la isla puesto que sus habitantes se rebelaron
contra el dominio romano. Mientras tanto la capital vivia una situacion tensa, y la figura de
Cayo Graco era temida por la influencia que tenia. Con esa intencion el Senado decret6 que
las tropas tenian que retornar, pero que el consul debia permanecer en el lugar para evitar
futuras insurrecciones, aunque la verdadera intencion de la medida era el mantener a Cayo
lejos de la ciudad el mayor tiempo posible. Sin embargo Cayo desobedecio las ordenes y
volvio a Roma. Sus enemigos interpretaron el gesto como una debilidad y lo aprovecharon
para atacarlo, puesto que incluso sus partidarios comenzaron a dudar de ¢l tras el abandono de
una funcion publica. Sin embargo parece que la capacidad oratoria de Cayo bastd para calmar
la situacién®. Consiguié convencer a los censores de que él fue el agraviado y de la necesidad
que tenia de defender su imagen en Roma (Plut. CG 2). Este episodio refleja el temperamento
de Cayo. De una manera imprudente accede a Roma para defenderse a si mismo en un juicio
poco favorable y lleno de enemigos. Incluso su herramienta mas importante, la plebe, recelaba
de sus acciones, aunque consigui6 salir airoso de aquella situacion, por lo que podemos
afirmar, teniendo en cuenta todos los factores adversos que tenia en este caso, que era un
hombre impulsivo. Tras reflexionar sobre este episodio nos preguntamos, ;por qué no ocurre
lo mismo siete aflos antes, cuando su hermano se encuentra en dificultades en Roma? En el
126, Cayo percibe que la influencia de la que goza en la capital puede menguar y decide
volver a Roma para restablecer su posicion, en una accioén un tanto temeraria, de la cual se
salva gracias a su excelente capacidad retdrica, heredada de sus tutores. En su tribunado
militar en cambio su carrera politica aun estd comenzando, pero su ideario no coincide con el
de su hermano. ;Por qué sino permanece Cayo tanto tiempo sin responder al asesinato de su
hermano cuando ¢l debia ser el heredero politico de Tiberio? Plutarco menciona que Cayo
permanece fuera de la politica dada su juventud y su imposibilidad para reaccionar, aunque
admite que hay gente que opina que Cayo no compartia la vision de Tiberio (Plut. CG 1).
Dado el caréacter temperamental de Cayo es bastante probable que volviera a Roma en defensa
de su hermano si en verdad hubieran compartido ideario.

Encontramos mas ejemplos sobre el caracter de Cayo en Plutarco. El autor menciona
(CG 12-13) dos relevantes episodios. El primero de ellos acontece en las preparaciones de la
celebracion de una lucha de gladiadores®. Algunos magistrados mandaron construir una serie
de corredores para poder arrendarlos y asi poder lucrarse con el espectaculo, en contra de la
costumbre establecida para estos eventos. Disgustado, Cayo intenta convencer a los
magistrados de desmantelar dichos corredores para que la plebe pueda disfrutar del combate.
Tras hacerle caso omiso, Cayo decide actuar por su cuenta. La noche anterior al combate
acude al Foro con un grupo de operarios y desmantelan los corredores. Al dia siguiente, tras la

22 Aunque Cayo Graco gozaba de un gran talento en la oratoria (Plut. CG 2), no llegaria a ser un verdadero
orador seglin lo entendia Caton, puesto que sus discursos causaron un gran dafio a la reptblica (Pedro Lopez
Barja de Quiroga (2013), 130-131).

23 En época republicana y hasta la construccion del anfiteatro Flavio estos espectaculos se celebraban
generalmente en el Foro. Zanker (2013, p. 38) nos muestra un plano detallado del lugar con la arena, que se
construia utilizando tablas de madera para este tipo de actos y tras acabar volvia a desmontarse.

7



sorpresa inicial, la plebe alaba la reacciéon de Cayo pero sus colaboradores mas cercanos
(algunos patricios) le recriminan su comportamiento temerario y violento y debido a este
altercado Cayo perdid el apoyo necesario para ocupar su tercer tribunado. Segun Plutarco,
Cayo obtuvo muchos votos pero de alguna forma consiguieron sabotear la candidatura,
aunque el autor no lo confirma.

Lo cierto es que llevo muy mal el desaire, y a los contrarios, que se le rieron, se dice haberles
respondido, con mas aires del que convenia, que reian con risa sardonica, por no saber cudn espesas
tinieblas les habia preparado con sus providencias (Plut. CG 12).

Este episodio refleja cual era la base de la politica de Cayo, el favor de la plebe y su
separacion frente a quienes no pertenecian a esta?’. El siguiente relato trata de la eleccion del
consul Opimio, contrario a Cayo y descrito por Plutarco como vardn inclinado al gobierno de
pocos, y de grande influjo en el Senado (CG 11). El objetivo de Opimio y de los enemigos de
Cayo era el de derogar las propuestas hechas por éste. Parece que tuvieron una especial
relevancia en la creacion de una colonia en Cartago, puesto que el proyecto no sigui6 adelante
por falta de apoyo. Con estas acciones los enemigos de Cayo trataban de enfurecerlo para que
cometiera alguna estupidez. Parece que Cayo aguant6 durante un tiempo, pero, presionado por
sus amigos y por su compaiiero Fulvio, le hizo frente al consul. Cuando éste iba a derogar las
leyes de Cayo, el lictor Quinto Antilio es asesinado por lo partidarios de Cayo. Plutarco habla
sobre el enfado de Cayo por haber dado al enemigo la excusa que necesitaban (CG 13).
(Como podemos interpretar el episodio? El hecho de que Opimio y sus partidarios intenten
que la paciencia de Cayo se agote nos sugiere un caracter impulsivo, una debilidad que sus
enemigos quieren aprovechar.

Los ejemplos tratados (el abandono de la cuestura, el sabotaje realizado contra unos
magistrados en el espectaculo de gladiadores y el tumulto de Opimio) nos reflejan a una
persona impulsiva, pero que no por ello deja de ser consciente del entorno y la situaciéon en la
que se encuentra. En el primer caso, aun abandonando su puesto y habiendo recibido el
rechazo de sus partidarios es plenamente capaz de defenderse en un discurso y haciendo
parecer que el damnificado fuera ¢él. En el caso del tumulto de Opimio €l (presionado por su
circulo mas cercano) es quien decide realizar alguna accion en contra del consul. Los
enemigos de Cayo son conscientes de su caracter y tratan de explotar esa faceta para su propio
beneficio.

Tras determinar el cardcter de Cayo analicemos sus propuestas. El hermano menor sin
duda se encuentra con una situacion similar, la comision para la reparticion de la tierra (creada
por Tiberio) sigue en funcionamiento tras su muerte, aunque con un escaso poder. Cayo
enfoca la solucion desde un prisma distinto al de su hermano, un enfoque de acuerdo con sus
prioridades. Estas son las reformas de Cayo:

e Agraria: Para repartir el ager publicus entre los ciudadanos mas pobres (Plut. CG
5).

e Alimenticia: Reorganizacion del precio de los alimentos para que los mas pobres
tengan la capacidad de acceder a ellos (Plut. CG 5)>.

e Asia: Los impuestos sobre la provincia de Asia, provincia que mayores beneficios
ingresaba al erario publico romano, pasarian a las sociedades de publicanos
romanos y no a las sociedades provinciales. Esta medida debi6o de acercar mas al
orden ecuestre a su causa, compuesto mayoritariamente por miembros de dichas

24 Salustio describe la victoria de Opimio sobre Cayo como la victoria de la nobilitas frente a la plebs (Sal. Jug.
16.2, 42.1-4). Plutarco sefiala a Opimio y sus aliados como dliyapyixoi (Plut. CG 11.2, 14.2).

25 Nicolet (1979, p. 297) matiza que toda la poblacion tenia derecho a su racion, aunque en la practica soélo los
mas pobres se beneficiaban de ella.



sociedades de publicanos (Lopez Barja de Quiroga y Lomas Salmonte, 2004, p.
115).

e Ciudadania: Permitir a los latinos la ciudadania durante su segundo tribunado en
122 (Plut. CG 8) junto con el resto de los habitantes de Italia (Plut. CG 5).

e Colonias: Creacion de colonias en Tarento y Capua (en su segundo tribunado en
122) (Plut. CG 8) junto con otras mas (Plut. CG 6).

e Desconocidas: Tras retornar de Cartago en 122, Cayo propone una serie de leyes
que se desconocen (Plut. CG 12).

e Infraestructuras: Construccion de nuevos caminos y graneros (Plut. CG 6)*.

e Judicial: Se castigaria a los jueces que se dejaran sobornar, pues parecia una
costumbre muy extendida (Lopez Barja de Quiroga y Lomas Salmonte, 2004, p.
114). Se anadieron 300 hombres del orden ecuestre a los 300 que ya ostentaban el
cargo de jueces y que pertenecian al orden senatorial (Plut. CG 5).
e Militar: El erario publico se encargaria de la reparticion del vestuario necesario
sin que ello afectase al stipendium de los soldados. No se podria reclutar a menores
de 16 anos (Plut. CG 5).

e Sobre el cargo: Si un magistrado era privado por el pueblo de su cargo no podria
volver a ser elegido. Si un magistrado desterraba o condenaba a un ciudadano sin
un juicio previo seria depuesto (Plut. CG 4).

Como puede apreciarse, la actividad politica de Cayo fue mayor que la de su
hermano®’. A diferencia de Tiberio, Cayo fue tribuno durante dos afios (123-122), por lo que
disponia de un mayor marco temporal. De igual modo rescaté parte del proyecto politico de
su hermano, dado que era su heredero politico directo, aunque sus intenciones fueron otras.
Dentro de las diferentes propuestas se aprecia un claro matiz populista, puesto que la plebe es
la base del poder de Cayo y como tribuno de la plebe se vuelca en su bienestar®™. Con la
finalidad de que no vuelva a ocurrir acto semejante al que su hermano y sus partidarios
sufrieron, Cayo promulga unas leyes que protegen al ciudadano de los posibles abusos que un
magistrado pueda cometer. Sin embargo la ley que mas polémica suscitod en general fue la lex
iudicaria. Con esta ley Cayo no hace mas que acrecentar la tension existente entre el orden
senatorial y el ecuestre”. La lex iudiciaria del 122 es tomada por Diodoro (34/35.25.1) y
Varréon (Non. P.728L = Varro, De vita populi romani, fr. 114 Riposati = 425 Salvadore) como
el primer episodio de disputa civil que ocurrié en Roma®. Detengdmonos en estos dos autores

26 Nicolet (1979, p. 299) ve en la construccion de graneros la busqueda de una regularidad en el avituallamiento
del grano que la poblacion debia recibir.

27 No habia nada que no cambiara, no dejaba nada tranquilo, nada sin inquietud, en definitiva no mantenia nada
en su sitio (Vell. 2.3.6).

28 Las leyes sobre el alimento, el reclutamiento, la ciudadania tienen como objetivo el acercamiento de la plebe
a la politica de Cayo, politica interpretada como “demagoga” por una larga tradicion historiografica (Nicolet,
1979, p. 298).

29 Estos dos grupos tuvieron varios enfrentamientos importantes antes de la llegada de Cayo (lex Claudia del
afio 218). Nicolet (1966, p. 286) cree que los conflictos surgidos entre los dos grupos no se sostienen en
disputas econémicas ya que ninguno de los dos grupos se especializa en un sélo dmbito econdmico, sin
embargo Ferguson (1975, p. 139) opina que el orden senatorial tratd de frenar la expansion del orden ecuestre
relegando sus actividades econdmicas al comercio y no al campo y a la explotacion de la tierra, propias de los
senadores.

30 La ley, promulgada por Cayo Graco, tratd de desestabilizar el sistema de gobierno. Lintott (1994b, p. 81)
afirma que la intencion de Cayo no era la de destruir el Senado, mas bien buscaba destruir el monopolio del
poder que ejercian. Esta lucha sera la causa del primer enfrentamiento civil romano segiin Varrén (Non.
P.728L = Varro, De vita populi romani, fr. 114 Riposati = 425 Salvadore) o Diodoro (34/35.25.1) pues Cayo
crea un sistema de “dos cabezas” (biceps). La palabra bicipitem utilizada por Varron despierta la curiosidad

9



y sus interpretaciones de los hechos.

4. Interpretaciones
Sobre la lex iudicaria Diodoro dice:

Graco dirigiéndose ante la asamblea con la intencion de destruir a la
clase dirigente, y estableciendo el gobierno popular, habiendo llegado el
turno de compadecer y ser util para todas las partes, ya no disponia de
comparieros de armas sino mas bien de patrocinadores de sus propios
planes audaces. A juzgar por lo que parece, soborna a cada uno con la
esperanza de obtener ventajas para los particulares, apoyando las leyes
propuestas. Como quiera que sea, elegidos los caballeros como jueces, el
inferior (los caballeros) obtiene el poder sobre la parte ciudadana mas
fuerte (los senadores). Siendo (los senadores) los mejores para el consejo,
rompe la armonia existente entre los caballeros y senadores, y la multitud
(la plebe) reacciona contra uno y otro. Adueriada la discordia de todos,
Cayo se aprovecha para conseguir su propio beneficio, haciendo uso
reprochable del tesoro publico con gastos inoportunos conllevando a que el
pueblo se aparte de la rectitud y lo vea a él como lider. Habiendo olvidado
administrar las provincias contra la arrogancia de los recaudadores, junto
con los gobernantes, provoco el odio de los lugarefios hacia los justos (la
dominacion romana). Estos fatidicos hechos corrompieron las costumbres y
también a la soldadesca, guiando desde un principio a la ciudadania a la
desobediencia. Sin duda habiendo dirigido con altivez se resisten a las leyes
(la plebe), y la conducta destructiva que estaba al margen de la ley sumerge
a la ciudad en un nuevo entorno de destruccion’'.

Este fragmento concuerda en la obra de Diodoro con la Primera Guerra Servil (140/138-

132). El enfrentamiento entre caballeros y senadores es parte de la explicacion que da
Diodoro para las pérdidas que la republica sufrid6 en la guerra. Diodoro atribuye este
enfrentamiento a la promulgacion de la lex iudicaria de Cayo*”. Diodoro no encuentra otra
explicacion que la del desacuerdo interno para las constantes derrotas que los romanos sufrian
en Sicilia®*. Acrecentada asi la hostilidad entre esas dos facciones Diodoro ve en ello el reflejo

31

32

33

de Nonio, fuente por la que se nos ha transmitido la informacion. Nicolet (1979, p. 278) opina que la
pertenencia de Cayo Graco a la mencionada ley es indudable, aunque no se especifique en la frase su
pertenencia: iniquus equestri ordini iudicia tradidit ac bicipitem civitatem fecit, discordiarum civilium
fontem.
‘Ot 6 Tpdryog dnunyoprioog mept 100 KaToADOOL CPIOTOKPOTION, ONUOKPOTIOY O OVOTIOOL, KOL EPIKOUEVOS THG
GmAVTOV EbypnoTiag TV uep@V, 0DKET GUVAYOVIGTAS AN Kabdmep avbévtag elye TovTovg VIEp TijG idiag
0Aung. Aedekaougvog yop Ekaotog taig idloug EAmionw ¢ Vmep idiwv Gyaldv @V glopepousvov vouwy
Eroyog v mavra kivvvov vmousverv. TOV uv yop ovyintikdv 1o dikdlerv dpeldusvoc kol dmodeicog Todg
ITRElS KPITAS, TO XEIPOV TG MOMTEIOG TOD KPEITTOVOS KUPLOV EMOINTE, KOI THY TPOVTAPYOVEAV T COVEIPLQ
PO TOVG IATEIG TUUTVOIOY O100THOAS Popdy TOV GYlov KOT  GUEOTEPOV KOTECKEVAOTE, 010, 08 TS TAVIWY
O1(00Ta0LOS EAVTQ OVVACTEIOY KOTOOKEVALWY KAl TO KOIVOV TOUIEIOV EIC aloypos Kol GKAIPOVS JOTAVOS KOl
XOPITAS GVOAITKWV EIC §AVTOV TAVTOS GIOPAETELY ET0INTE, KAl Tfj UEV TV ONUOCLOVADY TOAUN Kal TAsovelio
T0G EMapyiog OTOPPIYoS EMECTATATO TOPO. TV VIOTETOYUEVDV IKOIOV UICOG KOTO. THGC NYEUOVIAS, TOIG 08
OTPATIOTOIS 010 TAV VOUWY TO TS GPYoias Gymylic GVOTHEPS KOTOXOPLoGUEVOS Amelbelay Kol dvapyioy
elanyayev gig v moliteiayv. TV yop GpyovIwV KoToppovioos KoTeéoviortotol Kol TV VOUwy, &k 0¢ To0TwV
TV €00V 6AE0pio¢ Gvouio kai molews avozpomn yiverour (34/35.25.1; trad. propia).
La mayoria de los terratenientes eran del orden ecuestre, y como éstos actuaban como jueces cuando los
cargos derivados de los asuntos provinciales fueron llevados en contra de los gobernadores (de orden
senatorial), los magistrados comenzaron a temerlos; of wlelotor yap @AV KTNTIOP@WV IATEIS OVTES TAV
‘Pouaiowv, kol kpital T0Ig Gmo TV EXOPYIDY KOTHYOPOVUEVOLS GTPOTNYOIS YIVOUEVOL, POPEPOl TOIG Apyovaty
orijpyov (D.S. 34/35.2.1-3).
Aunque Diodoro cometa un error cronologico, Urbainczyk (2008, p. 11) apunta a que las disputas entre el

10



de la causa principal del desacuerdo, pero, en palabras de Sacks (1990, p. 211) no por ello
critica al orden ecuestre, sino mas bien especifica su rango respecto a los senadores, un rango
inferior**. La hostilidad que se refleja hacia la persona de Cayo junto a los caballeros, es
palpable. Con la lex iudicaria Diodoro afirma que Cayo trata de acrecentar el malestar,
romper la Zounvoio (armonia) establecida entre las dos clases y asi poder controlar al pueblo
para su propio beneficio. Acusa a Cayo de abandonar las provincias de Hispania y Galia al
expolio por parte de los publicani, aunque nunca llegara a ocurrir®. Se le atribuye también un
gasto innecesario de las arcas publicas®® y de realizar reformas que cambian las costumbres
militares, como la ya citada sobre el reclutamiento®. Los principales implicados en este
fragmento son la oligarquia conservadora, heredera y responsable del mantenimiento del mos
maiorum 'y Cayo (Botteri y Raskolnikoff,1983, p. 61). Sin embargo Busolt (1890, p. 406, non
vidi; Botteri y Raskolnikoff, 1983) postula que la palabra 7o yeipov aludirda al elemento
inferior, dada la eterna animadversion que tendria el senado y la plebe en la historia de Roma,
el orden de los caballeros perderia su denominacion propia entrando en el grupo contrario al
de los senadores, es decir, el de la plebe*®. Autores clasicos como Cicerdn (Leg. 3.19), Salustio
(Jug. 42.1) o Plinio el Viejo (Nat. 33.34) relacionaban al orden ecuestre con la plebe aunque
puede que esta separacion se provocara precisamente por la lex iudicaria. La fuerza que Cayo
obtenia era un serio problema, y aunque el Senado intentd fortalecer los vinculos con los
caballeros, le fue imposible deshacer lo que el tribuno ya habia conseguido (Botteri y
Raskolnikoff, 1983, p. 66). Cayo se convierte entonces en un agitador porque ataca todos los
pilares que componen la res publica: leyes, tribunales, el tesoro, las provincias y las alianzas
extranjeras son controladas por el populus romano, y si esas bases caen se desataria la
anarquia®.

En cuanto al contexto, la dominacion ejercida sobre la isla de Sicilia se vera en conflicto
en el ideario de Diodoro por culpa de la ley de Cayo, aunque ésta no sera promulgada hasta
diez afios después del fin del conflicto servil. El error cometido por Diodoro afecta a una de
las causas que nos ofrece como parte de la ineficacia del 6rgano dominador romano. Al estar
en desacuerdo, los caballeros y los senadores ponen en peligro el mismo control sobre la isla
pues los esclavos derrotan una y otra vez a los ejércitos romanos. Pero el anacronismo no
significa que Diodoro no tenga razén. La hostilidad entre las dos clases es anterior a la
reforma de Cayo, ya que los intereses de ambos grupos chocaron en mas de una ocasion en la
isla (DS 34/35.2.1-3). Por lo tanto Diodoro utiliza una ruptura palpable entre los dos ordines,
es decir, el afio 122 a.C. y la lex iudicaria para dar peso a uno de sus argumentos, pues los
esclavos no son mejores que los romanos y les es imposible vencer a hombres libres y

orden ecuestre y el orden senatorial tendrian mucho que ver, pues los intereses entre ambos bandos eran
enfrentados muchas veces.

34 En 37.8.1-3 Diodoro elogia a Publio, un caballero, por sus labores realizadas en Sicilia, pero no por ello
elogia a todo el ordo, sino mas bien a un particular. El rechazo de Diodoro radica en las consecuencias de la
lex iudicaria, es decir, en que un estamento inferior como es el de los caballeros, se establezca como igual de
Uuno superior.

35 F 116 = D.S. 5, 25-32. FF 55-58, del cuarto libro de Estrabon. FF 15-18 = Athen. 4, 151-154 y 4, 246;
Strasburger, 1965, p. 47, n. 69.

36 Floro (2.1.3) nos transmite parte de su discurso donde exhorta a la plebe a que ellos mismos deben ser
quienes utilicen el erario publico. Quid tam aecum quam inopem populum vivere ex aerario suo?

37 El ejérceito, como parte fundamental de la sociedad romana y base de su poderio deberia, en teoria, mantener
sus tradiciones, las cuales la han llevado a ser lo que era. La decadencia y la pérdida del mos maiorum se
refleja primero en el ejéreito, y después, por extension, en la politica (Botteri y Raskolnikoff, 1983, p. 72).

38 To Jdnuotikov engloba tanto a caballeros como a la plebe. En ocasiones Ciceron refiere al pueblo como
equites (Pedro Lopez Barja de Quiroga, (2009), p. 45).

39 Salustio (Hist. 1.48.13) menciona estos pilares en el contexto del gobierno tiranico de Sila, aunque también
pueden adecuarse al contexto gracano. Leges, iudicia, aerarium, provinciae, reges penes unum.

11



mejores sin la justificaciébn que proporciona la desunion. Diodoro ejerce asi la influencia
estoica recibida de Posidonio y critica una ley que no se asemeja al ideario estoico. Como ya
hemos sefialado, con la llegada del estoicismo medio el radicalismo de Zenéon es
abandonado®. Como sefiala Pohlenz (2005, p. 417), Panecio defiende la propiedad privada vy,
aunque pudiera albergar cierto aprecio, es bastante probable que se mostrara contrario a las
reformas de Tiberio y Cayo. La critica de Diodoro sobre la lex iudicaria procede en origen de
Posidonio, quien seguia las ordenes de autoridades senatoriales y por lo tanto era contrario a
la orden ecuestre (Strasburger, 1965, p. 41)*.

Centrémonos ahora en Varron. El autor ve en la reforma de Cayo el comienzo de las
disputas civiles: Los injustos de la orden ecuestre se hacen con el control de los juzgados creando
una ciudad bicéfala, fuente de todas las discordias civiles (traduccion propia)*. ;Por qué en este
momento?, ;por qué con la reforma de Cayo? A diferencia de Varrén, Lucio Ampelio (26)
divide en cuatro las sediciones sufridas, la primera sera la producida por Tiberio y la segunda
por su hermano Cayo®. Entonces, ;por qué Varron opta por el segundo? En cierta manera
Agustin de Hipona (CD 19.3) nos responde a la pregunta: Asi la Academia Antigua imparte estas
enserianzas, ensenianzas que Varron le debe a Antioco, maestro de Ciceron y de él mismo, aunque en
ocasiones Ciceron se asemeje mds a un estoico que a alguien préximo a la Academia Antigua™.
Agustin adscribe a Varrén como perteneciente a la Academia Antigua y esto significa que
comparte la filosofia platonica. Segun Wiseman (2009, p. 184, n. 51), no hay persona mas
alejada que Tiberio del concepto que Platon desarrolld sobre el tirano. Plutarco enumera las
virtudes de la persona®, e incluso Ciceron admite la excelencia moral de Tiberio cuando la
situacion lo requeria®. Esta idea se refleja en Varron, que separa de este modo a los dos
hermanos.

Nosotros encontramos algin paralelismo entre Cayo y Platon. Cayo responde a la idea
de filésofo-gobernante que tenia Platon, pues éstos solo gobiernan por necesidad de hacerlo,
no por placer (540a-b), y Cayo, segiin Plutarco (CG 1), deniega el acceder a la politica hasta
que surge el imperativo de hacerlo. El origen de la ciudad se remonta a la necesidad que tiene
el hombre de ayuda para su subsistencia. Este, en su estado mas primitivo, descubre que su
unico trabajo no basta para poder saciar sus necesidades basicas, por lo que decide recurrir a
otros. Comienza de esta forma la cooperacion entre distintas gentes que se retinen en un solo
lugar (369b-c). Cada grupo contribuye de distinta forma seglin sus caracteristicas especiales,
categorizandose éstos en tres clases, los productores, los auxiliares y los guardianes*. Los

40 A diferencia de Blosio que decide viajar a Pérgamo tras su fracaso en Italia.

41 El mismo autor sefiala que Posidonio sigui6 a los estoicos Rutilio y Tubero, ambos renegados pertenecientes
al ambito gracano (Strasburger, 1965, p. 41, n.16).

42 Iniquus equestri ordini iudicia tradidit ac bicipitem civitatem fecit, discordiarum civilium fontem (Marcello,
2004, p. 127).

43 Seditiones in urbe quattuor: prima seditio Tiberi Gracchi quem de iudiciariis et agraris legibus statum
civitatis moventem Scipio Nasica facta manu in Capitolio oppressit; secunda seditio [C.] Gracchi fratris
eius quem ob similes largitiones novos motus excitantem Opimius consul cum Decimo Bruto Callaecio
socero eius convocatis ad pilleum servis in Aventino monte oppressit (Marcello, 2004, p. 128).

44 Haec sensisse atque docuisse Academicos veteres Varro adserit, auctore Antiocho, magistro Ciceronis et suo,
quem sane Cicero in pluribus fuisse Stoicum quam veterem Academicum vult videri.

45 Emeixelo, npaotns (Plut. TG 2.4), avopoyobia, dikoiootvy, mpog Tas Opyos EmUELELQ, TPOS TOS HOOVOS
éyrparero, (Plut. TG 3.1), ebralia, avipeio (Plut. TG 4.4), to ovverov kai dvdpeiov (Plut. TG 5.1).

46 Aequitas, pudor (Cic. Agr. 2.31) o gravitas, eloquentia, dignitas (Cic. Har. 41).

47 Durante la obra los distintos grupos cambian de nombre, dando al lector la sensacion de que verdaderamente
se encuentra ante una charla espontanea y no una construccion politica meticulosamente creada. Tras 414b el
término utilizado hasta ahora para los guardianes, émxotpoug, sera utilizado inicamente para designar a los
auxiliares. Para no dificultar la lectura denominaremos a la clase que se encarga de la produccion de los
bienes como productores, a la clase que se encarga del aspecto militar de la ciudad como auxiliares, y por

12



primeros responden a la necesidad de union del ser humano. Tras unirse formaran la llamada
ciudad primitiva. Pero surgiran nuevas necesidades a medida que la ciudad crece, como
saquear a los vecinos para conseguir mayores recursos, o la necesidad de defenderse de los
vecinos. Asi nace la clase de los auxiliares. Estos seran seleccionados segun sus cualidades
naturales (374e y sigs.) y deben poseer una naturaleza filosofica (375e-376a), puesto que de
los auxiliares procederan los guardianes, la siguiente y ultima clase®. Los mejores auxiliares,
es decir, los de mayor edad y sabiduria, seran elegidos para gobernar en la ciudad (412b-e)
tras observar su conducta durante toda su vida y asegurarse asi de que no vacilan en su
devocion por la patria (412d-e), este ultimo grupo sera el reflejo del filésofo, quien puede
gobernar o aconsejar al gobernante®. Estos grupos se conectan entre si y un individuo puede
acceder de uno a otro en funcion de sus cualidades naturales. Platon explica esta interaccion
con la fabula de los metales (415a-c). Los dioses depositaron ciertos metales en los hombres,
el oro en los capacitados para gobernar o guardianes, plata en los auxiliares, quienes se
ocupan de la defensa y las incursiones, y bronce y hierro en los productores, ocupados en
suministrar las necesidades basicas de la gente. Seglin Platon, aunque los padres engendren
hijos semejantes, a veces un hijo puede ser distinto a ellos, es decir, un hijo de un hombre de
hierro puede resultar ser de plata o viceversa, aplicando esta regla a todas las combinaciones
posibles. El deber de los magistrados es detectar a esos individuos y asignarlos a sus
correspondientes grupos, sean quienes sean, incluso si son los hijos de los propios
magistrados.

(Por qué nos resulta util la fabula de los metales? Porque antes de concluir con la
fabula, Platon menciona: Segiin un ordculo, la ciudad perecerd cuando la guarde el guardian de
hierro o el de bronce (415¢). Volvemos a la cuestion que hemos citado arriba, ;por qué Varréon
opta por Cayo como el primer desestabilizador y causante de las disputas civiles que sufrieron
los romanos? Adscribiendo a Varrén en la Academia Antigua segun lo trasnmitido por Agustin
de Hipona (CD 19.3), podemos determinar que el autor interpretdé que la profecia de Platon
llegd a cumplirse en la ciudad. Cayo ejerce con su lex iudicaria el desacuerdo entre la élite
gobernante de la ciudad, tratando que de ese caos la plebe salga favorecida®. Varron realiza
una lectura platonica de la reforma judicial de Cayo, asemejandola a la toma de poder por
parte de los hombres de hierro, lo que deriva en disputas entre los hombres de plata y los
hombres de oro. Por lo tanto resulta fundamental para la supervivencia de la ciudad que ésta
se mantenga unida: -; Concebimos entonces algun mal mayor para la ciudad que aquél que separa y
hace muchos de uno solo? ;O algin bien mayor que el que une y hace unidad? -No’'. En la obra de
Platén esta idea se repite. En Las leyes el peregrino ateniense expone: Porque, en primer lugar,
es dificil conocer que la verdadera y sana politica deba tener en cuenta el bien publico y no el bien
particular, puesto que el interés comun liga y une las partes del Estado, mientras que el interés
privado las desune; y consiguientemente, el publico y los particulares encuentran su provecho mds en
la buena administracién del bien comiin que en la del bien particular™. Platon es consciente de las

ultimo a la clase que se encarga del gobierno de la ciudad como guardianes.

48 Aunque la naturaleza filoséfica no debe ser la unica cualidad del guardian, de igual forma la retérica también
es importante (Long, 2013, pp. 30-31).

49 Existen ejemplos de estas practicas, como el viaje del propio Platén a Siracusa o la peculiaridad de la
democracia tarentina, que era dominada por el filésofo Arquitas (Giangiulio, 2015, pp. 129, 143).

50 Lintott (1994b, p. 81) cree que su intencion era la de eliminar el monopolio del poder del Senado en vez de
destruir la institucion.

51 "Eyouev obv T ueitov xaxov méel ij éxeivo 6 avabtiy diaond ko moifj mollds évr wdc; § ueilov dyadovrod 6
av ovvojj te kou moij] piow, Ovk Epouev (5.462a-b, trad. de José Manuel Pabon y Manuel Fernandez-Galiano,
texto original en http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_republique 05/lecture/14.htm).

52 ypvavar uev yop mp@tov yoremov 6Tt moliTiki| Kol AAnBEL TExvy 00 10 1010V GAAG TO KOIVOV GVayKn HEAELY -
TOUEY YO KOIVOV GVVOEL, TO O€ 1010V J100T( TOG TOAEIS - Kaid OTICOUPEPEL TD KOIV® TE Kal 10iQ, Tolv dupoiv, fiv

13


http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=7970;957;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=7936;956;966;959;8150;957;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=964;959;8150;957;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=7984;948;8055;8179;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=954;945;8054;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=964;949;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=954;959;953;957;8183;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=964;8183;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=954;945;8054;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=960;8057;955;949;953;962;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=964;8048;962;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=948;953;945;963;960;8119;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=7988;948;953;959;957;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=948;8050;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=964;8056;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=963;965;957;948;949;8150;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=954;959;953;957;8056;957;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=947;8048;961;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=956;8051;955;949;953;957;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=7936;957;8049;947;954;951;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=954;959;953;957;8056;957;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=964;8056;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=7936;955;955;8048;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=7988;948;953;959;957;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=964;8056;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=959;8016;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=964;8051;967;957;8131;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=7936;955;951;952;949;8150;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=8005;964;953;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=967;945;955;949;960;8056;957;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=960;961;8182;964;959;957;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=947;8048;961;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=956;8050;957;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=947;957;8182;957;945;953;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_republique_05/lecture/14.htm

discrepancias que puede generar la desunion de los ciudadanos. Para ello sus auxiliares
apenas deben disponer de posesiones: Ante todo nadie poseerd casa propia excepto en caso de
absoluta necesidad. En segundo lugar nadie tendra tampoco una habitacion ni despensa donde no
pueda entrar todo el que quiera. En cuanto a viveres, recibiran de los demas ciudadanos (...). Viviran
en comun, asistiendo regularmente a las comidas colectivas como si estuviesen en camparna. Por lo
que toca al oro y a la plata, se les dird que ya han puesto los dioses en sus almas (Plat. R. 416d-
e/417a-b). Ningun auxiliar puede desear los bienes del otro si éste carece de ellos, por lo que
se evitan de esta forma los enfrentamientos internos, y en consecuencia, la desunion. Incluso
las esposas dejaran de ser motivo de disputa, pues las mujeres son comunes ™, al igual que los
hijos que pertenecen a la comunidad. Los padres desconocerdn a sus hijos y los hijos a sus
padres (457c-d). Pero puede darse la situacion en la que los auxiliares deseen algo mas, por
ello la educacién se convertira en un pilar fundamental. Los auxiliares deben ser educados
para que no actuen despdticamente hacia los demas ciudadanos, como un lobo con un rebafo
de ovejas, sino mas bien como lo haria un perro guardian (416a-c). De igual forma deben
obrar las ciudades, ni muy ricas ni muy pobres, tienen que mantener un lugar intermedio,
puesto que la riqueza amansa a los ciudadanos y crea enemigos (422a-423b).

En contraposicion a la ciudad de Platon nos encontramos con la ciudad estoica. Poco se
sabe del proyecto original de Zenon, puesto que como es habitual en la filosofia helenistica,
su obra nos ha llegado en pequenos fragmentos recolectada por diversos autores. Segun
Erskine (1990, p. 12-13) la obra de Zendn tiene una impronta cinica que inspira todo el
conjunto de su obra. Sabemos que la obra era un ensayo de ciudad ideal, compuesta sobre el
afio 300, corta pero radical en muchos de sus conceptos, que fue titulada IloAizeia, con la
evidente intencion de desafiar la gran obra de Platon (Schofield, 2006, p. 10)**. Es dificil
conocer lo dicho por Zen6n, Schofield (1991, pp. 102-103) ve en la ciudad de Zenén la
destruccion del mismo concepto de la ciudad, es decir, reducir la ciudad al individuo y su
potencial moral como hombre, no como ciudadano. La principal fuente de la que disponemos
es Didgenes Laercio (7. 32-34), quien nos transmite seis pilares de la obra de Zenodn.
Probablemente estos no fueran los Gnicos argumentos principales de su obra, pero Didgenes
nombra aqui la critica de un desconocido Casio el Escéptico, critica fundamentada en estos
puntos: 1) La educacion general es inttil. 2) Los hombres que no sean buenos son enemigos
unos de otros, sin importar la relacion que tengan entre ellos (familiar, social, servil...). 3) Las
mujeres deben ser compartidas. 4) En la ciudad no se construiran ni templos, ni juzgados, ni
gimnasios, es decir, no habra construcciones publicas. 5) No habra monedas, ni para el
intercambio ni para los viajes al extranjero. 6) Hombres y mujeres llevaran la misma ropa y
no esconderan ninguna parte de sus cuerpos (Schofield, 1991, pp. 3-4).

La organizacion politica romana es diferente a la planteada por Platon o por Zenodn.

70 Ko1vov tilijror kaldg pnotiov fj to ivlov: (9.875a-b, trad. de Francisco Larroyo, texto original en
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/lecture/23.htm).

53 Platon asegura que la mujer, aunque inferior al hombre, es capaz de realizar los mismos trabajos que los
hombres, y por lo tanto también puede haber mujeres guardianes (456a).

54 Una obra de la que ha recibido una gran herencia el estoicismo, al igual que el conjunto de la obra de Platon,
en su intencion de revitalizar a Sécrates (Alesse, 2007, p. 23). Brennan (2005, p. 27) dice que la Republica de
Platon recoge varios temas filosoficos y que los une entre si, mezclando diferentes ramas del conocimiento
como ética, epistemologia y metafisica con psicologia, politica, matematicas, teologia causando un gran
impacto entre los estoicos. Los estoicos reciben una gran influencia de otras corrientes y nos encontraremos
con algunos escolarcas estoicos que deciden ensefiar en otras escuelas como es el caso de Crisipo, quien
decia que el estoico debe hacer algo de dinero “convirtiéndose en sofista” (Plut. Mor. 1034b) ensefiando en el
Liceo, la Academia o el propio Odedn con los sofistas. Al referirnos a una escuela estoica debemos imaginar
a unos individuos particulares que deciden aglutinarse en diferentes periodos cronoldgicos en vez de
imaginar un lugar fisico concreto o alguna institucion en particular (Mitsis, 2005, p. 465).

14


http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/lecture/23.htm
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=7988;948;953;959;957;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=964;8056;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=7970;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=956;8118;955;955;959;957;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=954;945;955;8182;962;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=964;953;952;8134;964;945;953;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=954;959;953;957;8056;957;
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/precise.cfm?txt=964;8056;

Heredera de la tradicion politica griega, la construccion de la organizacion politica romana se
diferencia de la anterior en cuanto a que es mejor por naturaleza, segin palabras del propio
Cicerén (Rep. 1.28.44-1.29.45). Platén (Rep. 8.544c-d) organiza en tres categorias los
diferentes sistemas de gobierno existentes: Monarquia, Oligarquia y Democracia®. La primera
referencia la encontramos en Herddoto (3.80), pero sera Platon quien consolide este sistema
de divisién que se conservara durante siglos. El mundo romano lo heredara gracias, en gran
medida, a Polibio. El autor (Pol. 6.3.1-6.6.11) recoge las ya cataloguizadas tres formas y le
anade otras tres, distribuyendo estas seis en dos grupos de tres, un grupo pertenece a los
correcto y otro a los incorrectos. Estos sistemas se suceden de correcto a incorrecto sin
interrupcion, de la siguiente manera: Monarquia, Tirania, Aristocracia, Oligarquia,
Democracia, Oclocracia®. La diferencia entre todos estos sistemas radica en el nimero de
individuos que participan en su gestion. Como ya hemos dicho el mundo romano hereda esta
vision, pero la expande a su favor. El primero en hacerle mencion es Polibio (6.11.1), aunque
Ciceron consolida la idea®. La peculiaridad de este sistema se centra en la mezcla de los
anteriores tres sistemas, llamada constitucion mixta®. La monarquia se reflejara en los
consules, igual que la aristocracia en el senado, y el pueblo en los tribunos de la plebe. Roma
triunfa asi sobre las demas naciones dado a la natural virfus y superioridad del pueblo
romano® y a la superior organizacioén de su pueblo, organizacion que Cayo Graco trata de
destruir. La destruccion de la armonia entre los senadores y los caballeros conlleva

55 También se suma un cuarto, el sistema cretense y lacedemonio que no analizaremos por ser un sistema muy
limitado geograficamente y alejarse del tema principal, sin embargo hay que sefialar que la ciudad ideal de
Platéon pueda tener una gran inspiracion en estos sistemas. Schofield (2006, p. 47, n.47) y Long (2013, pp.
18-19) ven una clara inspiracion espartana entre la reparticion de los diferentes grupos platonicos y los tres
grupos sociales espartanos, duoiot, wepioikog y iAOTHG.

56 Tras la llamada “matanza de los magos” o Magofonia, Otanes, Megabixo y Dario discuten sobre los distintos
sistemas de gobierno que existen para implantarlo en la sociedad persa. El primero defiende la democracia, el
segundo la aristocracia y el ultimo la monarquia, sistema que se decide implantar por ser la mejor forma de
todas.

57 Se debe decir, por tanto, que hay seis tipos de constitucion, las tres de las que todos hablan y de las que
acabamos de hacer mencion, y las tres emparentadas con éstas, es decir, la monarquia, la oligarquia y la
oclocracia. La primera en formarse de un modo espontaneo y natural fue la monarquia y la sigue y nace de
ella, mediante organizacion y perfeccionamiento, la realeza. Al transformarse ésta en la forma viciada de la
misma naturaleza, es decir, la tirania, nace de nuevo de la disolucion de ésta la aristocracia. Cuando esta
ultima deriva por naturaleza en oligarquia y el pueblo encolerizado castiga los abusos de sus dirigentes,
nace la democracia. Finalmente andando el tiempo, los abusos y las ilegalidades de ésta completan el ciclo
de la oclocracia (Pol. 6.4.6-10). Ciceron también nos transmite la transicion entre sistemas politicos; asi,
como si fuera una pelota, se arrebatan unos a otros la base del Estado: los tiranos a los reyes, a aquellos los
aristocratas o el pueblo, y a estos, a su vez, las facciones oligdarquicas o los tiranos, y nunca se mantiene el
mismo modelo de Estado durante mucho tiempo (Cic. Rep. 1.44.68).

58 No hay ninguna de aquellas tres formas de gobierno que no posea una senda por donde se desliza y precipita
hacia algun mal proximo (...) un cuarto modelo de Estado ha de ser considerado el mejor: el que resulta de
la combinacion equilibrada de estos tres (Cic. Rep. 1.28.44-1.29.45). Aunque encaje en la mentalidad de
Ciceron como seguidor que era de la academia, €l nunca aludi6 alguna preferencia por una monarquia
(gobierno del “rey-filosofo”). Se decantara mas bien por la constitucidbn mixta, puesto que ésta ofrece
estabilidad (Pedro Lopez Barja de Quiroga, (2013), p. 136). Su pensamiento sobre el gobierno de los mas
capacitados era claro, y siguiendo a Aristoteles, opinaba que la participacion politica concernia solamente a
los mejores de entre los ciudadanos (Pedro Lopez Barja de Quiroga, (2009), p. 42).

59 Tres son los componentes del gobierno en la constitucion romana, a los cuales nos hemos referido antes. Y
eran estos componentes los que organizaban y regulaban cada una de las cosas de forma tan equitativa y
conveniente que nadie, ni siquiera entre los del pais, podria decir, con base alguna, si la constitucion en su
conjunto era aristocratica, democrdtica o monarquica (Pol. 6.11.11).

60 La obediencia del débil hacia el fuerte es para la aristocracia romana nada mas que una eterna ley moral
(Badian, 1968, p. 15).

15



indirectamente a que éstos ultimos y la plebe se distancien cada vez mas y aunque ain no
reine la anarquia, se puede sentir la discordia por todas partes (Botteri y Raskolnikoff, 1983,
p. 66).

5. Conclusiones

Tiberio responde de manera mas contundente a la llamada del estoicismo dado la mayor
influencia que tiene Blosio de Cumas sobre su figura, uno de sus mas fervientes
colaboradores y devoto idealista demostrado tanto en el juicio de Blosio como el destino
elegido para su autoimpuesto ostracismo. Tiberio presta una mayor atencion a la reforma
agraria, pilar fundamental de su politica, y la reparticion equitativa de lo publico denota la
influencia de su maestro. Cayo no compartira las mismas ideas y por ello no decide ayudar a
su hermano. Cuando se dedica de manera mas activa a la politica, intentard por su parte
desequilibrar el poder establecido con la intencion de que la plebe salga favorecida, dado que
sus reformas son mas populistas que las de su hermano. Cayo aprovecha la herencia politica
que su hermano mayor le ha legado y con ella crea un nuevo enfoque. Tiberio se apoya
politicamente en otros miembros ilustres de la sociedad romana, pero Cayo sustenta su poder
en la plebe. La lex iudicaria serd analizada por Diodoro dentro del contexto de la Primera
Guerra Servil, cometiendo un error cronologico con la intencion de explicar asi las continuas
derrotas sufridas por los romanos. Diodoro reflejara asi las ideas estoicas de Posidonio sobre
la dominacion y la critica a la ley de Cayo que no se asemeja al ideario estoico. Varron en
cambio muestra la ley como el primer conflicto grave entre romanos, y realiza una lectura
platonica de ella en base al mito de los metales mencionado en La Republica de Platon. En
ese contexto analizamos las distintas formas de gobierno y como Cayo se convierte en una
amenaza para el sistema romano (a diferencia de Tiberio). Como punto final podemos
discernir que ambos hermanos no tenian los mismos objetivos, y que el estoicismo afecta a
Tiberio de una forma mas relevante que a Cayo, mientras que Varron ejerce una lectura
platonica sobre la ley judicial de Cayo, diferenciando de este modo a los dos hermanos.

6. Bibliografia

6. 1. Autores clasicos’

Agustin de Hipona (1966). The city of God against the pagans. Trad. de George E.
McCracken. London: LOEB.

Ampelio, Lucio (2016). Le Mémorial. Ttinera Electronica. Disponible en
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/ampelius_liber mem/lecture/14.htm

Apiano (1979). Roman History. Trad. de Horace White. London: LOEB.

Ciceron, Marco Tulio.

- (1979). De Amicitia. Trad. de William Armistead Falconer. London: LOEB.

- (2002). La Amistad. Trad. de José Guillén Cabafiero. Madrid: Trotta.

- (2012). La Republica. Las Leyes. Trad. de Juan M.* Nuiez Gonzéalez. Madrid: Akal.

- (2009). Las Leyes. Trad. de Carmen Teresa Pabon de Acuiia. Madrid: Gredos.

Diogenes Laercio.

- (1964). Vitae Philosophorum. Trad. de H.S. Long. Oxford: Clarendon Press.

- (1914). Vidas de los filosofos mas ilustres. Trad. de D. José Ortiz y Sanz. Madrid:

Biblioteca Clasica.
Diodoro de Sicilia (1979). The Library of History. Trad. de C.H. Oldfather. London:

*  Algunos autores disponen de dos versiones diferentes de sus obras, esto se debe a que no he podido disponer
de versiones bilingiies Espafol-Latin/Griego, por lo que he debido consultar varias fuentes (tanto digitales
como fisicas) tanto para acceder al texto original como para disponer de una traduccion acertada al espaiiol.

16


http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/ampelius_liber_mem/lecture/14.htm

LOEB.

Estrabon (1970). Geography. Trad. de Horace Leonard Jones. London: LOEB.

Floro (1984). Epitome of Roman History. Trad. de Edward Seymour Forster. London:
LOEB.

Herddoto (1994). Historias. Libros I-1V. Trad. de Antonio Gonzalez Caballo. Madrid:
Akal.

Horacio.
- (1978). Epistles. Trad. de H. Rushton Fairclough. London: LOEB.
- (2016). Epitres. Itinera Electronica. Disponible en

http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/horace_epitresil/texte.htm
Orosio (1982). Historias. Trad. de Eustaquio Sanchez Salor. Madrid: Gredos.

Platon.
- (1975). Las leyes. Trad. de Francisco Larroyo. México: Porrua.
- (2016). Les lois. Hodoi Elektronikai. Disponible en

http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/lecture/23.htm

- (2013). La Republica. Trad. de Jos¢ Manuel Pabon y Manuel Fernandez-Galiano.
Madrid: Alianza.

- (2016). La République. Hodoi Elektronikai. Disponible en
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_republique_05/lecture/14.ht
m

Plinio el Viejo.

- (1979). Natural History. Trad. de H. Rackham. London: LOEB.

- (1995). Historia Natural. Trad. Antonio Fontdn, Ana M® Moure Casas y otros.
Madrid: Gredos.

- (2016). Histoire naturelle. Itinera  Electronica. Disponible en
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/pline_hist nat 18/ligne05.cfm?
numligne=8&mot=Africae

Plutarco.

- (1951). Tiberio y Cayo Graco. Trad. de A. Ranz Romanillos. Buenos Aires: Austral.

- (2016). Vie des  Gracques. Hodoi  Elektronikai.  Disponible en
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/plutarque_uita_Gracques/lecture/2
2.htm

Polibio (1986). Seleccion de Historias. Trad. de Cristobal Rodriguez Alonso.
Barcelona: Akal.

Salustio.

- (1997). Fragmentos de las “Historias”. Trad. de Bartolomé Segura Ramos. Madrid:
Gredos.

- (2001). La guerra de Jugurta. Trad. de Avelina Carrera de la Red. Madrid: Akal.

Valerio Maximo (2003). Hechos y dichos memorables: Libros I-VI. Trad. de Santiago
Lopez Moreda, M® Luisa Harto Trujillo y Joaquin Villalba Alvarez. Madrid: Gredos.

Veleyo Patérculo (2001). Historia Romana. Trad. de M* Asuncién Sanchez Manzano.
Madrid: Gredos.

6. 2. Autores modernos

Aldrete, G.S. (2015). “La voz del pueblo: Clases bajas y violencia politicamente
motivada en las calle de Roma”. Desperta Ferro: Arqueologia e Historia, 2, pp. 28-32.

Alesse, F. (2007). Alcuni esempi della relazione tra l'etica Stoica e Platone. In: M.
Bonazzi y C. Helmig, eds., Platonic Stoicism — Stoic Platonism. The Dialogue between

17


http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/plutarque_uita_Gracques/lecture/22.htm
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/plutarque_uita_Gracques/lecture/22.htm
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/pline_hist_nat_18/ligne05.cfm?numligne=8&mot=Africae
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/pline_hist_nat_18/ligne05.cfm?numligne=8&mot=Africae
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_republique_05/lecture/14.htm
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_republique_05/lecture/14.htm
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/platon_lois_09/lecture/23.htm
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/horace_epitresII/texte.htm

Platonism and Stoicism in Antiquity. Leuven: Leuven University Press, pp. 23-39.

Astin, A.E. (1967). Scipio Aemilianus. Oxford: Clarendon Press.

Badian, E. (1968). Roman imperialism in the late republic. New York: Cornell
University.

Bréhier, E. (1910). Chrysippe et 'Ancien Stoicisme. Paris: Félix Alcan.

Brennan, T. (2005). The Stoic Life. Emotions, Duties, and Fate,. Oxford: Clarendon
Press.

Botteri, P., Raskolnikoff, M. (1983). Diodore, Caius Gracchus et la democratie. In C.
Nicolet, ed., Demokratia et Aristokratia. A propos de Caius Gracchus: mots grecs et realites
romaines. Serie Histoire Ancienne et Medievale, 10. Paris: Publications de la Sorbonne, pp.
135-155.

Dorandi, T. (1999). Chronology. In A. Keimpe, J. Barnes, J. Mansfeld y M. Schofield,
eds., The Cambridge History of Hellenistic Philosophy. Cambridge: Cambridge University
Press, pp. 31-54.

Dudley, D.R. (1941). “Blossius of Cumae”. JRS, 31, pp. 94-99.

Erskine, A. (1990). The Hellenistic Stoa: Political thought and action. London:
Duckworth.

Ferguson, J. (1975). Utopias of the classical world. London: Thames and Hudson.

Giangiulio, M. (2015). Democrazie greche. Atene, Sicilia, Magna Grecia, 1* ed. Roma:
Carocci.

Grimal, P. (2005). Historia de Roma. Barcelona: Paidos.

Laffranque, M. (1964). Poseidonios d'Apamée. Essai de mise au point. Paris: Presses
Universitaires de France.

Last, H. (1962). Tiberius Gracchus. In S.A. Cook, F.E. Adcock y M.P. Charlesworth,
eds., The Cambridge Ancient History: The Roman Republic, 9. Cambridge: Cambridge
University Press, pp. 1-39.

Lintott, A.

- (1994a). The Roman Empire and its problems in the late second century. In J.A.
Crook, A. Lintott y E. Rawson, eds., The Cambridge Ancient History: Second
edition. The Last Age of the Roman Republic 146-43 B.C., 9. Cambridge:
Cambridge University Press, pp. 16-39.

- (1994b). Political History, 146-95 B.C.. In J.A. Crook, A. Lintott y E. Rawson, eds.,
The Cambridge Ancient History: Second edition. The Last Age of the Roman
Republic 146-43 B.C., 9. Cambridge: Cambridge University Press, pp. 40-83.

Long, A. (2013). The political art in Plato’s Republic. In V. Harte y M. Lane, eds.,

Politeia in Greek and Roman Philosophy. Cambridge: Cambridge University Press, pp. 15-31.

Loépez Barja de Quiroga, PM. y Lomas Salmonte, F.J. (2004). Historia de Roma.
Madrid: Akal.

Lopez Barja de Quiroga, P.M.

—  (2009). “Cicerdn frente a los populares. Respuesta Salvador Més”, Gerion, 27,

num. 2, pp. 41-50.

—  (2013). El discurso republicano romano. In C. Fornis, ed., Los discursos del
poder/El poder de los discursos en la antigiiedad clasica. Zaragoza: Portico
Ediciones, pp. 129-140.

Marcello, S. (2004). M. Terenti Varronis Fragmenta omnia quae extant. Pars II: De vita

populi Romani libri IV. Hildesheim: Georg Olms Verlag.

Martinez-Pinna Nieto, J., Montero Herrero, S. y Gémez Pantoja, J. (2008). Diccionario
de personajes historicos griegos y romanos. Madrid: Akal.

18



Mitsis, P. (2005). The Institutions of Hellenistic Philosophy. In A. Erskine, ed., 4
Companion to the Hellenistic World. UK: Blackwell Publishing, pp. 464-476.

Nicolet, C.

- (1966). L'ordre équestre a l'époque républicaine (312-43 av. J.-C.). Tome L
Définitions juridiques et structures sociales. Paris: Editions E. de Boccard.

- (1979). “Varron et la politique de Caius Gracchus”. Historia: Zeitschrift fiir Alte
Geschichte, 28, 9, pp. 276-300.

Ossier, J.F. (2004). “Greek cultural influence and the revolutionary policies of Tiberius
Gracchus”. Studia historica. Historia antigua, 22, pp. 63-69.

Pohlenz, M. (2005). La Stoa: Storia di un movimento spirituale. Trad. Ottone de
Gregorio. Milano: Bompiani. (original (1959). Die Stoa Geschichte Einer Geistigen
Bewegung. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht).

Rawson, E. (1985). Intellectual Life in the Late Roman Republic. Baltimore, Maryland:
The Johns Hopkins University Press.

Sacks, K. (1990). Diodorus Siculus and the First Century. Princeton: Princeton
University Press.

Sanchez Leon, M* L. (2004). “Pérgamo y Roma (133-130 a.C.)”. Huelva Arqueologica,
19, pp. 161-168.

Schofield, M.

- (1991). The Stoic Idea of the City. Chicago: The University of Chicago Press.

- (2006). Plato: Political Philosophy. Oxford: Oxford University Press.

Stockton, D. (1979). The Gracchi. Oxford: Clarendon Press.

Strasburger, H. (1965). “Poseidonios on Problems of the Roman Empire”. JRS, 55%, pp.
40-53.

Urbainczyk, T. (2008). Slave Revolts in Antiquity. Berkeley: University of California
Press.

Verbrugghe, G. (1972). “Sicily 210-70 B.C.: Livy, Cicero and Diodorus”. 4PA4, 103, pp.
535-559.

Will, E. (1967). Histoire politique du monde hellénistique (323-30 av. J.C.). Vol. 2.
Nancy: Presses Universitaires de Nancy.

Wiseman, T.P. (2009). Remembering the Roman People. Essays on Late-Republican
Politics and Literature. Oxford: Oxford University Press.

Yakobson, A. (2006). Popular Power in the Roman Republic. In N. Rosenstein y R.
Morstein-Marx, eds., A Companion to the Roman Republic. UK: Blackwell Publishing, pp.
383-400.

Zanker, P. (2013). La citta romana. Roma-Bari: Editori Laterza.

6. 3. Recursos electronicos

Hodoi Elektronikai. Disponible en
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/intro.htm (Ultima fecha de consulta: 22
febrero 2016).

Itinera Electronica. Disponible en http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/intro.htm
(Ultima fecha de consulta: 15 febrero 2016).

19


http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/intro.htm
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/intro.htm

