
Adur Intxaurrandieta Ormazabal
USC (Universidade de Santiago de Compostela)

Historia I
Grupo Síncrisis GI-1919

aizute@hotmail.com

Σύρους δὲ τῶν ἀποστατῶν τὸ πλῆθος: 
Influencia siria en la Primera Guerra Servil.

Resumen: En la Primera Guerra Servil el líder Euno emplea signos y gestos para asentar su
poder que se explican en el contexto del culto a la diosa siria (Atargatis). Así, la coronación de Euno
remite al sumo sacerdote de Hierápolis y sus acuñaciones con el nombre Antíoco evocan el propio
de  la  monarquía  seléucida.  Al  mismo  horizonte  religioso  pertenecen  el  gesto  de  arrancarse  el
cabello y la ingesta de los peces sagrados. Todo esto permite apuntar la hipótesis  de que Euno
pretendía fundar una “nueva Hierápolis” en su capital: Enna.

Palabras clave: Euno-Antíoco, Primera Guerra Servil, Siria, Atargatis, Enna.

Σύρους δὲ τῶν ἀποστατῶν τὸ πλῆθος:
Sirian influence in the First Slave War. 

Abstract: During  he  First  Servile  War,  the  leader  Euno  used  signs  and  gestures  to
consolidate his power as explained in the context of the Syrian goddess worship (Atargatis). Thus,
the coronation of Euno refers to the high priest of Hierapolis; their coinage with the name Antiochus
evoke the characteristic of the Seleucid monarchy. The gesture of throwing his hair and the intake of
sacred fish belong to the same religious horizon. All this allows to set the hypothesis which points
that Euno sought to found a "new Hierapolis" in their capital: Enna.

Keywords: Eunus-Antiochus, First Slave War, Syria, Atargatis, Enna.

Introducción

La Primera Guerra Servil,  un conflicto con escasas fuentes pero aún así  muy estudiado.
Cierto es que la guerra no ha llegado hasta nuestros días con la resonancia que debiera tener y que
otros conflictos han tenido un mayor eco en nuestra sociedad. De todas las guerras serviles, la más
célebre fue la protagonizada por el gladiador Espartaco, inmortalizado por Kirk Douglas en la ya
mítica cinta de Stanley Kubrick, popularizando el levantamiento para un público no especializado.
Sin embargo la presencia de Euno, el líder de la revuelta servil, sigue presente hoy día 1. Euno tiene

1 P. Di Marco, Euno: Figlio della libertà (Palermo, 2013). Un libro publicado recientemente enfocado para un público
no especializado. En el ámbito académico encontramos como obra reciente a destacar la tesis doctoral de Peter

mailto:aizute@hotmail.com


una estatua conmemorativa en Enna, reflejo de la popularidad de la que goza en Sicilia. 

En cuanto a la propia revuelta, nos encontramos con Euno, originario de Siria, de la ciudad
de Apamea. Gozaba de ese don que para los romanos tenían los orientales: podía predecir el futuro
y consultar a los dioses. Euno y su culto representaban para los romanos lo exótico, lo extraño y lo
ofensivo, un culto capaz de cambiar las costumbres cívicas y públicas, y no era muy apreciado, al
igual que el resto de religiones orientales. Según Santiago Montero estas religiones, “fueron para el
orden social establecido un peligroso germen que animaban a los grupos sociales inferiores2”. Los
cultos  orientales  ejercieron  en  Roma  simultáneamente  una  gran  fascinación  y  repulsión3.  Los
esclavos,  de procedencia oriental,  y sus técnicas adivinatorias y cultuales eran extrañas para la
población romana. En este contexto comprendemos mejor la fama obtenida por el esclavo-rey Euno
entre  la  población  nativa  de  Sicilia.  Las  pruebas  numismáticas  y  algunos  gestos  particulares
mencionados en la narración demuestran que Euno necesitaba del apoyo local para la supervivencia
de la revuelta y que él era muy consciente de ello. Así pues nos encontramos con dos colectivos en
el bando rebelde, los esclavos/sirios y la población local que se une a la revuelta. 

Estado de la cuestión

Los  autores  clásicos  tratan  en  muy pocas  ocasiones  el  conflicto  siciliano a  pesar  de  la
magnitud  de  la  misma,  y  todas  ellas  son  hostiles4.  La  fuente  que  trata  el  tema  con  mayor
profundidad es Diodoro Sículo5. 

Diodoro, influenciado por las ideas estoicas de Posidonio, afirma que la revuelta se debe al
maltrato sufrido por los esclavos a manos de sus amos6, pero la historiagrafía moderna analiza otras
posibles causas. Por ejemplo, J. Vogt7 piensa que el nacionalismo o la religiosidad tuvieron una gran
importancia en la revuelta, basándose en la llegada de esclavos orientales a Sicilia. En oposición,
Dumont8 cree que los esclavos luchan por su libertad y comparte la opinión de Diodoro al afirmar
que los esclavos no se rebelan por ningún interés de tipo religioso o nacionalista, sino para defender
sus propios intereses, es decir, su bienestar y seguridad, utilizando para ello la desobediencia como
arma.

El carácter religioso de la revuelta será el aspecto primordial para Vogt9. La religiosidad se
convertirá  en  la  seña  de  identidad  del  colectivo  sirio.  También  opina  que  el  judaísmo,

Morton, Refiguring the Sicilian Slave Wars: from Servile Unrest to Civic Disquiet and Social Disorder (Edinburgh,
2012),  en  https://www.era.lib.ed.ac.uk/bitstream/handle/1842/9937/Morton2012.pdf?sequence=2&isAllowed=y
(06/10/2015, 19:25). 

2 Y sigue “Valerio Máximo dice que el pretor Cn. Cornelio Hispalo expulsó en el 136 a. C. a los astrólogos orientales
“porque con sus falaces adivinaciones astrológicas, confundían los espíritus ignorantes y crédulos, inculcándoles,
con sus mentiras, una especie de tinieblas de las que ellos mismos obtenían pingües ganancias (I, 3, 3)”; S. Montero,
“Adivinación y esclavitud en la Roma antigua”; Ilû 0 (1995) 141-56, 146.

3 R. Turcan, Los Cultos Orientales en el Mundo Romano; trad. Antonio Seisdedos (Madrid, 2001) 31-2. La sociedad
romana, fiel defensora de sus tradiciones, se verá atraída por la llegada de nuevas creencias procedentes de oriente.
Estas religiones despertaban los sentidos de la gente pues el contraste con la austeridad de la religión romana era
enorme. Las nuevas ceremonias llenaban de color y musicalidad la monotonía romana despertando la curiosidad de
muchos individuos. Cierto es que algunas de las brutales prácticas repugnaban a ciertos sectores (como la castración
o las autolesiones de los devotos de la Diosa Siria), pero la violencia siempre era del gusto del público romano y éste
asimilará de manera más frecuente los cultos y las divinidades orientales.

4 App.  B. C. 1, 9, 36, Cic.  Verr. 2, 4, 112, D.S. 34/35. 2. 1–24/2. 25-3. 11, Flor. 2, 7, 1-8, Liv. Per.,  56, 58-9, Obs.
Prodig. 27, 27b, Oros. 5, 6, 1-6; 5, 9, 4-8, Str. 6, 2, 6-7, Posidon. Historias; Kidd-Edelstin, F59; Jacoby, FgrH, F7:
de Ateneo,  Deipnosofistas,  12.542b y Val. Max. 2, 7, 3; 2, 7, 9; 4, 3, 10; 6, 9, 8; 9, 12, 1, todas ellas pueden
consultarse en la obra de B.D. Shaw, Spartacus an the Slave Wars: A Brief History with Documents (2001).

5 P. Morton, “Eunus: The Cowardly King”, TCQ 63 (2013) 237-52, 237.
6 D.S. XXXIV/XXXV, 2, 13-4.
7 J. Vogt, Ancient Slavery and the Ideal of Man (Oxford. 1974) 83 ss.
8 J.C. Dumont, Servus. Rome et l'Esclavage sous la République, (Paris, 1987) 298.
9 Nota 7.

https://www.era.lib.ed.ac.uk/bitstream/handle/1842/9937/Morton2012.pdf?sequence=2&isAllowed=y


concretamente la corriente macabea, influenció enormemente a los rebeldes. Green10 también intuye
una influencia directa del judaísmo y se remonta a la expulsión de los judíos de Roma en el año 139
a.C., exiliándose éstos en Sicilia y cambiando la concepción ideológica de la revuelta.  Gallini11

sospecha de esta teoría, pues en su opinión resulta muy difícil que una nueva religión arraigue tan
rápidamente sobre los rebeldes. La religiosidad cambia por el contexto revolucionario y se centra en
la figura del líder, Euno, ya que la revolución antigua es una revolución religiosa y se refleja en la
personificación de lo divino en la tierra.

En el relato de los hechos Diodoro utiliza la palabra Σύρους12 para describir a los rebeldes.
En referencia al término, Vogt13 cree que el término hace alusión a la existencia de un nacionalismo
sirio y que Euno será la respuesta que cubra esa necesidad. Verbrugghe14, en cambio, señala que
dada la mezcla de pueblos que habitaban la isla el nacionalismo sirio no podría haber prosperado y
afirma que la población local era un grupo cohesionado deseoso de la independencia de Roma, y
que con ese fin utilizarán a los esclavos para sus propósitos.

En el siguiente artículo se defiende el siguiente postulado: La revuelta tiene su origen en una
situación caótica en la que un grupo de esclavos de origen sirio se sublevarán inspirados por una
potente figura religiosa (Euno). Tras una primera victoria, comprendiendo que les sería imposible
resistir ellos solos a los ejércitos romanos, deciden apoyarse en la población local; para ello los
esclavos  crearán  un  reino  con  dos  caras,  una  siria  y  otra  más  atenta  a  la  realidad  indígena,
construyendo  así  una  ideología  mixta  que  dará  estabilidad  al  reino  naciente.  En  definitiva  el
objetivo es buscar la identidad siria que subyace en el movimiento, partiendo de la premisa de que
los rebeldes cuentan con el apoyo indígena.

Coronación y corona: Rey-sacerdote

Tras la sublevación de los esclavos y la toma de Enna, Euno se proclamó rey15. Cambió su
nombre  por  el  de  Antíoco16 asemejándose  intencionadamente  a  las  monarquías  helenísticas,
concretamente a la monarquía seléucida que gobernaba en su tierra natal. Según las fuentes tras la
toma de Enna, Euno fue elegido de entre todos para ser rey, pero no por las principales dotes que
caracterizan a un monarca (de corte helenístico)17, sino por otras cualidades que poseía el sirio18. 

Euno, tras hacerse llamar Antíoco, trata de encontrar un referente para su nuevo reino19, y
ese referente lo encontrará en los reyes de su tierra de origen, Siria. bajo dominio seléucida, Siria
conoció en su historia a varios reyes llamados Antíoco. Euno se inspirará en uno de ellos, ¿pero en
cuál? Antíoco III Μέγας es para Dumont o de Green el candidato ideal20, pero creo más factible que
la inspiración de Euno proveniera de Antíoco VII Σιδήτης, rey con el que compartió período. Según
Dumont  y  Green,  Euno se  vincula  a  Antíoco III  por  su  universalismo,  por  aquella  idea  de  la
liberación del esclavo. Euno no pretende una liberación de todos los esclavos, no es un abolicionista

10 P. Green, “The First Sicilian Slave War”, P&P 20 (1961) 10-29.
11 C. Gallini, Protesta e integrazione nella Roma antica (Bari, 1970).
12 D.S. 34/35, 2, 24; “Ὅτι ὁ τῶν ἀποστατῶν βασιλεὺς Εὔνους ἑαυτὸν μὲν Ἀντίοχον, Σύρους δὲ τῶν ἀποστατῶν τὸ

πλῆθος ἐπωνόμασεν”; Euno rey de los rebeldes, llamado a sí mismo Antioco y denominando sirios a su horda de
rebeldes.

13 Nota 7.
14 G. Verbrugghe, “Sicily 210-70 B.C.: Livy, Cicero and Diodorus”; APA 103 (1972) 535-59, 541.
15 Flor. II, 7, 6-7; D.S. XXXIV/XXXV, 2, 41 = Const. Exc. 4, p. 384; D.S. XXXIV/XXXV, 2, 16.
16 D.S. XXXIV/XXXV, 2, 24.
17 P. Morton, “Eunus: The cowardly king”,  CQ 63 (2013) 237-52, 239. Euno carece, según Diodoro, de  ἀνδρεία o

coraje y de στρατηγία o liderazgo y fue elegido como rey por razones superficiales derivadas de su fama. 
18 D.S. XXXIV/XXXV, 2, 14.
19 T. Urbainczyk, Slave Revolts in Antiquity (Berkeley y Los Angeles 2008) 60.
20 J.C. Dumont, Servus. Rome et l'esclavage sous la République (Roma, 1987) 225; P. Green, “The First Sicilian Slave

War”, P&P 20 (1961) 10-29, 20.



al  estilo  del  siglo  XIX.  Euno  tratará  de  liberar  a  los  esclavos  del  yugo  al  que  se  encuentran
sometidos, no destruir el sistema. Tampoco pretende una expansión por toda la isla, semejante al
ideal del rey conquistador, sino más bien asegurar las zonas estratégicas de la isla21. En definitiva
Antíoco VII es el candidato más firme, pues coincide cronológicamente con él, trasladando la fecha
de inicio de la revuelta a una posterior a la toma del poder por Antíoco VII, es decir, del año 13922.

La  ceremonia  de  coronación  de  Euno  la  transmiten  Diodoro  Sículo  y  Floro23.  Floro  es
bastante breve y no aporta tanta información como lo hace Diodoro. Cuenta el primero que Euno
logró enardecer a los esclavos con sus promesas de libertad,  que eran profetizadas mediante la
inspiración divina. Gracias a las profecias y promesas 2.000 esclavos se unieron a la causa y, tras
liberar al resto de esclavos que permanecían presos en los barracones de Enna, llegó a unir a 60.000
esclavos24. El texto continúa con la coronación de Euno, aunque de forma breve y sin el peso que
tendrá en el relato de Diodoro, para acto seguido mencionar que muchas plazas, fortificaciones y
hasta los campamentos de los pretores romanos fueron tomados por los rebeldes.

A diferencia del anterior el relato de Diodoro tiene una mayor variedad de detalles y es la
fuente más extensa sobre la guerra, aunque no es una obra de trasmisión directa y se encuentra
dividida en dos fragmentos, el de Focio y el del emperador Constantino. En general  Diodoro no
responsabiliza a Euno de la rebelión, pues considera que la causa principal del estallido de violencia
se debe al maltrato sufrido por los esclavos a manos de sus amos25. En Focio se recoge que los
esclavos, en una reunión clandestina, deciden actuar ante dicha situación. Antes de realizar el ataque
acuden a Euno para que éste consulte a la divinidad. Ésta vaticina que el ataque será propicio sólo si
no se demoran y se mantienen unidos. Los esclavos reúnen a unos 400 compañeros y tras armarse
con utensilios y herramientas atacan la ciudad de Enna. Gracias al imprevisto ataque los esclavos
toman la ciudad y masacran a sus habitantes. Mientras que los antiguos amos son asesinados, los
rebeldes descubren el paradero de Damófilo y Megalis y los capturan. Damófilo era ciudadano de
Enna y Megalis su esposa, y los dos tenían por costumbre atormentar de las formas más creativas y
retorcidas a sus esclavos. Tras aprisionarlos Euno es coronado rey, Damófilo y Megalis son llevados
ante los esclavos reunidos y éstos los asesinan26.

En la  versión de  Constantino  los  hechos transcurren  de manera  muy similar  a  como lo
cuenta Focio. Los esclavos deciden sublevarse y acuden a Euno, recibiendo las mismas respuestas
que las ya mencionadas. Realizan sacrificios y mediante pactos y promesas sellan sus vínculos27 y
atacan la ciudad de Enna. Tras su toma Euno es proclamado rey28. 

La problemática al comparar los términos utilizados por los dos autores surge con el medio
en el que son transmitidos, la lengua, pues Floro escribe en latín y Diodoro en griego. El primero no
informa sobre ninguna ceremonia más allá de la asimilación por parte de Euno de las insignias

21 P. Morton, “The Geography of Rebellion: Strategy and Supply in the Two “Sicilian Slave Wars” BICS 57, 1 (2014)
20-38.

22 Verbrugghe realiza un análisis de todas las posibilidades cronológicas en su trabajo “The Elogium from Polla and
the First Slave War”, CPh 68, 1 (1973) 25-35, 27-9. 

23 D.S. XXXIV/XXXV, 2, 16; 2, 41 = Const. Exc. 4, p. 384; Flor. II, 7, 6-7.
24 Flor.  II,  7,  6:  “Hoc miraculum primo duo milia ex obviis,  mox iure belli  refractis ergastulis sexaginta amplius

milium fecit exercitum”; Éste milagro hizo que primero reclutara a 2.000 hombres, pero después, tras haber abierto
las prisiones por la fuerza de las armas, formó un ejército de más de 60.000 hombres.

25 D.S.  XXXIV/XXXV, 2,  13-4;  2,  40 =  Const.  Exc. 4,  p.  384. En estos fragmentos se aprecia la  influencia del
estoicismo transmitido por Posidonio.

26 D.S. XXXIV/XXXV, 2, 10-15.
27 La forma en la que Euno realiza el sacrificio y los pactos podría enlazarse con las prácticas de los sacerdotes de

Hierápolis, pero no hay ningún paralelismo en el procedimiento entre Luciano y Diodoro. Luc.  Syr.  D., 44; D.S.
XXXIV/XXXV, 2, 24b = Const. Exc. 3, pp. 206-7.

28 D.S. XXXIV/XXXV, 2, 41 = Const. Exc. 2 (1), p. 305.



reales29.  El  segundo  en  cambio,  en  la  versión  de  Focio,  sigue  el  mismo  camino:  Euno  fue
proclamado rey.  No profundiza en la ceremonia o en la indumentaria llevada30.  No obstante, la
versión de Constantino aporta varios detalles sobre la coronación. En él Euno se coloca la diadema,
se viste con los atuendos de la realeza y proclama reina a su compañera de la cual no conocemos el
nombre pero sabemos que procede de la misma ciudad que el coronado31. Diodoro utiliza el término
διάδημα. Una diadema es una banda que ciñe la tiara, de procedencia persa y símbolo de la realeza
oriental que los griegos en su expansión por oriente adquieren como icono real. En su obra De Dea
Syria, Luciano enseña a un público poco habituado el culto, la organización y las costumbres de los
adoradores de la llamada Diosa Siria o Atargatis, especialmente en su centro espiritual o ciudad-
santuario que era Hierápolis, cerca de la actual Membidj, Siria. Según el autor, el más alto cargo
sacerdotal era elegido una vez al año y se adornaba de los símbolos característicos de la realeza, una
capa púrpura y una tiara de oro32. La semejanza, aunque clara, es incompleta. El único autor que
habla sobre los detalles de la coronación de Euno es Diodoro, y el término utilizado en ambos casos
no se ajusta con la debida precisión, pues como ya hemos dicho la diadema es una cinta que adorna
una  tiara  generalmente.  Por  lo  tanto,  como  conclusión,  puede  asegurarse  que  no  hay  datos
suficientes para poder afirmar la conexión de Euno con Hierápolis en este sentido, aunque parece
bastante  probable que asumiese al  tiempo el cargo de sumo sacerdote de Hierápolis  en Sicilia,
convirtiéndose en rey-sacerdote.

Monedas e iconografía: formas de legitimación

La acuñación de monedas es una forma efectiva de buscar la legitimación deseada. Se han
encontrado  varias  series  monetales  relacionadas  con  el  caudillo  Euno,  sin  profundizar  en  la
utilización de dichas monedas (podrían haber servido para pagar a las tropas utilizadas por Euno
para  la  constante  guerra  contra  Roma,  o  también  como  acuñaciones  de  prestigio  del  nuevo
monarca), centraremos la atención en la utilización de la iconografía local.

Las acuñaciones encontradas se dividen en cuatro series según  Manganaro33.  La primera
moneda  la  catalogó Robinson34 en  1920.  Dedujo  que  la  moneda  no estaba  relacionada  con  la
monarquía seléucida como se pensaba sino que se trataba de una moneda acuñada por Euno, de
estilo  seléucida y con motivos sicilianos.  En su  anverso encontramos, coronada por espigas,  la
cabeza de la diosa Deméter y en el  reverso una espiga con la inscripción de izquierda a derecha
ΑΝΤΙΟ y  ΒΑΣΙ; esta serie monetal consta de tres piezas.  En el  anverso de la segunda serie se
encuentra la cabeza de hombre (probablemente de Heracles) y en el reverso un carcaj y una leyenda
en la que pone “del rey Antíoco”; esta serie consta de nueve piezas. En el anverso de la tercera serie
se encuentra una cabeza que se intuye de Zeus y en el reverso un rayo alado y la misma leyenda de
la anterior serie; ésta consta de dos piezas. Por último, la cuarta serie tiene en el anverso una cabeza
que presuntamente pertenece al  dios Ares y en el  reverso una maza circundada por la anterior
leyenda; consta de dos monedas. En definitiva las acuñaciones realizadas por  Euno se componen de
una colección de 16 monedas divididas en cuatro series.

29 Flor. II, 7, 6-7: “regisque, ne quid mali deesset, decoratus insignibus castella, vicos, oppida miserabili direptione
vastavit”; Adornándose con las insignias reales, con el objetivo de acrecentar su maldad, asoló plazas, fortalezas y
pueblos.

30 D.S. XXXIV/XXXV, 2, 41 = Const. Exc. 4, p. 384: “Ὅτι ὁ Εὔνους μετὰ ἀναγορενθὴναι βασιλεὺς πάντας ἀνελών”;
Euno, después de proclamarse rey...

31 D.S. XXXIV/XXXV, 2, 16: “Περιθέμενος δὲ  διάδημα καὶ πάντα τὰ ἅλλα τὰ περὶ αὑτὸν βασιλικῶς διακοσμήσας
τήν τε συμβιοὺσαν αὐτῷ, Σύραν καὶ συμπολῖτιν οὖσαν”; Poniéndose (Euno) una diadema en su cabeza y asimilando
el estilo real proclamó reina a su compañera, también siria de la misma ciudad.

32 Luc.  Syr.  D., 42: “Ἀρχιερεὺς δὲ ἄλλος ἑκάστου ἔτεος ἐπιγίνεται, πορφυρέην τε μοῦνος οὗτος φορέει καὶ  τιὰρῃ
χρυσέῃ ἀναδέεται”; Cada año ellos proclaman a un nuevo sumo sacerdote, ciñendo el púrpura y coronado con una
tiara de oro.

33 G. Manganaro, “Due studi di numismatica greca”, ASNP 20, 2-3 (1990) 409-27, 418.
34 E.S.G. Robinson, “Antiochus King of the Slaves”, NC 20 (1920) 175-6.



En un intento de acercamiento a la población local y a la monarquía seléucida la iconografía
que  aparece  en  las  monedas  hace  referencia  a  la  mitología  griega.  Este  acercamiento  resulta
necesario para Euno, puesto que dos tercios de la población de la isla eran hombres libres35, en su
mayoría hombres y mujeres de origen y cultura griegas36. Este apoyo local es indispensable para el
rey,  pues  necesita  de  todos  los  medios  para  resistir  frente  a  Roma.  Para  ello  Euno  crea  esta
iconografía y  un centro físico para su revuelta, la primera ciudad tomada, es decir, Enna.

La conquista  de Enna significa la dominación del centro de la isla, pues su localización
geográfica otorga una posición excelente para la defensa y controla las distintas rutas que atraviesan
el centro de Sicilia37. Junto con la posición estratégica de la ciudad, Enna también gozaba de una
gran tradición religiosa puesto que era el centro de culto de Ceres/Deméter38. Tras la utilización de
la diosa por parte de Euno, instauró su centro en la ciudad, y así Deméter aparece asociada a la
nueva monarquía y es utilizada para legitimarla frente a la población local39. Pero si Euno, como
advierte Diodoro durante la narración del conflicto40, adora a la Diosa Siria, ¿cómo podemos unir
los dos aspectos religiosos del líder? Según Sánchez León el culto sirio entra en contacto con el
culto griego y se mimetiza, adquiriendo una única forma41 . Pero Euno no unifica los cultos sino que
los diferencia para cada segmento de la población, es decir, Ceres/Deméter para los ennenses y
griegos y la Diosa Siria para los sirios42.

Euno acuña hasta cuatro series monetales con una clara iconografía local para tratar de atraer
a su causa a los nativos,  o mimetizarlos mejor a  la nueva situación que se vive en la isla.  La
pervivencia siria es remarcable dado al nombre escogido, y la presencia de la Diosa Siria es tajante
según las fuentes. La intención de Euno es, en definitiva, la de atraer a la población local sin olvidar
sus raíces sirias.

Las divinidades y Euno

Gracias a la llegada masiva de esclavos sirios la Diosa Siria no era desconocida en Sicilia,
pero  no  era  la  religión  profesada  por  la  población  local,  y  aunque  es  probable  que  hubiera
conversiones, éstas serían muy reducidas. Euno es consciente de la necesidad de unir a la población
local griega y a los esclavos sirios y por ello enlaza su monarquía con Ceres/Deméter. Para poder
indagar sobre la influencia de la deidad siria en Euno habrá que remontarse a su etapa previa a la
revuelta, cuando obtiene una mayor fama.

En sus primeras menciones Euno es presentado en su condición servil43. Se le describe como
un mago, pero hay muchos términos en la antigüedad para designar este tipo de actividad:  μάγος
(mago),  γόης (hechicero) o  φαρμακεύς  (envenenador). Todos estos términos son a ojos romanos
sinónimos de las prácticas y cultos traídos de Oriente. Como se ha mencionado anteriormente, en la

35 P.M. López Barja de Quiroga, “Las guerras serviles de Sicilia”, Desperta Ferro 5 (2011) 16-20, 18.
36 G. Verbrugghe, “Sicily 210-70 B.C.: Livy, Cicero and Diodorus”,  APA 103, (1972) 535-59, 559; J.R.W. Prag, The

Hellenistic West: Rethinking the Ancient Mediterranean (Cambridge, 2013) 79.
37 P. Morton, “The Geography of Rebellion: Strategy and Supply in the two “Sicilian Slave Wars””, BICS 57, 1 (2014)

20-38, 26.
38 Cicerón afirma la devoción a la Ceres de Enna y que los romanos la consideraban “la más antigua de las Ceres”; II

Verr. IV, 107-8. 
39 M.L. Sánchez León, “Adorando a Deméter. Euno-Antíoco y la diosa de Enna”, Gerión 22, 1 (2004) 135-45, 137.
40 D.S. XXXIV/XXXV, 2, 1- 3, 11.
41 M.L. Sánchez León, “Adorando a Deméter. Euno-Antíoco y la diosa de Enna”, Gerión 22, 1 (2004) 135-45, 140.
42 Gracias a la expansión de la dominación romana en oriente Sicilia se convirtió en el siglo II a.C. en destino de una

gran cantidad de esclavos de origen sirio.  Estos  esclavos mantienen su religión de origen gracias  a  sacerdotes
mendicantes pues el culto a Atargatis no es sedentario en Occidente; R. Turcan, Los Cultos Orientales en el Mundo
Romano; trad. Antonio Seisdedos (Madrid, 2001) 134-5.

43 Los autores clásicos que mencionan a Euno son: D.S. 34/35. 2. 1–24/2. 25-3. 11, Str. 6, 2, 6-7, Flor. 2, 7, 1-8, Liv.
Per., 56, 58-59.



cultura  grecolatina  los  orientales  adquieren  una  imagen  de  profetas,  de  personas  que  tienen la
capacidad de ver el futuro44 y Euno no será una excepción.

En las primeras menciones que hace Diodoro sobre Euno se dice que éste era propiedad de
Antígenes  y  Phito.  Desempeñaba  la  función  de  entretener  a  los  comensales  de  su  amo en  los
banquetes que éste celebraba45. Diodoro representa estas veladas negativamente para Euno, pues es
constantemente objeto de burlas y así lo corroboran Bradley46, Dumont47, Green48 o Urbainczyk49.
Para  Morton la  posición  de  Euno es  privilegiada,  aunque no matiza  su afirmación50.   Sea  una
posición privilegiada o no, está claro que la función de Euno es entretener a los asistentes.

Parece que Euno no sólo se encargaba de sorprender a los invitados de su amo. Tenía un
cierto prestigio entre el campesinado local, tanto con esclavos como con campesinos libres. Los
primeros  ven  en  Euno  una  figura  cercana  puesto  que  comparten  creencias,  mientras  que  los
segundos,  como señala  Montero,  se  impresionan  frente  a  las  prácticas  adivinatorias  orientales,
desconocidas para ellos51. Esta superstitio o práctica religiosa fuera del marco oficial de la sociedad
no era apreciada y generaba miedo e incomprensión frente al resto de la sociedad romana52. En
algunos casos ese temor se convirtió en violencia: en el año 136 unos astrólogos orientales fueron
expulsados de la ciudad por el pretor Cneo Cornelio Hispalo por corromper a las gentes de espíritu
“ignorante y crédulo”53.  Los esclavos respetaban a Euno pues era alguien a quien acudir en las
emergencias. Diodoro nos cuenta que ellos, hartos de las injusticias sufridas, acuden a Euno para ser
aconsejados  sobre  el  motín  que  tratan  de  realizar54.  En  la  versión  de  Constantino  incluso  se
mencionan algunos sacrificios y pactos realizados por los rebeldes tras consultar a Euno sobre la
posibilidad  del  éxito  del  levantamiento55.  Esa  admiración  también  se  refleja  en  la  decisión  de
coronar a Euno como rey, puesto que, como se ha señalado anteriormente, los esclavos no eligieron
a Euno por su capacidad de mando o dotes de liderazgo sino por sus maravillas y su nombre 56. El
sirio es, en definitiva, un personaje popular entre los esclavos y campesinos. Aunque este segundo
grupo  no  sea  mencionado  expresamente  por  las  fuentes,  podemos  intuir  la  influencia  que  un
personaje como el esclavo sirio podría ejercer en la comunidad rural de los alrededores de Enna. 

En cuanto a la Ceres de Enna, era un culto muy antiguo para los romanos57. La embajada
enviada a Sicilia demuestra la importancia que tenía dicho culto58. La tradición ubica el rapto de
Core en los alrededores de la ciudad59. Los esclavos, conscientes de la necesidad del apoyo local,
respetan a la deidad. Lo hemos visto en la iconografía que contienen las distintas series monetales, y
también se aprecia en un fragmento de Cicerón, donde intentando descalificar a Verres, gobernador
corrupto de Sicilia, menciona a los esclavos. En la referencia ciceroniana los esclavos, malvados
por naturaleza, respetaron el santuario, a diferencia de Verres, que de esta manera demuestra que su

44 P. Morton, “Eunus: The Cowardly King”; CQ 63 (2013) 237-52, 247-8.
45 D.S. XXXIV/XXXV, 2, 5-9.
46 K.R. Bradley Slavery and Rebellion in the Roman World 140 B.C. - 70 B.C. (London, 1989) 114.
47 J.C. Dumont, Servus. Rome et l'esclavage sous la République (Roma, 1987) 224.
48 P. Green, “The First Sicilian Slave War”, P&P 20 (1961) 10-29, 12.
49 T. Urbainczyk, Slave Revolts in Antiquity (Berkeley y Los Angeles, 2008) 55.
50 P. Morton, “Eunus: The Cowardly King”, CQ 63 (2013) 237-52, 250.
51 S. Montero, “Adivinación y esclavitud en la Roma antigua”; Ilû, 0 (Madrid, 1995) 146. Diodoro y Floro señalan la

existencia de un truco realizado por Euno. Sin conocer exactamente de qué se trataba, parece que consistía en
introducir  una nuez rellena con algún producto inflamable en la boca y prenderle  fuego,  escupiendo pequeñas
llamaradas al hablar; D.S. XXXIV/XXXV, 2, 7; Flor. 2, 7, 5-6.

52 R. Turcan, Los Cultos Orientales en el Mundo Romano; trad. Antonio Seisdedos (Madrid, 2001) 23.
53 Val. Max. I, 3, 3.
54 D.S. XXXIV/XXXV, 2, 10-1.
55 Nota 27.
56 D.S. XXXIV/XXXV, 2, 14.
57 Nota 38.
58 Cic. II Verr. 2, 4, 108.
59 Cic. II Verr. 2, 4, 106; Core es llamada por Cicerón Líbera.



condición está por debajo de la de los rebeldes60. El gesto es de vital importancia ya que demuestra
el respeto que los esclavos tenían por el culto local. Aunque Cicerón trata de descalificar a Verres, la
destrucción del santuario de Enna, tan importante para los romanos (recordemos la embajada por el
asesinato de Tiberio Graco que más adelante se expone) no sería omitida aunque sirviera a sus
propósitos61.

 Como señala Pailler las luchas contra la opresión romana necesitan más de una ideología y
una identidad nacional que de la marginación social62 y por ellos la importancia de la religión en la
revuelta es innegable, pues crea una ideología y una iconografía sobre la legitimidad del reino.

Cabello

En el culto de la Diosa Siria el cabello tenía una gran importancia y parte del credo giraba
entorno a él63. Esa importancia se refleja en un pasaje de Floro donde Euno, antes de que estalle el
conflicto, lanza literalmente un mechón de su pelo a la diosa siria64. Según el autor gracias a este
gesto y a otros Euno consigue reunir  una considerable fuerza de esclavos rebeldes.  Pero,  ¿qué
significado esconde éste gesto?¿Cuál es su intencionalidad? Es obvio que el gesto realizado tiene un
objetivo específico. Por ello, con el objetivo de responder a las anteriores preguntas debemos volver
a Luciano. El samosatense explica las distintas acepciones que el cabello tiene en el credo de la
diosa. En la primera de ellas se explica que si un devoto ve un cadáver no podrá entrar al templo en
ese día, y tras pasar la jornada deberá purificarse si su intención es retornar. Los familiares del
difunto deberán esperar un período de 30 días y afeitarse la cabeza si desean volver a entrar en el
templo65. La segunda referencia remite a que cuando un hombre llega por primera vez a la Ciudad
Santa, es decir, Hierápolis, debe afeitarse la cabeza y las cejas66. La tercera y última señala que los
más jóvenes deben ofrendar su primer afeitado a la diosa, colocando la ofrenda en cestos de plata u
oro y clavarlos a la pared con su nombre inscrito en él67. El cabello por lo tanto tiene un importante
significado para la religión de la Diosa Siria y por consiguiente también para Euno. 

El autor interpreta el acto como otra excentricidad más para así asombrar y reclutar a una
mayor cantidad de personas para su causa, pero Euno era muy consciente del gesto realizado, y sus
compatriotas sirios también. Euno se corta el pelo antes de que 2.000 personas se le unan. Tras
liberar a muchos esclavos de sus barracones el total pasa a ser de 60.000 individuos según Floro 68.
Esos  2.000  esclavos  liberados  pueden  pertenecer  al  número  de  esclavos  que  fueron  liberados

60 Cic. II Verr. 2, 4, 112.
61 Como señala Séneca en Ep. 47, 5; “Totidem hostes esse quot servos”; Todos los esclavos son enemigos. Aunque el

autor tenga intención de refutar dicha idea, era una creencia muy extendida para todo romano.
62 J.M. Pailler,  Bacchanalia.  La Répression de 186 AV. J.-C. Á Rome et en Italie: Vestiges,  Images,  Tradition ;  en

Bibliothèque des Écoles Françaises d'Athènes et de Rome 270 (Roma 1988) 714.
63 Luc. Syr. D., 53, 55, 60.
64 Flor. II, 7, 4: “Syrus quidam nomine Eunus – magnitudo cladium facit, ut meminerimus – fanatico furore simulato,

dum Syriae deae comas iactat”; Cierto sirio llamado Euno, la magnitud de nuestras derrotas nos hace recordarlo,
con un falso frenesí y agitando su cabello despeinado lanza éste a la diosa siria en su honor.

65 Luc. Syr. D., 53: “Νόμοισι δὲ ἐς ταῦτα χρέωνται τουτέοισιν. Ἢν μέν τις αὐτέων νέκυν ἴδηται, ἐκείνην τὴν ἡμέρην ἐς
τὸ  ἱρὸν  οὐκ  ἀπικνέεται,  τῇ  ἑτέρῃ  δὲ  καθήρας  ἑωυτὸν  ἐσέρχεται.  Αὐτῶν  δὲ  τῶν  οἰκηΐων  τοῦ  νέκυος  ἕκαστοι
φυλάξαντες ἀριθμὸν ἡμερέων τριήκοντα καὶ τὰς κεφαλὰς ξυράμενοι ἐσέρχονται. Πρὶν δὲ τάδε ποιῆσαι, οὔ σφισιν
εἰσιέναι ὅσιον”; Ellos siguen las siguientes leyes. Si alguno ve un cadáver, ese día no podrá entrar en el templo, pero
podrá hacerlo al siguiente si se purifica. Los parientes del hombre muerto deberán esperar un período de 30 días para
entrar en el templo siempre que se afeiten la cabeza, pero antes de ello no es adecuado que entren al templo.

66 Luc. Syr.  D., 55: “Ἀνὴρ εὖτ᾿ ἂν ἐς τὴν ἱρὴν πόλιν πρῶτον ἀπικνέηται, κεφαλὴν μὲν ὅδε καὶ ὀφρύας ἐξύρατο”;
Cuando un hombre llega por primera vez a la ciudad-santa se afeita la cabeza y las cejas.

67 Luc. Syr. D., 60: “Οἱ μὲν νεηνίαι τῶν γενείων ἀπάρχονται, τοῖσι δὲ νέοισι πλοκάμους ἱροὺς ἐκ γενετῆς ἀπιᾶσιν, τοὺς
ἐπεὰν ἐν τῷ ἱρῷ γένωνται, πάμνουσί τε καὶ ἐς ἄγγεα καταθέντες οἱ μὲν ἀργύρεα, πολλοὶ δὲ χρύσεα ἐν τῷ νηῷ
προσηλώσαντες ἀπίασιν ἐπιγράψαντες ἕκαστοι τὰ οὐνόματα”; Los jóvenes ofrecen los primeros rasurados de sus
barbas, los más jóvenes se lo dejan crecer hasta que están en el templo y allí se lo cortan, los colocan en cestos de
plata, o en algunos casos de oro, y los clavan a la pared del templo dejando sus nombres inscritos en ellos.

68 Nota 24.



durante la toma de Enna69, de tal modo que el acto de cortar el pelo fue anterior a la toma de Enna, y
como ese acto es realizado con la intención de enardecer a los esclavos70, podemos asegurar que
Euno lo realiza en breves momentos antes de la conquista de la ciudad. 

Tras haber situado el gesto cronológicamente analicemos la simbología del pelo en Luciano.
Como vemos en los ejemplos, los devotos se cortaban el pelo en tres casos específicos, el primero
de ellos no se puede emparejar con lo realizado por el adivino, no así el segundo, donde se afeitan la
cabeza  para  entrar  en  la  ciudad santa,  o  el  tercero,  donde los  más  jóvenes  entregan el  primer
rasurado y los colocan en unos cestos de plata y oro. Teniendo en cuenta esto, ¿cuál es el objetivo
de Euno? Su objetivo es pretender otorgar un estatus de Ciudad Santa a Enna, convirtiéndola en su
centro71. Realiza el corte de pelo con la intención de crear una sede religiosa y cultural para la gran
comunidad de esclavos sirios de Sicilia72, y al mismo tiempo ubicarla en el lugar de un importante
centro de culto griego para vincular a ambos cultos, pues ambos se asemejan en ciertos aspectos73.

Siracusa, la fuente y los peces

Acragante74, Catana75, Enna76, Mamertio77, Mesana78, Morgantina79 y Tauromenio80 son las
ciudades mencionadas por las fuentes en el relato del conflicto armado. Orosio explica81 que de esas
ciudades la única que no fue sometida por los fugitivos fue Mesana, donde los esclavos de la ciudad
no se sublevaron por el justo trato que recibían de sus amos. Parece que Orosio es influenciado aquí
por el estoicismo de Posidonio/Diodoro, fuente utilizada por el autor. El resto de ciudades aparecen
con  un  mayor  o  menor  peso  en  la  trama  del  conflicto  excepto  una,  Siracusa.  La  ciudad  más
importante de Sicilia no es nombrada en ninguna fuente, y resulta bastante extraño. Si los fugitivos
hubieran llegado a tomar esta ciudad la conquista hubiera sido mencionada, más teniendo en cuenta
la importancia histórica de dicha ciudad. Es extraño que lo acaecido en ciudades con tan poca
relevancia como Mamertio haya llegado a nosotros y que la mayor ciudad de la isla no se mencione
siquiera. A pesar de ello la historiografía no duda en ubicar el episodio de los peces sagrados en

69 D.S. XXXIV/XXXV, 2, 12.
70 Flor. II, 7, 4-5.
71 D.S. XXXIV/XXXV, 2, 24b = Const. Exc. 3, pp. 206-7: “ὑπὸ γὰρ τῆς πεπρωμένης αὐτοῖς κεκυρῶσθαι πατρίδα τὴν

Ἔνναν, οὖσαν ἀκρόπολιν ὅλης τῆς νήσου”; Fue decretado por el destino que Enna, la ciudadela de toda la isla, sería
su hogar.

72 P.M. López Barja de Quiroga, “El ritual de los Cerialia y la fundación de Lavinio”, Stud. Hist., Hª antig. 21 (2003)
75-85, 82: Ceres es un arma de doble filo para Euno, puesto que es una deidad con un fuerte carácter político y
vinculado estrechamente con la fundación de ciudades ya que tutela directamente el crecimiento de las cosechas.
Ese rasgo de Ceres será aprovechado por Euno para crear una nueva Hierápolis.

73 M.L. Sánchez León, “Adorando a Deméter. Euno-Antíoco y la diosa de Enna”,  Gerión 22, 1 (2004) 135-45; La
autora subraya que las dos deidades tienen rasgos comunes pues son representaciones de la Gran Madre.

74 D.S. XXXIV/XXXV, 2, 43 = Const. Exc. 2 (1), p. 305.
75 D.S. XXXIV/XXXV, 2, 39 = Const. Exc. 2 (1), p. 305; Str., 6, 2, 6-7.
76 D.S. XXXIV/XXXV, 2, 1 – 3, 11;  Oros., 5, 9, 7; Cic. II Verr., 2, 4, 112;  Str., 6, 2, 6-7; Flor., 2, 7, 1-8; Val. Max., 9,

12, ext. 1.
77 Oros., 5, 9, 6.
78 Oros., 5, 6, 4.
79 D.S. XXXIV/XXXV, 2, 23; D.S. XXXIV/XXXV, 11, 1 = Const. Exc. 2 (1), pp. 306-7.
80 D.S. XXXIV/XXXV, 2, 20-1; Oros., 5, 9, 7;  Str., 6, 2, 6-7; Val. Max., 2, 7, 3.
81 Nota 78.



Siracusa82. El único autor que menciona este episodio es Diodoro83, pero de forma breve. En él unos
individuos, de los cuales se omiten nombre, sexo, condición o cualquier tipo de información sobre
su  condición  social  y  personal,  comen unos  peces  sagrados  y  por  ello  sufren  el  castigo  de  la
divinidad avergonzando al  resto de compañeros  que no han cometido ese sacrilegio84.  Para los
devotos de la Dea Syria los peces eran sagrados, pues Derceto tenía la apariencia de un pez85. En
Hierápolis había un inmenso estanque que según Luciano albergaba todo tipo de peces sagrados
adornados con oro y que, contra toda lógica, acudían al llamárseles por su nombre86. Era habitual
crear estanques en los centros de culto para mantener a estos peces sagrados87 y para los devotos la
ingesta de peces estaba prohibida. En el relato de Diodoro el acto sacrílego es castigado por los
dioses, y no es casualidad que la acción ocurra en la parte final del relato, pues por culpa de actos
como este los dioses dejan de favorecer la causa de los fugitivos y comienzan a ceder ante el avance
romano88.  El  azar  no rige  la  colocación del  relato  y la  intencionalidad del  fragmento.  Diodoro
excusa a los esclavos, mediante su ideario estoico, de la causa de la revuelta, pues los esclavos no
son malvados por naturaleza sino que se verán obligados a rebelarse por culpa de los abusos que se
han cometido contra ellos89. Pero una revuelta servil, para un personaje acaudalado y libre como
Diodoro, no es algo fácil de justificar. Con ese fin culpa a Euno de todo. Él es el damnificado de la
narración de Diodoro, con un especial cariz en el episodio de los peces. Euno es un rey-sacerdote,
un mago que posiblemente fuera algún tipo de sacerdote de la diosa que ha conseguido coronarse
rey. Por ello el hecho de ingerir unos peces sagrados para los devotos no sólo ataca a la diosa sino
también a Euno y por extensión a la legitimación de la monarquía, pues es percibido como un
enfrentamiento directo contra el rey. Como hemos visto, antes del ataque perpetrado en Enna los
esclavos ofrecen sacrificios y realizan pactos90, asegurándose así el apoyo de los dioses. Para lograr
ese apoyo recurren a Euno, un mago que gracias a su presencia consigue que la diosa favorezca la
causa. Pero en el momento de la ingesta de los peces ocurre lo contrario, la ofensa a la diosa hace
que ésta abandone la causa y por lo tanto derive en fracaso.

82 K.R. Bradley, Slavery and Rebellion in the Roman World 140 B.C. - 70 B.C. (London, 1989) 60; P. Morton, “The
Geography of Rebellion: Strategy and Supply in the two “Sicilian Slave Wars””,  BICS 57, 1 (2014) 20-38, 25
(Morton incluso le asigna una fecha al episodio, el 133); J.M. Pailler, Bacchanalia. La Répression de 186 AV. J.-C.
Á Rome et en Italie: Vestiges, Images, Tradition; en Bibliothèque des Écoles Françaises d'Athènes et de Rome 270
(Roma, 1988) 708-9; C.I.R. Rubincam, “Cross-references in the  Bibliotheke Historike of Diodorus”,  Phoenix 43
(1989) 39-61; P. Wozniczka, “Diodoros” narrative of the first Sicilian slave revolt (c. 140/135-132 BC) – a reflection
of Poseidonios “ideas and style”?, en  Diodorus Siculus: shared myths,  world community, and universal history,
(Leuven, 2014).

83 D.S. XXXIV/XXXV, 9, 1 = Const. Exc. 4, p. 387.
84 Idem; “Ὅτι τοῖς καταφαγοῦσι τοὺς ἱερωμένους ἰχθῦς οὐκ ἦν παῦλα τῶν κακῶν. Τὸ γὰρ δαιμόνιον ὥσπερ ἐπίτηδες

εἰς παραδειγματισμὸν τοῖς ἄλλοις ἅπαντας τοὺς ἀπονενοημένους περιεῖδεν ἀβοηθήτους. Οὗτοι μὲν οὖν ἀκολούθως
τῇ παρὰ θεῶν κολάσει  καὶ  τῆς  διὰ τῆς  ἱστορίας  βλασφημίας  τετευχότες  ἀπέλαυσαν τῆς  δικαίας  ἐπιτιμήσεως”;
Aquellos que comieron los peces sagrados no encontraron descanso para su sufrimiento. El Poder Divino, con la
intención de dar ejemplo, dejó sufrir a quienes cometieron semejante acto. Pero no sólo bastó con la retribución
divina, sino que también sufrieron en las páginas de la Historia, obteniendo una justa recompensa.

85 En Luc. Syr. D., 14, el autor expresa su escepticismo respecto a que el pez no se ingiera por el hecho de que Derceto
tuviera esta apariencia, pues no cree que el templo de Hierápolis estuviera dedicado a esa deidad, ya que en varias
zonas de Egipto asegura que los peces  tampoco eran consumidos y ello no sucedía por honrar  a  Derceto.  Sin
profundizar  en los orígenes de la práctica,  es seguro que los seguidores  de la Diosa Siria no podían consumir
pescado.

86 Luc. Syr. D., 45.
87 K.R. Bradley, Slavery and Rebellion in the Roman World 140 B.C. - 70 B.C.  (London, 1989) 60. Bradley duda de

que el lugar del hecho hubiera sido Siracusa, aunque no puede confirmarlo, pero señala un punto muy importante,
los estanques sagrados eran una práctica común en el culto a Atargatis, y así como Siracusa es una candidata, otras
ciudades también la serán.

88 J.M. Pailler,  Bacchanalia.  La Répression de 186 AV. J.-C. Á Rome et en Italie: Vestiges,  Images,  Tradition ;  en
Bibliothèque des Écoles Françaises d'Athènes et de Rome 270 (Roma 1988) 708-9: “Sin duda no es casualidad que
la narración de la intervención del Senado en Sicilia tenga lugar en la obra de Diodoro tras el sacrilegio cometido en
la fuente de Aretusa”.

89 D.S. XXXIV/XXXV, 2, 4.
90 Nota 27.



En cuanto a Siracusa, si su nombre no aparece en el relato, ¿por qué se enlaza a esta ciudad
con la ingesta de peces ocurrida en la Primera Guerra Servil? Siracusa era famosa, no sólo por su
poderío, sino por una fuente. Diodoro la describe en el contexto de la partición mítica de la isla
entre Atenea y Ártemis, donde a la última se le otorga el territorio de Siracusa, ciudad que recibirá
el nombre de Ortigia en su honor91. Ortigia fue el primer asentamiento griego de lo que más tarde
llegaría a ser la gran urbe. El lugar, una isla cerca de la costa, gozaba de una fuente de agua dulce
natural. Como era costumbre entre los pueblos antiguos, los primeros colonos mitificaron la fuente
que tan bien sirvió para la supervivencia de los primeros habitantes, insertándolo en una tradición
legendaria.  Diodoro prosigue la narración explicando que las Ninfas crearon la  fuente,  llamada
Aretusa, para honrar a la diosa Ártemis. En esa fuente se encontraba un gran número de peces
considerados  sagrados  e  inviolables.  Pese  a  su  inviolabilidad,  Diodoro  señala  que  en  varias
ocasiones, como consecuencia de la guerra, esos peces fueron ingeridos y que la divinidad ejerció
su venganza sobre aquéllos que cometieron ese sacrilegio. También dice que más adelante tratará el
tema92. Es tentador enlazar el episodio que nos concierne con la fuente de Aretusa, pues nos otorga
dos frentes respecto a creencias: 1) la de los sirios, quienes tienen prohibida su ingesta por el culto a
Atargatis y 2) la de los griegos, quienes también tienen prohibida su ingesta por ser un estanque
consagrado a Ártemis. Pero de nuevo hay que señalar que Siracusa no es mencionada por ningún
autor, por lo tanto, ¿podría haber ocurrido en otro lugar?¿Dónde?

Dos fueron los bandos que tomaron parte en el conflicto, el de los esclavos rebeldes y el de
la república romana, y tanto uno como otro realizaron asedios a ciudades. Las fuentes mencionan
dos  casos  de  ciudades  tomadas  por  el  ejército  rebelde:  la  toma  de  Enna,  donde  no  puede
considerarse un asedio pues la ciudad fue tomada por sorpresa y de forma muy rápida93; y la toma
de  una  ciudad  sin  identificar,  donde  Euno  recrea  una  obra  en  el  exterior  de  la  muralla  para
desmoralizar a los asediados94. En el caso de la ciudad sin identificar se omite el término hambre.
Por ello debemos creer que el episodio de los peces ocurrió (de haber ocurrido en la Primera Guerra
Servil como menciona Diodoro) al final de la guerra, donde los romanos conseguían por fin avanzar
frente a las fuerzas rebeledes. Por lo tanto el episodio no hubiera tenido lugar en ningún asedio
efectuado por los esclavos. 

En el bando romano, las ciudades nombradas por las fuentes (que no las únicas) que fueron
tomadas serían tres: Catana, Enna y Tauromenio. La primera es mencionada por Estrabón, quien
brevemente  nos  asegura  que  Enna  sufrió  mucho,  al  igual  que  Catana,  Tauromenio  y  otras
ciudades95. Pero Estrabón no utiliza la palabra hambre en ningún momento, y por ello dejaremos
Catana y las “otras ciudades” en segundo plano, pues es en este autor donde dichos territorios son
mencionados. Tauromenio aparece en nuestra lista de la mano de Diodoro que presenta su asedio
por  las  tropas  del  cónsul  Publio  Rupilio  de manera  escalofriante.  Los habitantes  sufrieron una
hambruna tan atroz que según el autor se comieron primero a los niños, después a las mujeres y

91 D.S. V, 3, 4.
92 D.S. V, 3, 5-6; “Τὴν δ᾿ Ἄρτεμιν τὴν ἐν ταῖς Συρακούσαις νῆσον λαβεῖν παρὰ τῶν θεῶν τὴν ἀπ᾿ ἐκείνης Ὀρτυγίαν

ὑπό τε τῶν χρησμῶν καὶ τῶν ἀνθρώπων ὀνομασθεῖσαν. Ὁμοίως δὲ καὶ κατὰ τὴν νῆσον ταύτην ἀνεῖναι τὰς Νύμφας
ταύτας χαριζομένας τῇ Ἀρτέμιδι μεγίστην πηγὴν τὴν ὀνομαζομένεν Ἀρέθουσαν. Ταύτην δ᾿ οὐ μόνον κατὰ τοὺς
ἀρχαίους χρόνους ἔχειν μεγάλους καὶ πολλοὺς ἰχθῦς, ἀλλὰ καὶ κατὰ τὴν ἡμετέραν ἡλικίαν διαμένειν συμβαίνει
τούτους, ἱεροὺς ὄντας καὶ ἀθίκτους ἀνθρώποις. Ἐξ ὧν πολλάκις τινῶν κατὰ τὰς πολεμικὰς περιστάσεις φαγόντων,
παραδόξως ἐπεσήμηνε τὸ θεῖον καὶ μεγάλαις συμφοραῖς περιέβαλε τοὺς τολμήσαντας προσενέγκασθαι. Περὶ ὧν
ἀκριβῶς ἀναγράψομεν ἐν τοῖς οἰκείοις χρόνοις”; Artemisa recibió de los dioses la isla de Siracusa, que fue conocida
desde entonces por oráculos y hombres como Ortigia. En esta isla, para complacer a la diosa, las ninfas erigieron
una gran fuente llamada Aretusa. Pero no sólo en los tiempos antiguos esta fuente tuvo gran cantidad de peces, sino
que también en nuestros  tiempos podemos encontrar  gran cantidad de peces  en  sus  aguas y son considerados
sagrados y ningún hombre puede tocarlos. En muchas ocasiones, por los avatares de la guerra, los peces fueron
ingeridos y los dioses atacaron a aquellos que habían tomado a estos peces por comida. Estos hechos serán tratados
más adelante cuando llegue su período de tiempo adecuado.

93 D.S. XXXIV/XXXV, 2, 10-4; 2, 24b = Const. Exc. 3, pp. 206-7.
94 D.S. XXXIV/XXXV, 2, 46.
95 Str., 6, 2, 6.



finalmente se comieron los unos a los otros96. La hambruna y la ciudad de Enna se relacionan dos
veces, una en la narración de Diodoro y otra en la de Floro. Diodoro asegura que Enna fue sometida
a las mismas condiciones que Tauromenio y que sus habitantes sufrieron condiciones extremas y
vieron sus  esperanzas  frustradas97.  Floro  sigue  estas  mismas  líneas,  pues  en  su  relato  Enna es
sometida por hambre una vez que los esclavos son vencidos en toda la isla98. Enna aparece por lo
tanto dos veces y, siendo la capital de los rebeldes, resulta bastante verosímil pensar que la fuente
de los peces sagrados se encuentre allí y no en Siracusa.

Pero, ¿pudo el episodio de los peces ocurrir en otro lugar o en otros momentos históricos?
Diodoro dice que más adelante hablará sobre el tema99, pero la ingesta de peces es narrada en un
pequeño fragmento,  por  lo  tanto  podría  ser  parte  de  otro  libro  de  Diodoro y no del  libro  que
concierne a la guerra a la que nos ceñimos. Entonces, ¿cuándo pudo ocurrir?

Siracusa, fundada sobre la segunda mitad del siglo VIII a.C., goza de una larga historia.
Disputó la hegemonía de Sicilia contra los cartagineses en una guerra que duraría siglos e incluso
luchó contra  Roma para mantener  su independencia.  Una ciudad como esta,  con una  tradición
guerrera y dominadora tan marcada, fue víctima de muchos ataques. Cuatro fueron los principales
asedios sufridos por sus habitantes: el asedio ateniense en el año 414, el asedio cartaginés contra
Dionisio I en el año 392, el de Dión a Dionisio II en el año 357 y el asedio de Claudio Marcelo y la
toma definitiva de la ciudad en el año 214.

¿Cuál de estas batallas es la que buscamos? ¿Dónde podría encajar el episodio de los peces
fuera del contexto servil? La opción más probable es la tercera, el asedio de Dión100. Las pruebas no
son concluyentes, pero está claro que es el único asedio en el que se sufre de hambre, puesto que se
hace hincapié en la abundancia de suministros traídos por el general Nipsio101. Podríamos suponer
que fue en este momento cuando el pasaje de los peces pudo haber ocurrido, pues el fragmento en sí
no ofrece ningún dato claro para su contextualización. Por otro lado, las referencias a Aretusa o a
Ártemis en la obra de Diodoro son pocas para lo extenso de su trabajo. Ninguna de estas referencias
aparece en un contexto de necesidad, hambruna o asedio102 a excepción de la llegada de Nipsio103.
De  todas  formas  Diodoro  ya  menciona  que  la  ingesta  de  peces  sagrados  ocurrió  en  varias
ocasiones104, por lo tanto a falta de pruebas concretas sólo puede decirse que cabe la posibilidad de
que una de las veces en la que podría haber ocurrido fuera en el asedio de Dión.

En conclusión, el episodio de los peces no ocurre en Siracusa, por las razones ya citadas. La

96 D.S. XXXIV/XXXV, 2, 20-1.
97 Idem.
98 Flor. II,  7, 8; “Hic enim victos et  apud Hennam novissime obsessos cum fame quasi pestilentia consumpsisset,

reliquias latronum compendibus, catenis crucibusque punivit”; Después de vencerlos (Marco Perperna, cónsul en
130, Floro lo confunde con Publio Rupilio,  auténtico vencedor en 132) finalmente sitía Enna y la toma por el
hambre y las enfermedades. Los supervivientes son encadenados y crucificados.

99 Nota 92.
100Las principales fuentes para la figura de Dión son Cornelio Nepote y Plutarco. Diodoro de Sicilia también ofrece

información  sobre  el  personaje,  aunque  más  fragmentada  que  los  anteriores  autores.  Por  último los  diferentes
fragmentos que se conservan otorgan alguna información respecto al tema, y pueden encontrarse en la obra de
Jacoby: Die Fragmente der Grieschischen Historiker.

101D.S.  XVI,  18,  1;  “Μετὰ  δὲ  ταῦτα  Διονύσιος  μὲν  στρατηγὸν  ἀπέστειλενεἰς  τὰς  Συρακούσσας  Νύψσιον  τὸν
Νεαπολίτην, ἀνδρεία καισυνέσει στρατηγικῇ διαφέροντα: συνεξέπεμψε δ' αὐτῷ καὶφορτηγὰ πλοῖα σίτου καὶ τῆς
ἄλλης ἀγορᾶς γέ μοντα. Οὗτος μὲνοὖν ἐκ Λοκρῶν ἀναχθεὶς ἐτέλει τὸν εἰς Συρακούσσας πλοῦν”; Poco después
Dionisio envió a su lugarteniente, el napolitano Nipseo, distinguido por su valentía y destreza militar. Lo envió con
las naves de transporte cargadas de trigo y demás víveres. Nipseo partió de Lócride rumbo a Siracusa. 

102Sin tener en cuenta los libros XXXIV/XXXV que hemos tratado éstas son todas las referencias que hay en D.S..
Aretusa: V, 3, 4-6; XVI, 18, 3. Ártemis: II, 46, 1-2; IV, 22, 3; IV, 34, 2; IV, 44, 7; IV, 74, 3; IV, 81, 4; V, 3, 4-6
(origen de la fuente de Aretusa); V, 72, 5; V, 76, 3; V, 77, 6-8; XVI, 26, 6; XVIII, 4, 5; XIX, 63, 5.

103D.S. XVI, 18, 3.
104Nota 92.

http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/diodore_16/precise.cfm?txt=959;8022;957;


ingesta  se  habría  producido en Tauromenio o Enna,  aunque es bastante  más probable que esta
última sea la opción más acertada. Fuera de los márgenes del siglo II, en ningún conflicto anterior
que haya vivido la ciudad de Siracusa es posible ubicar claramente otro episodio similar al vivido
en la guerra servil. Aunque el asedio de Dión sea un candidato bastante probable, las pruebas son
escasas para poder determinarlo con fiabilidad.

Embajada

Una embajada romana fue enviada a Sicilia, ¿cuál fue la causa?¿hacia donde se dirigían?
¿qué objetivo tenían?. Algunos autores como Caerols105, Le Bonniec106 o Montero107 opinan que el
pecado a expiar consistía en la purificación del templo de Ceres por su sustitución por la diosa siria
Atargatis. Como ya he mencionado, las dos religiones conviven, pues Euno también necesita de la
población nativa108. Más allá de esta información, nos asalta la incertidumbre ya que dos son las
versiones  que  hemos  recibido  sobre  la  noticia  de  la  existencia  de  esta  embajada.  Por  un  lado
tenemos a Diodoro Sículo109,  que confirma la presencia de la embajada romana alegando como
razón el  temor a  los  dioses y a  lo  dicho por  un oráculo consultado en referencia  a los Libros
Sibilinos. La embajada realiza sacrificios en los altares de Zeus Etneo. Los altares se vallan y sólo
se permite el acceso a los miembros de las comunidades que tradicionalmente realizan sacrificios en
ellos.  La  segunda  fuente  es  Cicerón,  quien  en  su  discurso  contra  Verres110 asegura  que  en  el
momento  del  asesinato  de  Tiberio  Graco,  Lucio  Calpurnio,  en  el  consulado  de  Publio  Mucio
Escévola y habiendo consultado los Libros Sibilinos,  parte a  Enna para realizar un sacrificio a
Ceres. 

La  versión  de  Diodoro  nos  ofrece  una  embajada  romana  que  acude  a  Sicilia  pero  no
expresamente a  Enna,  sino a  distintos  altares  que se encuentran  por  toda la  isla.  Los romanos
restringen el acceso a los altares siendo sólo apto para los habitantes del lugar. Pienso que esta
medida pudiera ser tomada para prevenir el ir y venir de esclavos fugados pues, tras la guerra parece
que la isla seguía llena de ellos111. No se nos da ninguna fecha y a excepción de la mención al
oráculo de los Libros Sibilinos, no se conoce la causa de la embajada. En definitiva, la información
que Diodoro nos da es escasa y poco puede aclarar del tema.

Cicerón en cambio nos transmite, de forma más condensada, una mayor cantidad de datos.
El autor señala exactamente la fecha en la que se realizó esa embajada, tras la muerte de Tiberio
Graco y en el consulado de Publio Mucio Escévola, es decir, en 133112.  Hasta aquí el relato es

105Los Libros Sibilinos en la historiografía latina, (Madrid, 1991).
106Le culte de Ceres à Rome (Paris, 1958).
107“Adivinación y esclavitud en la Roma antigua”; Ilû, 0 (1995) 141-56.
108“Destinada a difundir la ideología monárquica en un contexto republicano, la leyenda ΒΑΣΙΛΕΩΣ ΑΝΤΙΟΧΟΥ, que

sigue la fórmula usual en las monarquías helenísticas, avala la tradición sobre la elección de Euno como rey y la
asunción del nombre Antíoco mientras la tipología demetríaca de filiación siciliana pone de manifiesto, como ya
señaló robinson, una exaltación del culto a la diosa de Enna por el nuevo poder”; M.L. Sánchez León, “Adorando a
Deméter. Euno-Antíoco y la diosa de Enna”, Gerión 22, 1 (2004) 135-45, 137.

109XXXIV/XXXV, 10, 1.
1102, 4, 108.
111Diodoro Sículo dice en XXXIV/XXXV, 2, 23 que Publio Rupilio, cónsul en 132, tras haber arrebatado Enna a los

esclavos, colocó a distintas unidades especiales repartidas en pequeños grupos por toda la isla para evitar cualquier
tipo de bandidaje o la huida de los esclavos fugados, como aparece representado en el elogium de Polla (CIL I. 551
= CIL I². 638 = Degrassi,  ILLRP 454 = CIL X. 6950); G. Verbrugghe, “The Elogium of Polla and the First Slave
War”; CPh, Vol. 68, No. 1 (Chicago, 1973) 25-35.

112Cic. II  Verr., 2, 4, 108; “Itaque apud patres nostros atroci ac difficili rei publicae tempore, cum Tibero Graccho
occiso magnorum pericolorum metus ex ostentis portenderetur, P. Mucio L. Calpurnio (año 133) consulibus aditum
est  ad  libros  Sibyllinos;  ex  quibus  inventum est  Cererem antiquissimam placari  oportere.  Tum ex  amplissimo
collegio  decemvirali  sacerdotes  populi  Romani,  cum  esset  in  urbe  nostra  Cereris  pulcherrimum  et
magnificentissimum templum, tamen usque Hennam profecti  sunt.  Tanta  erat  enim auctoritas  et  vetustas  illius
religionis ut, cum illuc irent, non ad aedem Cereris sed ad ipsam Cererem proficisci viderentur”; De este modo



coherente, pero el problema surge al proseguir con la lectura. Cicerón señala que el punto donde se
realiza el sacrificio es la ciudad de Enna. La “zona-cero” del conflicto en Sicilia aún no había sido
tomada. Será en el año siguiente, el 132, cuando ocurra, en el consulado de Publio Rupilio y siendo
él mismo su conquistador. Por lo tanto las fechas no concuerdan. Podría ser que la embajada fuera
en  el  133  en  el  caso  de  Diodoro,  pues  la  acción  no  transcurre  en  Enna  y  los  embajadores
dispondrían de una mayor flexibilidad a la hora de desplazarse libremente, pero no es el caso. Por
ello Cicerón está equivocado.

Como conclusión, la cronología de la versión de Diodoro es la más fiable, aunque no ofrezca
una gran cantidad de información, no es errónea. Pero el hecho de que Cicerón se confunda en la
datación no significa que todo lo dicho por él no sea cierto. La única certeza que se puede demostrar
es que la fecha dada por Cicerón es incorrecta y que como el resto de información depende de esa
fecha es imposible determinarla. En cuanto al lugar donde los sacrificios se celebran, es imposible
que en el relato de Cicerón el sacrificio se realice en Enna, pues o la fecha es incorrecta o el lugar
no  es  el  debido.  Podemos  decir  que  la  embajada  partió  de  Roma  con  la  misión  de  expiar  el
sacrilegio cometido por el asesinato de Tiberio Graco, aunque se realizara un año más tarde de
cometerse el crimen113. La misma embajada purificaría Enna de aquél culto extranjero, pues aunque
los dos cultos conviven en la ciudad, es muy probable que los romanos no lo percibieran de la
misma forma114. 

Conclusiones

Euno  necesita  del  apoyo  local  para  hacer  frente  al  poderío  romano.  Sin  ese  apoyo  la
resistencia  no  se  hubiera  podido mantener  y  no  podría  haber  sido  tan  efectiva.  Ese  factor,  en
cambio, no hace que Euno olvide sus raíces, al igual que los esclavos. Consciente de la influencia
que ejercía en sus coetáneos, lo utilizó en beneficio de la causa. La creación de una identidad en
torno al culto y al lider es clara, pero sólo para los esclavos rebeldes, pues Euno necesitaba de los
nativos para la supervivencia de su nuevo reino. Por ello trata de unir a los esclavos mediante gestos
y matices que vinculen la nueva monarquía con el pasado sirio de cada individuo115. En el caso de la
coronación, no puede deducirse nada claro de la conexión entre las palabras  διάδημα  y la τιὰρῃ,
aunque sí se puede asegurar que las dos palabras se complementan y por lo tanto pueden llegar a
suponer un nexo de unión con Hierápolis. El nombre elegido lo unirá a la monarquía seléucida y a
Antíoco VII Σιδήτης, anclando la fecha de comienzo de la revuelta en una posterior al año 139. Se
deduce por la iconografía que aparece en las monedas la necesidad del apoyo popular de la nueva
monarquía, en especial la moneda que contiene la imagen en el  anverso de Ceres/Deméter y la
leyenda ΑΝΤΙΟ y ΒΑΣΙ en el reverso. Son las dos caras de una misma moneda, una cara siria y una
local.  Cicerón nos transmite el respeto que tenían los rebeldes por el culto local116 y se intuye su
utilización con fines políticos gracias a la numismática. La importancia del cabello en el culto a la
diosa siria es innegable, y Euno refleja esa importancia gracias a sus gestos. Al cortar y lanzar el

podemos entender lo que aconteció en el día de nuestros padres. En el consulado de Publio Mucio y Lucio Calpurnio
(año 133) había surgido una crisis política terrible; Tiberio Graco había sido asesinado, y unos prodigios indicaban
que unos terribles peligros nos amenazaban. Los libros sibilinos fueron consultados; y de ellos se descubrió que "la
más antigua Ceres" debía ser aplacada. Acto seguido, aunque había un espléndido y hermoso templo de Ceres aquí
en nuestra propia ciudad, sacerdotes al servicio de la patria, miembros del distinguido cuerpo de decenviral, dejaron
Roma para llegar hasta Enna: tan antiguo, tan imponente era ese culto, que se sintieron al ir allá, no como realizando
el camino a un templo de Ceres, sino a la presencia de Ceres misma.

113M.L. Sánchez León, “Adorando a Deméter. Euno-Antíoco y la diosa de Enna”, Gerión 22, 1 (Madrid, 2004) 135-45,
142.

114J. Noël Dillon, “The Delegation of the Xviri to Enna ca. 133 BC and the murder of Tiberius Gracchus”, BICS, 56, 2
(London, 2013) 89-103, 102.

115Nota 62: “Las rebeliones contra el orden romano encuentran su fuente en el fervor "ideológica" y el recuerdo/anhelo
de una "identidad nacional" tanto y más que el odio a la opresión y la marginación social”, Euno consigue satisfacer
esa necesidad de mantener el recuerdo de la colectividad siria.

116Nota 60.



pelo a la diosa antes de la toma de Enna crea una imagen de una nueva Hierápolis en la isla, un
nuevo centro de referencia para los esclavos sirios y también para los nativos mediante la simbiosis
entre Ceres-Deméter y Atargatis. El episodio de los peces tiene lugar en el conflicto servil, aunque
no exclusivamente,  pero el  lugar no será la  fuente de Aretusa en Siracusa,  sino que habrá dos
candidatos, Enna y Morgantina. De esas dos ciudades Enna es la candidata más probable pero las
pruebas no son suficientes para asegurarlo con certeza. La obra teatral realizada por los esclavos
refleja bien la ideología que existe detrás del movimiento servil, pues aunque tuviera el apoyo local
no hay que olvidar que quienes la iniciaron eran los propios esclavos. Por último la embajada será
enviada para expiar el pecado de asesinar al tribuno Tiberio Graco pero un año después de haberse
cometido, en 132. La embajada trataría de purificar Enna de la ocupación rebelde y la execración
del  lugar.  Aunque  los  rebeldes  respetaron  el  santuario  y  lo  utilizaron  para  sus  fines,  para  los
romanos el lugar sería igualmente violado y necesitaría de la purificación de la embajada. La misma
embajada respondería también a la necesidad de satisfacer los dictados de los Libros Sibilinos.


