
ESTOICISMO Y BLOSIO DE CUMAS:
DE ROMA A PÉRGAMO

STOICISM AND BLOSSIUS CUMAE:
FROM ROME TO PERGAMUM

Adur INTXAURRANDIETA ORMZABAL
aizute@hotmail.com

Grupo de Investigación Síncrisis, Investigación en Formas Culturais GI-1919
USC (Universidade de Santiago de Compostela)*

PALABRAS CLAVE: Tiberio Graco, Estoicismo, Blosio de Cumas, Aristónico, Heliópolis,
Pérgamo.
RESUMEN: Tras la muerte de Átalo III (170-133 a.C.) el testamento del rey ratifica que las
posesiones reales pasan a ser parte de la república de Roma. Pero Aristónico (quien fallece en
130 a.C.), hijo bastardo de Eumenes II (197-159 a.C.), se levanta en armas contra Roma y
contra algunas ciudades del reino,  incluida la capital  Pérgamo, pues pretende proseguir  la
dinastía  atálida.  Nos interesa  especialmente  el  término utilizado por  Estrabón (14.  1.  38)
Ἡλιοπολίτας,  pues  Aristónico  no  es  aceptado  por  la  mayoría  de  ciudades  que  han  sido
declaradas libres y levanta a esclavos y pobres (Will 1967). Creo que la aparición del filósofo
estoico Blosio de Cumas, obligado a huir de Roma, no es casual y responde a un interés
ideológico que subyace tras la revuelta.  Blosio verá tanto a Tiberio Graco (160-133 a.C.)
como a Aristónico como unos personajes capaces de impulsar la justicia social  (Ferguson
1975) y mi  objetivo  es  analizar  ese nexo de unión entre  Tiberio,  Blosio,  Aristónico y el
estoicismo. 

KEYWORDS:  Tiberius  Gracchus,  Stoicism,  Blossius  of  Cumae,  Aristonicus,  Heliopolis,
Pergamum.
ABSTRACT: After the death of King Attalus III (170-133BC), his will and testament ratified
that the royal possessions would become part of the republic of Rome. But Aristonicus (who
died in 130BC), bastard son of Eumenes II (197-159BC), rose up in arms against Rome and
other cities of the kingdom, including the capital Pergamum, as he intended to expand the
Attalid dynasty. Aristonicus was not accepted by most cities that had been declared free, and
therefore he encouraged slaves and poor people to rebel (Will 1967). In order to analyze this,
the term Ἡλιοπολίτας used by Strabo (14. 1. 38) turns to be very interesting to us. I believe
that the emergence of the Stoic philosopher Blossius of Cumae, who was forced to run away
from Rome, was not accidental and it responded to an ideological interest which guided the
revolt. Blossius acknowledged both Tiberius Gracchus (160-133BC) and Aristonicus capable
of promoting social justice (Ferguson 1975). Then, my goal is to analyze the link between
Tiberius, Blossius, Aristonicus and Stoicism.

* Quiero agradecer la supervisión del  artículo a Pedro López Barja de Quiroga,  que con paciencia me ha
aconsejado  sobre  la  elaboración  del  trabajo.  De  igual  modo  agradezco  a  la  asociación  ARCIAN  la
oportunidad brindada y alabo el trabajo realizado. Por último agradezco a familiares y amigos su apoyo y
colaboración.

1

mailto:aizute@hotmail.com


1. Introducción
Blosio, filósofo estoico, huye de Roma y viaja a Asia, donde se suma a la revuelta

encabezada por  Aristónico surgida tras  la  muerte  de Átalo  III,  rey de Pérgamo.  Estrabón
utiliza un término que ha generado gran de debate:  Ἡλιοπολίτας (Str. 14. 1. 38). La palabra
hace referencia a la ciudad del sol, en relación con las islas del sol y al viaje de Yámbulo.
Pöhlmann (1912) fue el primero en relacionar el proyecto de Aristónico con el relato utópico
de Yámbulo (DS 2. 55-60). El contexto de dicho vocablo surge después de la derrota naval de
Cime, tras el cual Aristónico y sus fuerzas se ven obligadas a replegarse al interior de Anatolia
(Magie 1950: 151; Will  1967: 353). Allí  Aristónico recluta a campesinos empobrecidos y
esclavos para su ejército. Mientras tanto Blosio, estrecho colaborador de Tiberio Graco, es
juzgado en Roma y tras ser absuelto (Plut. TG 20) decide huir a Asia. Envuelto en un contexto
de persecución política, poco claro para Astin (1967: 230) pero obvio para Dudley (1941: 97)
pues éste último señala que la propia necesidad de huir de Blosio es una prueba de dicha
persecución.  Por  ello  Blosio  llega  a  una  guerra  en  la  que  establece  su  ideario  estoico
valiéndose de la acogida de Yámbulo y su obra (Ferguson 1975: 138) como ya lo hizo con
Tiberio. Plutarco (TG 8) enumera al filósofo en una lista de posibles agentes inspiradores para
el joven Tiberio. Cicerón (De Amicitia 2. 37) y Valerio Máximo (4. 7. 1) le otorgan al filósofo
un papel instigador, una figura calculadora y cabeza “invisible” de la reforma agraria.  Mi
objetivo es analizar la influencia que el filósofo cumano y el estoicismo pudo haber tenido en
ambos escenarios, desde Roma a Pérgamo. 

2. Blosio de Cumas
Cayo Blosio es un personaje relevante en el turbulento episodio gracano. Como tutor

de los hermanos Graco ejerció una gran influencia en ellos, en especial sobre Tiberio (Plut.
TB 8). Blosio tiene un vínculo con Roma, pero ésta no es su ciudad natal. Su lugar de origen
se  ubica  más  al  sur,  en  Cumas.  Procede  de  una  gens que  parece  estar  bien  posicionada
(Dudley 1941: 94)1. Livio (27. 3) llama “Blossiis fratribus” a los cabecillas de la revuelta de
Capua  del  año  2102.  Esos  hermanos  movilizaron  a  170  campanos  con  la  intención  de
incendiar la ciudad. Dudley (1941: 95) ve una similitud entre  aquellos  hermanos Blosio y
Cayo Blosio, según el autor el nexo de unión es el fuego pues ve cierto paralelismo entre el
intento de quemar la ciudad de unos con la conocida pregunta realizada a Blosio en su juicio3.
La pregunta fue formulada tras el asesinato de Tiberio Graco y el episodio se encuentra en un
contexto  de  persecución política  donde muchas  de  las  personas  pertenecientes  al  entorno
gracano fueron juzgados y condenados4. Dudley remite a una pregunta acaecida en el juicio
de  Blosio,  donde  según  las  diferentes  versiones  o  bien  Publio  Cornelio  Escipión  Nasica
Serapión (183-132, pontífice máximo el mismo año de 133 y también en el 132) o bien Publio
Popilio Laenas (cónsul en 132) y Publio Rupilio (cónsul en 132)5, le pregunta/n al acusado si
éste sería capaz de incendiar el Capitolio, y el acusado responde negativamente. Tras insistir
en la misma pregunta, Blosio admite la posibilidad, aunque niega que una acción así fuera

1. En origen Blosio tenía conexiones con la estirpe Sabelia, la dominante en las ciudades estado de Campania.
2. Todas las fechas mencionadas en el artículo son a.C. a no ser que se especifique lo contrario.
3. Acerca de la intención que Tiberio tenía de quemar el Capitolio (Cic. De Amicitia 37; Plut. TB 20).
4. Según Ferguson (1975: 142) hay que resaltar que los personajes más influyentes (a excepción, claramente, del
ya difunto Tiberio) no fueron juzgados. Esto puede derivarse de la necesidad de unión que buscaba el Senado
tras el asesinato de una figura inviolable.
5. Plut. TB 20 para el primero y Cic. De Amicitia 11. 37 y Val. Max. 3. 2. 12 para los segundos.

2



realizada por Tiberio a no ser que el pueblo obtuviera algún beneficio de ello. Volviendo a la
familia Blosia, Cicerón menciona que los Blossii son una poderosa familia de Campania (De
Lege Agr. 2. 93). Dudley deduce que dicha familia perdió privilegios por pertenecer al “bando
antirromano” o más bien por apoyar y participar en iniciativas contra la dominación romana
(1941: 95). Pero Cayo Blosio parece un individuo bien establecido con una capacidad de
recursos  económicos  notable,  ya  que  tenemos  constancia  de  que  realizó  sus  estudios  en
Atenas (Plut.  Marius 46;  De Tranq. An. 9.) y con posterioridad se trasladó a Roma. Por  lo
tanto, para la época tratada en este artículo, la familia Blosia es aún relevante en Campania.

Cayo Blosio se desplazó a Atenas para recibir su educación, bajo la tutela de Antipatro
de Tarso quien, según cuenta Plutarco, agradeció a los vientos su llegada (Mar. 46; De Tranq.
An. 9). Se desconoce el porqué de la aparición de Blosio en Roma, pero es obvio que no era
un completo desconocido en la ciudad. Blosio gozaba de buenos contactos pues sabemos que
se  convirtió  en  hospes  de la  familia  Escévola  (Cic.  De Amicitia 2.  37).  Roma vivía  una
situación delicada. Las conquistas realizadas por todo el Mediterráneo han convertido a la
ciudad itálica en una superpotencia. Según Polibio, sometieron a casi todo el mundo habitado,
una empresa sin igual en la historia humana (1. 1. 5). Aunque Polibio claramente exagere, la
realidad se refleja en sus palabras, pues Roma era la indiscutible dueña del panorama político
mediterráneo.  La ciudad la  gobernaba una oligarquía tradicional,  la  cual  veía  su posición
afectada por el aumento constante del orden de los caballeros. Estos dos grupos colisionarán
en varias ocasiones como en los casos de la Lex Claudia del año 2186 o la Lex Iudiciaria del
1227. En este nebuloso contexto Blosio consigue establecerse como tutor en una Roma que
demanda  continuamente  los  conocimientos  del  mundo  griego.  Plutarco  menciona  la
posibilidad de que la reforma agraria de Tiberio surgiera dada la influencia ejercida  por los
tutores Diófanes de Mitilene y el propio Blosio (Plutarco, TG 8), Cicerón en cambio abandona
las sutilezas y entrega la autoría de la reforma a Blosio (De Amicitia 2. 37). Lo cierto es que el
filósofo ejerció una importante influencia en Tiberio, mayor aún que en su hermano menor
Cayo, pues éste no estaba tan interesado en la reforma agraria como demostró estarlo Tiberio.

Con la llegada de Blosio a Roma, el cumano se encontraba en una ciudad ajena a la
suya. ¿Cuál era la situación jurídica del filósofo?, ¿disfrutaba acaso de la ciudadanía romana?
En opinión de Dudley sí, y así nos lo demuestra, según él, el episodio de los 300 caballeros
campanos (1941: 95).  Según Livio (23.  7.  1.  2;  23.  31.  10-12),  300 caballeros  campanos
lucharon junto a los romanos en Sicilia en la Segunda Guerra Púnica. En el año 209, tras la
revuelta  de  Capua,  los  caballeros  fueron  recompensados  con  la  ciudadanía  aunque  no
pudieron evitar ser capturados como rehenes, puesto que gracias al cautiverio se preservaría la
fidelidad de Campania. A cambio se entregaron 300 prisioneros romanos para salvaguardar el
bienestar de los campanos y así asegurar el trato. Los prisioneros romanos serán conducidos a
Capua.  Dudley cree que el  padre de Blosio sería uno de los prisioneros  campanos y que
recibiría la ciudadanía a pesar de la posición antirromana de su familia (1941: 95). Eludiendo
la teoría de Dudley creemos que la ciudadanía se manifiesta en la posibilidad brindada a
Blosio de someterse a un juicio y de poder defenderse. Recordemos que Diófanes de Mitilene,
personaje ilustre  en Roma aunque,  no lo  olvidemos,  extranjero,  fue ejecutado entre  otros

6. El  orden senatorial trató de frenar la expansión del orden ecuestre relegando sus actividades económicas al
comercio y no al campo y a la explotación de la tierra, tradicionales del orden senatorial (Ferguson 1975: 139).
7.  La  ley,  promulgada  por  Cayo  Graco,  trató  de  desestabilizar  el  gobierno.  Esta  será  la  causa  del  primer
enfrentamiento civil romano según Varrón (Non. P.728L = Varro, De vita populi romani, fr. 114 Riposati = 425
Salvadore) o Diodoro (34/35. 25. 1) pues Cayo crea un gobierno de “dos cabezas” (biceps).

3



colaboradores (Plut. TB 20). Podemos afirmar por lo tanto que Blosio era ciudadano campano
y una vez instalado en Roma se convirtió en municeps, gozando así de todos los derechos que
otorga la ciudadanía romana (Dudley 1941: 96). 

Tras la muerte de Tiberio la persecución de los partidarios de los Graco es dura y
Blosio decide partir de la ya insegura Roma tras el juicio. En esa situación el filósofo decide
viajar a Pérgamo y unirse al rey-rebelde Aristónico, quien comienza su campaña contra Roma
y sus aliados en la península anatólica. La guerra, iniciada por las pretensiones de Aristónico
al trono de Pérgamo, durará cinco años8, entre el 133 y el 129, y comprenderá dos fases.
Blosio desempeña a nuestro parecer un importante papel en el conflicto, pues no es casualidad
que una figura como la del filósofo, que se ha dedicado a plasmar en la práctica sus ideas
estoicas,  aparezca  en un contexto  semejante.  Blosio,  tras  la  derrota  de Aristónico,  decide
quitarse la vida. Dudley lo atribuye a la comprensión de la imposibilidad de la victoria y a que
tampoco existen más focos de “resistencia” contra Roma (1941: 99).

3. Nexo de unión: Tiberio y Aristónico
Blosio sirve de nexo de unión entre Tiberio y Aristónico, entre la reforma agraria y el

levantamiento antirromano. Blosio no acude a Asia aleatoriamente pues podría haber optado
por haber vivido en paz tras salvarse del juicio. Centrémonos en la etapa romana de Blosio,
concretamente en la educación de Tiberio y la influencia griega que recibió.

Tiberio Sempronio Graco (160-133), hijo de Tiberio Sempronio Graco (220-150), fue
educado en el saber griego. Tras la muerte de su padre la educación del joven Tiberio, de tan
sólo diez años, pasará al cargo de su madre Cornelia. Ésta le otorga una mayor importancia a
los estudios de sus hijos, comprensible dado el carácter filoheleno de su familia (Last 1962:
20).  Se  procura  a  dos  maestros,  Diófanes  de  Mitilene  y  Blosio  de  Cumas.  Diófanes  es
mostrado como un orador mientras que Blosio se nos presenta como un filósofo (Plut. TB 20).
Éstos dos personajes tendrán una clara conexión con sus alumnos, en especial con Tiberio, y
acabarán sus días apoyando su causa. Plutarco menciona la posible autoría de los dos tutores
respecto a la reforma agraria, enumerando cinco razones de las que Tiberio podría haberse
“inspirado” para su programa (TG 8): 

1) Su educación: la influencia de la educación griega que recibieron los dos hermanos
sin duda encuentra eco en su obra9.

2) Cornelia: la madre proporciona la educación de sus hijos, una educación griega
propiciada por su pertenencia a la  gens Cornelia, ya que muchos sabios griegos
formaban parte del entorno de aquella familia, como lo fueron Polibio o Panecio
de Rodas. 

3) Espurio Postumio:  un compañero de Tiberio que, celoso por la fama que había
adquirido tras  la  campaña en  Hispania,  se  adjudicó como propia la  idea  de la
reforma agraria. 

4) Etruria: de camino a la campaña en Hispania bajo las órdenes del cónsul Mancino

8. Técnicamente Aristónico es capturado por el cónsul M. Perperna en 130 tras el asedio a Estratonicea, pero su
legado perdura un año más hasta que los últimos focos de rebelión son sofocados por el cónsul M. Aquilio (Will
1967: 353).
9. Τοὺς μὲν οὖν Γράγχους οὐδ'οι πάνυ τἆλλα κακῶς λέγοντες και μισοῦντες ἐτόλμησαν εὐτεῖν, ώς οὐκ εὐφυέστατοι
πρὸς ἀρετὴν ἐγένοντο Ῥωμαίων ἁπάντων και τροφῆς τε και παιδεύσεως ἐκπρεποῦς ἔτυχον. Traducción (A. Ranz
Romanillos): A los que (Tiberio y Cayo) dio tan esmerada crianza, que con ser, a confesión de todos, los de
mejor índole entre los romanos, aún parece que se debió más su virtud a la educación que a la Naturaleza (Plut.
TB 1).

4



(137),  Tiberio  viajó  por  Etruria,  donde,  según  se  cuenta,  tras  ser  testigo  del
deplorable estado en el que se encontraba el campo y la gente que lo trabajaba,
decidió actuar en consecuencia. 

5) La  plebe:  la  plebe  exigía  a  Tiberio  una  solución  para  la  desastrosa  situación
mediante carteles o interactuando con él en persona10. 

El debate surge ya en la antigüedad. Como hemos señalado, Cicerón (De Amicitia 37)
y Valerio Máximo (4. 7. 1) creen que Blosio es el verdadero autor de la idea. Creo que la
influencia de Blosio en la figura de Tiberio Graco es indudable y que esa influencia tuvo una
clara repercusión en las reformas que Tiberio realizaría más adelante11. Gracias a ello podría
explicarse  la  huida  de  Blosio  hacia  Pérgamo.  La  conexión  que  mantenía  con  la  gens
Sempronia podría haberle valido de ayuda, puesto que el padre de Tiberio, también llamado
Tiberio, fue a aquellas tierras como parte de una embajada en dos ocasiones, la primera en el
16512, y la segunda junto con Lucio Léntulo y Servilio Glaucio en el 16113. 

Volviendo a Tiberio, sea cual fuere el origen de la reforma, la situación en Italia debía
ser  alarmante.  El  descontento social  se  acrecentaba y las  diferencias entre  ricos y pobres
aumentaban, distanciando y enemistando cada vez más a ambos grupos. Plutarco (TG 20) nos
describe una persecución sin cuartel: 

Y aún no acabó aquí, sino que de sus amigos a unos los proscribieron y
desterraron sin juzgarlos, y a otros los prendieron y les dieron muerte, entre
los que pereció el orador Diófanes. A Cayo Vilio lo encerraron en una jaula,
y echando en ella víboras y culebras, de este modo tan inhumano lo mataron
(traducción: A. Ranz Romanillos).

Este contexto tan desolador muestra el miedo que el Senado tenía a la insurrección
popular  y  al  liderazgo  que  Tiberio  podría  ejercer  ante  los  posibles  sublevados.  Pero  la
oligarquía conservadora era consciente del delito que había cometido tras el asesinato de una
figura pública y sagrada. La embajada enviada a Sicilia expresa físicamente esa consciencia.
Dos autores nos la transmiten, Diodoro Sículo y Cicerón. El primero confirma la presencia de
la embajada romana alegando como causa el temor a los dioses y a cierta profecía transmitida
por un oráculo consultado en referencia a los Libros Sibilinos. La embajada realiza sacrificios
en los altares de Zeus Etneo en Sicilia. Dichos altares son vallados y sólo se permite el acceso
a los miembros de las comunidades que tradicionalmente realizan sacrificios en ellos (D.S.
34/35. 10. 1). El segundo autor asegura que una vez asesinado Tiberio Graco, Lucio Calpurnio
(en el consulado de Publio Mucio Escévola y habiendo consultado los Libros Sibilinos) parte
a Enna para realizar un sacrificio a Ceres (Cic. 2 Verr. 2. 4. 108). La causa de la embajada es
discutida. Le Bonniec (1958), Caerols Pérez (1991) y Montero Herrero (1995) opinan que el
pecado a expiar consistía en la purificación del templo de Ceres por su sustitución por la diosa
siria Atargatis pero hay indicios que refutan esta hipótesis. La diosa no es sustituida en ningún

10. Aldrete (2015: 28-32) analiza en un interesante artículo la influencia que la plebe ejercía en las decisiones
políticas  del  momento.  Stockton  (1979:  61)  no  cree  que  la  razón  primordial  de  la  política  de  Tiberio  sea
motivada por las exigencias que la plebe pudiera tener.
11. Destaco el artículo de Ossier (2004) en oposición a mi postura. En opinión del autor Tiberio buscaba lucrarse
creando una nueva red clientelar que estaría en deuda con él por la adquisición de nuevas tierras.
12. Mencionada por Diodoro (31, 17) la embajada se desplazó por varios lugares de Oriente (incluida la ciudad
de Pérgamo) durante el reinado de Antíoco IV Επιφανής (rey entre 175 y 164). 
13. Mencionada por Polibio (30, 27) tenía como objetivo evaluar la situación de Grecia y Asia y descubrir los
planes de los gálatas y las monarquías locales, puesto que Demetrio I Σωτήρ (187-150), que fue llevado a Roma
como rehén por su tío y anterior rey Antíoco IV, escapó al ver en peligro su derecho de optar al trono seléucida
con la intención de recuperarla (Martínez-Pinna Nieto et. al. 2008: 141).

5



momento, ni tampoco asimilada como asegura Sánchez León (2004a: 140), sino que los dos
cultos conviven en Enna para el uso político del caudillo Euno14. La embajada mencionada
por Cicerón tendría como objetivo la purificación del lugar y la expiación del pecado que
supone asesinar a un tribuno sagrado, y aunque las fechas y lugares no concuerden entre los
dos  autores,  el  hecho  de  que  la  embajada  sea  mencionada  en  ambos  autores  refleja  los
pensamientos de los enemigos de Tiberio y de su necesidad de reconciliación. En esa terrible
purga, los personajes más importantes no son perseguidos o consiguen evitar la situación de
un modo u otro, como lo fueron Apio Claudio Pulcro15, Publio Licinio Craso Divo Muciano16,
Publio Mucio Escévola17 o Marco Fulvio Flaco18, junto con el hermano menor de Tiberio,
Cayo Graco. Estos personajes tan relevantes fueron perdonados e incluso ostentaron cargos
tras el episodio de Tiberio. Astin da un paso más allá y cree que la persecución posterior fue
escasa (1967: 230), al contrario que Dudley (1941: 97), quien ve en la salvación de Blosio la
omisión de la presencia del filósofo en un juicio, ¿cómo sino explicar la fuga de Blosio si
tantos partidarios del bando gracano hubieran caído? En mi opinión la represión fue brutal.
No hay más que releer la muerte de Cayo Vilio (Plut. TB 20). La persecución acabaría con los
partidarios menos ilustres cortando así el apoyo popular y clientelar que podían tener, para
aleccionar a los personajes más ilustres que habrían sobrevivido a la matanza. Creo que la
situación debía de ser muy hostil en la ciudad si tenemos en cuenta que un tribuno de la plebe
acaba de ser asesinado y que se ha realizado una persecución sistemática de los seguidores,
pues Blosio, habiendo sido perdonado, debe huir de la ciudad.

¿Por qué Blosio decide huir?, ¿por qué a Asia?, ¿acaso no podría haber realizado las
mismas  acciones  en  Sicilia  donde  el  contexto  de  levantamiento  servil  que  allí  se  estaba
viviendo desde hace varios años los propiciaban? Es cierto que entre la revuelta siciliana y la
asiática existen similitudes. En ambos lugares vivían gran cantidad de esclavos de origen sirio
y era muy probable que el componente social y religioso fuera parecido (Fontenrose 1960:
95). Pero el componente ideológico estoico es mucho más marcado en la revuelta asiática por
la propia llegada de Blosio, mientras que en la siciliana las dos realidades (siria y nativa)
convivían conscientes de las diferencias que existían entre una y otra y el componente estoico
se manifiesta en la lectura del conflicto por parte de Diodoro/Posidonio. Sin embargo parece
claro que para el filósofo cumano existían algunas diferencias entre los dos conflictos. Dudley
(1941:  98)  opina  que  el  levantamiento  siciliano  estaba  por  acabar  y  que  Aristónico  y  la
revuelta pergamena sería el único núcleo antirromano accesible para el filósofo. Para el autor
Blosio es un personaje que, por tradición familiar, se opondrá a Roma. Blosio no poseía esa
conciencia antirromana, no podía ser enemigo de la ciudad cuando él mismo se trasladó a
Roma, fue tutor de dos de sus personajes más ilustres y participó de forma tan activa en su
política19. Incluso la rebelión de Capua y lo acaecido en Campania durante la Segunda Guerra

14. Me baso en un fragmento de Cicerón (Verr. 2. 4. 112) donde se afirma que los rebeldes no llegaron a destruir
el templo de Ceres en Enna, comparándo la acción con los actos del corrupto gobernador Verres, figura criticada
por el autor.
15. Miembro de la comisión agraria en 133 y 131 (Martínez-Pinna Nieto et. al. 2008: 107).
16.  Pontífice máximo en 132 y cónsul en 131 murió combatiendo contra Aristónico en Asia  (Martínez-Pinna
Nieto et. al. 2008: 231).
17. Jurisconsulto y cónsul en 133 (Plut. TB 9).
18. Miembro de la comisión agraria en 130 y cónsul en 125 (Martínez-Pinna Nieto et. al. 2008: 189-190).
19. Los estoicos creían que el hombre sabio no debía de dar un aporte abstracto o conceptual a la política, sino
también tomar parte en ella (Plato Rep.  9.592ab, D.L. 7.121, Stob.  Ecl. 2.94.7-20, SVF 3.611) (Erskine 1990:
64).

6



Púnica, utilizado por el autor como argumento principal, ocurrió lejos de la época de Blosio.
Sin embargo creo que Dudley está en lo cierto respecto al conflicto en Sicilia. Queda un año
para que la guerra concluya satisfactoriamente para los romanos20. La proximidad de la isla
ayuda  en  la  comunicación,  y  Blosio,  como  otros  tantos  romanos,  conocería  la  situación
siciliana mucho mejor que la pergamena, es decir, que conocía suficientemente el estado de la
guerra como para pensar que era una causa perdida. Además la conexión que la familia de
Tiberio tenía con Asia dada las misiones diplomáticas realizadas por el padre, establecen una
clientela  que  Blosio  bien  podía  haber  utilizado  (Polyb.  30.  27;  D.S.  31.  17.  28).  Según
Ferguson (1975:  138),  la  razón de la  elección  asiática reside  en el  “snooberismo” de  los
estoicos. Para el estoico es más factible que un rey se convierta en esclavo que un esclavo
pueda convertirse en rey, pero Ferguson probablemente se equivoque, puesto que la base del
estoicismo radica en la capacidad de llegar a la virtud de todo individuo: 

“La virtud [estoica] es una disposición constante que establece el acuerdo del
individuo consigo mismo y con la naturaleza […]. Pero el sabio estoico no
debe limitarse a buscar su propia felicidad, sino que debe también ser útil a
los demás hombres, sin distinción, pues todos son sus hermanos, hijos todos
del mismo Dios o  lógos universal. Esta fraternidad universal, que traspasa
las  fronteras  y  derrumba las  barreras  entre  clases  sociales,  se  basa en  el
reconocimiento del fuego divino que hay en cada humano” (Mosterín 2013:
150-152). 

Cierto es que el estoicismo, como las demás corrientes filosóficas, no se estanca, no es
invariable, y con el tiempo se altera. El primer estoicismo plantea un radicalismo reflejado en
su creador, Zenón de Citio (340-264). Con la llegada de  Panecio de Rodas (185-110) ese
radicalismo se desvanecerá comenzando así una segunda etapa en la escuela estoica. Blosio
pertenece  a  esta  época,  una  época  en  la  que  el  radicalismo  utópico  se  desvanece  y  el
estoicismo se asimila mejor al contexto social en el que le toca vivir. Pero como ya se ha
señalado el estoicismo no es invariable, y no podemos pensar que todos los filósofos tuvieran
las mismas concepciones y preocupaciones. Sin embargo el dogma fundamental sigue ahí, es
decir, la idea de que la virtud es accesible a todos y de que todos tienen la posibilidad de
poder alcanzarla, sea de la condición social que sea. Creo que Blosio tiene más en común con
las primeras ideas de su corriente que con las de Panecio, pero ante todo el estoico es un
filósofo práctico, un filósofo que practica la política, y por ello un filósofo capaz de discernir
entre lo utópico y lo posible. Blosio tomará un carácter más radical con el tiempo y de ahí su
aparición en Asia. Como señala Erskine (1990: 178), tras la afirmación y la lealtad procesada
por  Blosio  hacia  Tiberio  en  su  juicio,  demuestra  que  Blosio  seguía  manteniendo  las
tradiciones de la vieja Stoa. 

4. Guerra en Asia
Las fuentes clásicas no otorgan mucha información del conflicto, pero éste es de una

gran importancia pues gracias a él Roma toma verdadero control sobre el Asia Menor21. Varias

20. Aunque la información textual recibida del conflicto es escasa (App. B.C. 1. 9. 36; Cic. Verr. 2. 4. 112; D. S.
34/35. 2. 1–24/2. 25-3. 11; Str. 6. 2. 6-7; Flor. 2. 7. 1-8; Obs.  Prodig.  27. 27b; Liv.  Per., 56. 58-59; Posidon.
Historias; Kidd-Edelstin, F59; Jacoby, FgrH, F7: de Ateneo, Deipnosofistas, 12.542b; Oros. 5. 6. 1-6; 5. 9. 4-8 y
Val. Max. 2. 7. 3; 2. 7. 9; 4. 3. 10; 6. 9. 8; 9. 12. 1), podemos deducir que para el año 133 los rebeldes habrían
sufrido serios contratiempos. Todas las fuentes se recogen en la obra de Shaw (2001).
21. Roma comienza a controlar la región mediante un sistema provincial en oposición al sistema clientelar previo
(Will 1967: 355).

7



facciones participan en el conflicto22, reflejando así la compleja situación socio-política que
vive la península anatólica y la creciente influencia que Roma ejerce en la región. Hagamos
un  repaso  a  las  fuentes  de  la  campaña  asiática.  Las  fuentes  que  mejor  nos  describen  el
conflicto son Estrabón (14. 1. 38), Eutropio (4. 20. 1-2), Floro (Epit. 1. 35. 20. 1-7), Justino
(36. 4. 7-8), Orosio (5. 10. 1-3) y Veleyo Patérculo (2. 4. 1). Otros autores como Ampelio
(33),  Apiano (B.C. 1.  17;  Mith.  62),  Cicerón (De Amicitia 37), Festo (Brev.  10), Frontino
(Strat. 4. 5. 16), Plutarco (TG 20) y Valerio Máximo (4. 7. 1) hacen alguna referencia a Átalo
y su testamento o a Aristónico, pero de forma muy vaga. Estrabón, Frontino, Orosio y Valerio
centran su atención en la muerte de Craso, cónsul enviado a luchar a Aristónico en 131. Más
tarde lo mencionaremos. 

La guerra se desarrolla de la siguiente forma. Roma envía una comisión senatorial en
132 dirigida por uno de los principales rivales de Tiberio, Nasica (Will 1967: 351), que habría
sido enviado a Pérgamo como embajador tras la llegada de Escipión Emiliano a Roma23. El
objetivo de la embajada consiste en organizar el  traspaso de los bienes heredados por los
romanos.  Pero inmediatamente a la muerte de Átalo, que ocurre en algún momento de la
primavera del 133 (Sánchez León 2004b: 162), Aristónico se levanta en armas. Ya debía de
causar agitación antes de la muerte de Átalo pues tenemos noticia de que en el testamento del
rey se les otorgaba la ciudadanía a los soldados (Linttot 1994a: 34). Se intentaba atraer así a
los soldados para que éstos, tras la muerte del rey, defendieran sus nuevos intereses y no se
unieran a Aristónico. El testamento (Fränkel 1890-1895: 249)24 otorga ciertas concesiones a
las clases menos privilegiadas, como la ciudadanía a los ya mencionados soldados junto a las
diversas guarniciones macedonias y misias y a todo tipo de soldado que poseyera territorio
dentro y fuera de la ciudad, incluyendo dicha concesión a sus mujeres e hijos. El mismo
derecho se otorgaba a los hijos de los libertos y también a los esclavos reales, excepto los
comprados con anterioridad al reinado de Átalo III. Los esclavos públicos también resultarían
privilegiados. Pero los ciudadanos que habían abandonado la ciudad por la muerte del rey o
tras ella perderían todos sus privilegios (Lozano Velilla 1977: 78-79). Las medidas tomadas
por Átalo son un claro ejemplo del enfoque dirigido hacia las clases bajas, que serían atraídas
por las actividades de Aristónico. De igual forma mediante una severa medida el ciudadano
perdía todos los derechos relacionados a su estatus una vez abandonada la ciudad25. Todas
estas directrices respondían a la necesidad de mantener cohesionada a la población, que se
veía en peligro por el auge de Aristónico. 

En  cuanto  a  Átalo  III,  Diodoro  y  Justino  lo  representan  como  un  rey  paranoico,
desquiciado,  incompetente  y  abstraído  del  gobierno  por  ejercer  actividades  mundanas
indignas de un monarca (D.S. 34. 3; Just. 36. 4. 1-6). Átalo III consiguió el trono en 138.

22. Aristónico tiene la ayuda de algunas fuerzas reales pergamenas, que se decantan por el nuevo monarca. Más
tarde contará con el apoyo de propietarios empobrecidos, esclavos liberados y algunas tribus descontentas. En
guerra contra él se encuentran las ciudades liberadas mediante el testamento de Átalo III, los reinos vecinos que
desean obtener territorios y botín aprovechando la situación de guerra civil, y la propia Roma, defensora del
testamento del difunto rey del que se beneficia directamente.
23. Tras su victoria en Numancia Escipión regresa a Roma. Para normalizar la situación, Nasica es juzgado por
participar en el asesinato de un tribuno de la plebe, Tiberio. No le debió de resultar difícil escabullirse del juicio
dados los contactos que tenía, aunque tuvo que marcharse a Pérgamo como embajador para evitar situaciones
conflictivas  (recordemos  que  tras  la  muerte  de  Tiberio  su  legado aún  sigue  vigente  junto  con  la  comisión
dedicada a la repartición territorial, Plut. TB 21) (Linttot 1994b: 73). 
24. SEG XVII, 537 (Woodhead 1960: 144); OGI V 338 (Dittenberger 1970: 462); IGRP IV 289 (Lafaye 1927:
104-105). 
25.  Abandonar la ciudad era equiparable legalmente a unirse a Aristónico.

8



Obcecado en la creencia de que su madre Estratonice, ya anciana, y su prometida Beronice
habían sido asesinadas desata una espiral de violencia entre sus amigos y parientes. Una vez
concluidos estos actos criminales el rey se viste de luto y se descuida asemejándose a un
preso.  Su  imagen  pública  se  ve  deteriorada  por  no  asistir  a  banquetes,  pero  no  parecía
importarle pues dedicaba su tiempo a la jardinería y a la metalurgia en lugar de mantener el
próspero  reino  que  había  heredado.  Mientras  que  llevaba  a  cabo  la  construcción  de  un
sepulcro para su madre contrajo una enfermedad por insolación y murió. Átalo sembró un
reino de terror. Asesinó a su tío envenenándolo, masacró a sus familiares y amigos y asesinó a
aquellos que eran leales a Eumenes II y a su difunto padre Átalo II valiéndose de mercenarios
extranjeros  para  ello.  Esos  asesinatos  que  según  la  tradición  son  fruto  de  un  carácter
excéntrico del monarca, pueden responder a la necesidad de éste de afianzarse como nuevo
rey, ya que no carecería de enemigos26. La construcción de la imagen negativa del rey es
debida a la sombra de sus antecesores Eumenes II  (197-160) y Átalo II (220-138), quienes
erigieron en Pérgamo maravillosas bibliotecas, obras de arte y centros de cultura27. El interés
por las ciencias naturales hizo que Átalo se centrara más en el  estudio,  contribuyendo al
estado del conocimiento de la época28. Una inscripción hallada en Elea describe al monarca
como buen guerrero y lo felicita por sus victorias sobre sus enemigos agradeciendo al mismo
tiempo las bendiciones traídas al  pueblo por sus numerosas ofrendas a los dioses  (Magie
1950: 779, nota 88)29. En definitiva, nos encontramos ante un monarca poco valorado por los
autores que tratan sobre él, posiblemente por no haber seguido tan firmemente la política de
alianza con Roma que habían llevado sus antecesores a cabo. Eso explicaría la concesión de
las propiedades reales a los romanos para así estabilizar el reino, dado que sin un monarca
firme la posibilidad de absorber el reino por parte de otras entidades políticas locales o la
creación de tiranos que favorecieran a los procesos de independencia respecto a Pérgamo
estaban muy presentes  (Magie  1950:  32).  No olvidemos que Aristónico  llegaría  a  ser  un
problema para el rey, uno tan grande como para realizar concesiones muy generosas. Por lo
tanto  deducimos  que  Átalo  III  no llegó a  alcanzar  la  popularidad de  la  que  gozaron sus
antecesores y aunque no fue un rey odiado en un principio, con el tiempo la gente intuiría en
Aristónico una figura real más poderosa. 

Aristónico obtiene el apoyo de algunas ciudades, como Cime y Focea (Lozano Velilla
1977:  79)  y  Leuce  (Sánchez  León  2004b:  162),  otras  probablemente  no  recibieran  los
privilegios suficientes para permanecer de su lado y tampoco quieren verse comprometidos
con Roma que hace notar su presencia aunque aún no participe abiertamente en el conflicto.
Aristónico recibe el apoyo de parte del ejército real, de mercenarios en busca de botín y de
colonos  militares.  A  esas  fuerzas  terrestres  hay  que  añadir  también  una  fuerza  naval
considerable  (Lozano  Velilla  1977:  79).  Parte  del  conflicto  transcurre  en  un  territorio
altamente poblado por colonos militares, que según Collins (1980) apoyan al pretendiente en

26. Magie (1950: 30) sostiene la improbabilidad de aquella masacre, pues parece que Estratonice debió morir al
poco tiempo que el padre y además la situación entre ambos debía de ser bastante fría. En cuanto a la muerte de
su prometida Beronice,  creo que Átalo sí  sufrió verdaderamente por ello,  pues permaneció soltero hasta su
muerte. 
27. Para una mejor comprensión de la evolución histórico-social del reino de Pérgamo McShane (1964), Evans
(2012).
28. Plinio lo menciona entre los auctores de su N.H., en los libros 8, 11, 14, 15, 17, 18, 28 y 31 aportando a los
campos de la botánica, zoología y medicina.
29. Ins. Perg. 246 = OGI V 332 (Dittenberg 1970: 513-519).

9



su afán antirromano30. Los reyes locales se enfrentan con Aristónico, aunque se desconoce con
exactitud la fecha en la que iniciaron sus hostilidades. Eutropio dice que Publio Licinio Craso
(cónsul en 131), enviado para hacerle la guerra a Aristónico, fue ayudado en gran medida por
los reyes locales (Eutr. 4. 20. 1-2). Nos encontramos con Nicomedes de Bitinia31, Mitrídates
del  Ponto32,  Ariates  de  Capadocia33 y  Pilémenes  de  Paflagonia34.  Es  de  suponer  que  las
acciones contra Aristónico por parte de los reyes locales fueran realizadas con anterioridad a
la llegada de los romanos, dado que se trata de un conflicto que afecta a sus propias fronteras
y además podrían aprovechar la situación para expandirse por la zona y anexionarse algunos
territorios como hizo el propio reino de Pérgamo en la guerra contra Antioco III (241-187)35.
Tras  levantarse en armas y obtener  alguna victoria  inicial  Aristónico es  derrotado en una
batalla naval en Cime y obligado a replegarse al interior, asentándose en Lidia septentrional.
Allí tomó algunas plazas (Str. 14. 1. 38) junto con una antigua colonia militar macedonia,
Tiatira. 

Comienza  la  segunda  fase  de  la  guerra,  donde  Aristónico  recluta  al  campesinado
empobrecido y a los esclavos, liberándolos, junto con aliados nativos36. Según Estrabón (14.
1. 38) a este conglomerado de gentes los denomina heliopolitai, interesante vocablo que más
adelante analizaremos. Publio Craso Muciano es enviado como cónsul, pero su mayor interés
por los tesoros atálidas que por las acciones militares augura un mal destino para el personaje
(Just. 36. 4. 8). Al frente de una coalición de ciudades griegas y reyes locales junto con las
tropas romanas enviadas a Asia, Craso asedia Leuce, pero Aristónico ataca al romano y lo
derrota en la batalla. Su muerte es incierta, Estrabón (14. 1. 38) la ubica en el asedio de Leuce.
Frontino y Valerio Máximo concuerdan en que el general fue interceptado por una escuadra de
caballería tracia entre Elea y Esmirna tras la batalla y muerto allí37. Orosio (5. 10. 3) difiere en
algunos detalles aunque sigue la misma línea. Floro cuenta el mismo relato pero la ambienta
en la prisión38. Eutropio (4. 20. 2) no da ningún detalle sobre su muerte aunque asegura que su
cabeza  fue  entregada  a  Aristónico  y  que  su  cuerpo  fue  enterrado  en  Esmirna,  que  por
consecuencia se encontraba bajo control rebelde. A Craso le sucede Marco Perperna quien,
según Eutropio (4. 20. 1-2), una vez conocidos los resultados de la guerra y haber sido elegido
como cónsul parte a Asia y allí tras una primera batalla victoriosa contra los rebeldes, los

30. Colonos militares emigrados a Asia tras la batalla de Pidna (168) y en adelante. Estos colonos compartían el
odio por Roma y verían las pretensiones del nuevo basileus como la continuidad de la monarquía Atálida, sin
embargo, dado que tras la derrota de Perseo el reino macedonio se fracciona en cuatro y pasa a control romano,
estas guarniciones debieron de seguir sus intereses más que tratar de proseguir con un reino macedonio-asiático.
Por lo tanto los  soldados macedonios debieron de mimetizarse con su entorno (Collins 1980: 83ss.; Sánchez
León 2004b: 162, nota 4).
31. Nicomedes II, rey entre 149-127.
32. Mitrídates V Εύεργετές, rey entre 150-121, el autor cuenta que tras la guerra contra Aristónico Roma tendría
un grave enfrentamiento contra el rey, pero se equivoca, pues ese será Mitrídates VI, su hijo.
33. Ariates V Εὐσεβής Φιλοπάτωρ, rey entre 163-130, muerto en el conflicto.
34. Pilémenes I, rey sobre los años 150-130.
35. El reino de Pérgamo, como la ciudad de Rodas, fueron enormemente beneficiadas por los romanos en la paz
de Apamea (188) tras la derrota de Antíoco III Μέγας. Apamea supuso la anexión de grandes territorios al oeste
de la cordillera del Tauro.
36. Tres grupos principales forman parte de las nuevas fuerzas del monarca, campesinos reales descontentos,
esclavos ahora liberados y grupos de tribus misias que nunca fueron sometidas al poderío atálida (Lozano Velilla
1977: 79).
37. Para no ser deshonrado por el cautiverio lanzó la fusta del caballo hacia los ojos de su captor, y éste, furioso,
lo mató (Front. Strat. 4. 5. 16; Val. Max. 3. 2. 12).
38. Craso, para evitar su deshonra, ciega a su captor con un palo y éste lo asesina en venganza (Flor. 1. 35. 4-5).

10



asedia en Estratonice. La ciudad sucumbe por el hambre y Aristónico es capturado; éste es
estrangulado en la cárcel dado que Perperna fallece en los alrededores de Pérgamo y no puede
celebrar su triunfo.  El resto de fuentes difieren en pequeños matices39.  Tras el  final de la
campaña Aristónico es capturado y llevado a Roma. El nuevo cónsul Marco Aquilio estabiliza
la  situación en Asia pues el  legado de Aristónico perdura y algunos grupos rebeldes aún
siguen ejerciendo la violencia. Aquilio recibirá el triunfo en el año 126 (Linttot 1994a: 34).
Este es el conflicto según los textos40.

5. Blosio, las islas del sol y los heliopolitai
En el contexto de la campaña asiática, ¿cuándo aparece Blosio?, ¿acaso su presencia

marca la  definición ideológica del  movimiento de Aristónico?,  ¿es Blosio un componente
ideológico importante o simplemente busca un lugar donde poder asentarse? La presencia de
Blosio en el conflicto no es fortuita. Tras lo anteriormente mencionado, sabemos que Blosio
era una persona con creencias firmes, capaz de seguirlos fuera cual fuera su destino. Ligado a
la  primera  escuela  estoica  y  no  a  la  segunda  de  Panecio  (Erskine  1990:  178),  que  le
correspondería cronológicamente, se encuentra con la necesidad de huir de una ciudad que
ahora le es más hostil que nunca. Tras el asesinato de su alumno y amigo Tiberio y el juicio
posterior, Blosio ha perdido la influencia de la que gozaba. Posiblemente mantuviera algunas
amistades en la ciudad, pero era un extranjero (aunque  municeps) que pertenecía al bando
perdedor.  Nos  encontramos  aquí  con  la  primera  pregunta,  ¿hubo  una  segunda  quaestio?
Sánchez León se basa en Cicerón para afirmar que Blosio, tras haber sido absuelto, huye a
Asia a la vista de la formación de la nueva  quaestio,  pues no veía la posibilidad de salir
indemne una segunda vez. Cree más plausible la versión de Cicerón (De Amicitia 11. 37)41

que la de Plutarco (TG 20), en la cual Blosio fue absuelto y huyó a Asia aunque la autora no
aclara porqué opta por la versión de Cicerón (Sánchez León 2004b: 164). La comisión que
juzgó a Blosio debió de crearse antes del verano de 132, puesto que Rupilio,  uno de sus
miembros, se encontraba en ese período guerreando contra Euno en Sicilia (Dudley 1941: 97,
nota 18). Según la versión, Nasica (Plut. TG 20) o Laenas y Rupilio (Cic. De Amicitia 11. 37;
Val. Max. 3. 2. 12) interrogan a Blosio en su primer juicio. Si seguimos lo dicho por Cicerón
Blosio bien podría haber llegado a Asia en las últimas etapas del año 132, puesto que la
formación de la nueva comisión lo habría retenido en Roma en opinión de Sánchez León
(2004b: 164). Creo que Blosio no habría esperado a la formación de dicha comisión para
fugarse. Linttot (1994b: 73) también opta por el año 13242. Por lo tanto la llegada de Blosio a
Asia no está nada clara. Tiendo a pensar que la comisión debió de celebrarse a principios del
año 132 y que tras ello Blosio huyó de la ciudad que se hallaba inmersa en un ambiente muy
hostil para él y para los suyos. La ciudad pareció calmarse con el tiempo, pero Blosio no

39. Justino (36. 4. 9-10) afirma que Aristónico fue derrotado en la primera batalla presentada (el resto en Flor. 1.
35. 6; Oros. 5. 10. 4-5; Str. 14. 1. 38; Vel. Pat. 2. 4. 1).
40. En Jones (1971: 28) puede consultarse un detallado mapa sobre la distribución de las ciudades que nos
ocupan. Para una detallada visión del conflicto Carrata Thome (1968).
41. Itaque hac amentia, quaestione nova perterrutis, in Asiam profugit, ad hostes se contulit, poenas rei publicae
graves iustasque persoluit.  Traducción (José Guillén Cabañero): Así, pues, en su demencia, aterrorizado ante
aquella nunca vista investigación judicial, escapó al Asia, y se pasó a los enemigos de Roma, donde pagó a la
República sus grandes y merecidas penas. 
42.  Aunque sin profundizar en ello afirma que los cónsules del 132, Publio Popilio Laena y Publio Rupilio,
fueron instruidos para perseguir y ejecutar a los seguidores de los Graco, entre los que se encontraban Blosio,
quien consiguió escapar, y Diófanes, que fue ejecutado.

11



esperaría para marcharse de Roma. 
Blosio  huye  de  la  ciudad  a  principios  del  año  132.  Decide  huir  a  Asia,  donde

Aristónico  está  en  guerra.  Recordemos  que  la  embajada  de  Nasica  aún  no  ha  llegado  a
Pérgamo, por lo tanto Roma aún permanece neutral y la guerra se libra entre las diferentes
ciudades y reinos de la zona43. Es muy importante delimitar la fecha de la segunda fase de la
guerra, es decir, de la derrota de Aristónico en Cime y el repliegue de éste al interior, donde
recluta a sus guerreros/ciudadanos del sol. Estrabón (14. 1. 38) menciona expresamente que
los efesios vencen a Aristónico en Cime. Cime está ubicada en la costa eólida, entre Pérgamo
y Esmirna, a unos 40 kilómetros de cada una. Estrabón menciona que tras la derrota de Cime
Aristónico  fue expulsado de Esmirna.  El  caudillo,  aunque disponía del  apoyo de algunas
ciudades, carecía del control de Pérgamo. Un grupo de rebeldes seguía viviendo en la ciudad
en la sombra, pero gracias a los esfuerzos de Mitrídates V no pudieron entregarle la ciudad a
Aristónico  (Lozano  Velilla  1977:  79;  Magie  1950:  1035;  Hansen  1971:  145).  Aristónico
pretendía, controlando la ciudad de Esmirna, hostigar o tomar Pérgamo. Los efesios, recelosos
de la nueva influencia rebelde,  tan cercana a sus costas,  deciden atacar a Aristónico y lo
vencen en Cime.  ¿En qué  año ocurrió  la  batalla?  Es  difícil  precisarlo.  Estrabón sigue  la
narración con el repliegue de las tropas al interior del territorio. Allí Aristónico levanta a los
heliopolitai, y toma por sorpresa Tiatira, seguida de Apolonia, ciudad vecina, y otras más. Una
serie de pruebas numismáticas, recogidas por Robinson (1954: 1-8), son relacionadas con la
monarquía  de  Eumenes  III/Aristónico.  La  serie  se  compone  por  unos  tetradracmas
cistofóricos,  catalogados  como  Alpha-Delta44.  La  leyenda  ΒΑ ΕΥ  lo  vincula  al  reino  de
Pérgamo y a la dinastía atálida. No se conoce exactamente a qué rey Eumenes pertenecieron,
pero Robinson (1954: 3) es el primero en atribuir dichas monedas al marco cronológico que
nos ocupa.  Emitidas como símbolo para legitimar la nueva monarquía,  una ceca-móvil  se
encargaba de fabricarlas. Las piezas Alpha-Beta (133-132), Gamma-Delta (131-130) y Delta
(130) se vinculan con Tiatira, Apolonia y Estratonicea respectivamente (Sánchez León 2004b:
162). Kampmann (1978: 42) analiza el cistóforo Alpha y deduce que debió de producirse en
Tiatira en las primeras etapas del reinado de Aristónico. 

¿Cómo se divide entonces el marco de acción geográfico y cronológico de la guerra?
Robinson  opina  que  Aristónico  resulta  victorioso  en  su  primer  año  de  guerra  (133),
anexionando varios centros en Jonia y ocupando otros como Leuke y tal vez Focea, Samos,
Kolofón y Mindos llegando hasta Caria en el sur (Habicht 1989: 379).  En el siguiente año
(132)  los  romanos  envían  su  embajada  y  toman  las  medidas  posibles  para  proteger  su
herencia,  mediando  entre  las  diferentes  facciones  del  lugar.  Un  año  después  (131),  tras
mostrarse ineficaces las medidas llevadas a cabo, Roma envía a un cónsul, Craso, pero éste es
derrotado en Leuke (o es tomado prisionero según las versiones ya citadas). Los rebeldes
sufren entonces la derrota de Cime (131) bajo la flota efesia y se retiran al interior, donde
reclutarán  a  los  pobres,  esclavos  e  indígenas  y  proclamarán  la  Heliopolis.  Desde  allí

43. Por eso mismo veo inverosímil la hipótesis de Dudley, hipótesis que caracteriza a Blosio como un filósofo
antirromano (1941: 94-99).
44. Monedas características de Asia Menor, acuñadas por griegos. Las primeras apariciones datan del siglo V, y
rápidamente  consiguen expandirse por  toda  la  zona.  En palabras  de  Guadán (1966:  136),  “la  acuñación de
monedas cistofóricas continúa aún en pleno vigor, tanta era su importancia, la fuerza de su simbolismo aferrado
a  las  más  queridas  tradiciones  populares  y  el  recuerdo  de  los  Reyes,  que  la  hicieron  ser  la  moneda  más
importante de todo el Oriente Medio”. Para mayor información sobre los cistóforos en relación con la dinastía
atálida consultar a Harl (1991 , 268-297). Para mayor información sobre los cistóforos y su uso fuera de las
fronteras atálidas Ashton (2013).

12



Aristónico ocupa Tiatera y Apolonia, pero es asediado por el cónsul Perperna (ya en 130) en
Estratonicea, donde sucumbe (Robinson 1954: 5). Esta versión no tiene en cuenta el cistóforo
Alpha, que coloca la conquista de Tiatira al principio del reinado de Aristónico y marca el
posterior abandono del emplazamiento (por lo menos de la ceca móvil) en 132 (Kampmann
1978:  40).  Sánchez  León  (2004b:  162)  opina  que  Aristónico  fue  derrotado  en  Cime  al
comienzo de su reinado, y que desde el año 133 ya se había replegado al interior. Tiatira es un
asentamiento ubicado en el  interior  del  país  y  Estrabón  (14.  1.  38) la  menciona como la
primera plaza conquistada por Aristónico tras su repliegue. Por lo tanto, si tenemos en cuenta
el cariz ideológico que adquiere el movimiento tras el repliegue, y que este repliegue, en base
a  las  pruebas  numismáticas  del  cistóforo  Alpha,  ocurre  al  comienzo  de  la  campaña  de
Aristónico, es decir, en el año 133 (el mismo año de la batalla naval de Cime), ¿qué influencia
ejerció Blosio de Cumas en el conflicto?

La  llegada  de  Blosio  no  es  casual,  Lozano  Velilla  opina  que  el  carácter
religioso/ideológico  del  nuevo  estado  que  pretende  formar  Aristónico  es  incuestionable.
Señala que la introducción del término heliopolitai tuvo éxito dado al grupo tan heterogéneo
que era el de Aristónico, que no sólo se componía de las clases más bajas, sino también de
intelectuales o gente acomodada, como el propio Blosio entre otros45. Cierto es que Aristónico
trataba de infundir un espíritu de unión, pues parte de la población provenía de entornos muy
diferentes. El sol (Helios en su forma griega), culto muy arraigado en Asia Menor, desempeña
un papel muy importante puesto que está relacionado con la justicia (Sánchez León 2004b:
164). Los dioses Heliopolitanos son tres, Zeus, Afrodita y Hermes y se vinculan (en especial a
Zeus y Hermes y en menor medida a Afrodita) con la cosecha y la fertilidad, mezclándose con
otras deidades como Hadad, Atargatis o Baal entre otros (Letta 1988: 573). Estas deidades tan
diversas responden a los diferentes súbditos de Aristónico, quien disfruta de un conglomerado
de gentes de diversas procedencias y creencias. La Heliópolis es un instrumento unificador,
pues es una idea que todos los súbditos pueden entender, pero no por ello es menos válida. 

En  cuanto  al  término  utilizado  por  Estrabón  (14.  1.  38)  este  está  directamente
relacionado con el relato utópico de Yámbulo pues utiliza la misma idea como base para una
sociedad ideal46. En la obra, ya perdida y sólo conservada por un breve fragmento de Diodoro
Sículo (2. 55-60), Yámbulo viaja a unas islas fantásticas ubicadas en algún lugar del mar
índico. Allí encontrará una sociedad utópica donde sus habitantes vivirán en perfecta armonía
e igualdad. Esta sociedad tiene unas características bastante peculiares: un anciano establece
el liderazgo, se agrupan en pequeños grupos autosuficientes, no existe diferencia alguna entre
los habitantes, carece de edificios públicos, lugares de culto e incluso de la propia polis, no
hay propiedad privada (y por lo tanto ni rencillas ni envidias que originen conflicto alguno)
etc. Estos rasgos resultan muy estoicos, aunque García Gual (2006: 8-9) no lo cree así y cita a
Winiarczyk  (1997:  148-152),  que  no comparte  su posible  origen estoico  y lo  atribuye  al
propio helenismo en vez de con el estoicismo. El estoicismo sin embargo surge del mayor
rasgo del helenismo, la universalización y la superación de la polis, rasgos creados gracias a
las conquistas de Alejandro Magno. El estoicismo es consciente de la pertenencia a un mundo
diverso donde las murallas de la polis quedan reducidas y no otorgan la comprensión total del

45. Partes de la población más privilegiada también apoyaron al nuevo monarca, como demuestra la inscripción
OGIS 338 (Lozano Velilla 1989: 46).
46. Según García Gual (2006: 3-4) el interés de Yámbulo radica en que la obra es un epígono de lo iniciado por
Platón y que representa un esquema fundamental  para los próximos utopistas,  siendo un claro reflejo de la
necesidad  de  distracción  de  la  sociedad  helenística.  Pöhlmann  (1912)  fue  quien  señaló  la  conexión  entre
Yámbulo y  Aristónico por primera vez.

13



entorno, y por ello puede enlazarse perfectamente con la utopía que nos concierne. En cuanto
a su fecha de publicación exacta nos es desconocida, aunque se ha relacionado con la dinastía
Maurya (315-185)47. 

En definitiva resulta verosímil pensar en la utilización por parte de Aristónico de la
obra  para  crear  una  ideología  que  más  tarde  Blosio  apoyaría.  La  obra  responde
adecuadamente a los puntos, característicos del estoicismo, que plantea Winiarczyk (1997:
138)48. El autor defiende la improbabilidad de la utilización por parte de Aristónico de la obra
de Yámbulo puesto que Diodoro (2. 55-60), a diferencia de Estrabón (14. 1. 38), no menciona
la palabra  heliopolitai. Esto se debe a que en las Islas del Sol no existe ninguna polis, algo
extraño  para  la  mentalidad  griega,  pero  comprensible  dentro  del  marco  de  la  utopía  de
Yámbulo, una utopía radical que plantea todo lo contrario al mundo griego y lo traslada a la
ciudad, a la no-existencia. Pero no olvidemos que el estoicismo es muy práctico, que conocía
muy bien la imposibilidad de una sociedad griega apolítica y por lo tanto era consciente de
que las ciudades no podían desaparecer, pero sí en cambio ser organizadas de una forma más
igualitaria, como la planteada por Yámbulo y gobernada por un rey-sabio (como los ancianos-
sabios que gobiernan las Islas del Sol). Esta característica del relato de Yámbulo no hace más
que reforzar ese punto de vista tan radical de la que quiere hacer gala la obra. Winiarczyk
(1997:  149-150)  sigue  con  la  datación,  aunque  la  aparición  de  un  rey  indio  filo-heleno
perteneciente  a  la  dinastía  Maurya  nos  acerca  a  unas  fechas  cronológicas  coetáneas.  Por
último  señala  la  imposibilidad  de  que  una  obra  literaria  influyera  en  el  programa  de
Aristónico, pero creo que no debemos subestimar la fuerza de la tradición oral. Ésta literatura,
surgida para escapar de los problemas reales que planteaba la sociedad de la época,  sería
mejor asimilada por aquellos que más sufrían los avatares del día a día49. Creo en definitiva
que  la  novela  de  Yámbulo  tuvo  una  influencia  principal  en  la  revuelta,  sirviendo  de
herramienta para movilizar a las masas necesarias, y que tras esa primera influencia la llegada
de Blosio daría una fuerza ideológica consolidada al movimiento, pues Blosio podría haber
elegido un lugar tranquilo para poder pasar el resto de sus días si verdaderamente no creyera
en sus ideales del primer estoicismo, el estoicismo más radical, que podría haber implantado
en Asia.

6. Conclusiones
Aristónico consigue movilizar a un sector de la población mayoritariamente de estatus

inferior. Las consecuencias pueden verse en el propio testamento de Átalo III, testamento que
refleja  el  miedo  que  tenía  el  monarca  hacia  los  planes  de  Aristónico.  Átalo  fracasa  y
Aristónico se rebela. Consigue una serie de victorias que ayudan a su causa pero es derrotado

47. Entre el siglo III-I (Sánchez León 2004b: 163, nota 13). Winiarczyk (1997: 132) afirma sin especificar que el
rey indio filoheleno con que se encuentra Yámbulo al volver de las islas pertenecía a la dinastía Maurya (315-
185). Creo acertada la afirmación de Winiarczyk, puesto que el helenismo en la India no encuentra un mayor
exponente de interacción que con los Maurya. Ashoka, el segundo dirigente de la dinastía, dirigirá su mirada a
los reinos helenos de tradición griega-irania y traerá así  sus innovaciones,  especialmente en el campo de la
poliorcética, imprescindible para la belicosa dinastía y que encuentra su exponente en Deímaco, un emisario
seléucida movido a la corte india que escribió un tratado sobre el tema (Wulff Alonso 2008: 48).
48. 1) Los isleños son extraordinariamente fuertes y hermosos. 2) No hay esclavos ni distinción de clases en esa
sociedad (como no la había en la politeia de Zenón). 3) No aparecen ni templos ni gimnasios. 4) Los hijos y las
mujeres son comunes. 5) Todos deben trabajar. 6) Alimentación sencilla y natural. 7) Suicidio y eutanasia por
voluntad propia. 8) Indiferencia hacia el destino del cuerpo tras la muerte. 9) Importancia de la educación, en
especial por la astronomía. 10) Culto del Sol y de las estrellas. 
49. La misma influencia que pudo haber tenido la Biblia en los estratos más bajos de la Europa medieval.

14



en Cime (133) y es obligado a replegarse al interior. Allí, inspirado por la utopía de Yámbulo,
convoca a los heliopolitai y continúa la guerra con una serie de victorias. En 132 el filósofo
cumano  Blosio  llega  a  Asia.  Tras  un  juicio  controvertido  Blosio  es  absuelto  y  decide
marcharse de Roma, dado que tras el asesinato de Tiberio Graco y la persecución sufrida por
su bando, no es un lugar seguro. Es en Asia y no en Sicilia donde Blosio verá la oportunidad
de llevar a cabo un ideal propiamente estoico. ¿Por qué en Asia y no en Sicilia? Porque el
filósofo estoico es un filósofo práctico ante todo, y la revuelta de Euno está por terminar. La
guerra de Aristónico en cambio promete para Blosio la creación de un estado ideal, digna de
la  Politeia de Zenón,  pues  Blosio se  asemeja más a  éste  filósofo y a  la  primera escuela
estoica, más radical, que a la segunda de Panecio. Es en ese contexto donde comprendemos el
significado de los  heliopolitai, los ciudadanos del sol, que desde la utopía de Yámbulo al
conflicto  de  Pérgamo,  convivirán  en  igualdad  de  condiciones,  guiados  por  Aristónico  y
Blosio.

7. Bibliografía 

1. Fuentes clásicas
AMPELIO, LUCIO, Le Mémorial; 

http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/ampelius_liber_mem/lecture/18.htm (fecha de consulta: 
12/09/2015).

APIANO 
 Roman History, LOEB (Trad. de Horace White) 1979, London.
 Les guerres civiles – La guerre de Mithridate; 

http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/appien_mithridate/lecture/62.htm (fecha 
de consulta: 13/09/2015).

ATENEO, Les Deipnosophistes (ou Le Banquet des sages); 
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/athenee_deipnosophistes_12/lecture/59.htm (fecha de
consulta: 13/09/2015).

CÉSAR, CAYO JULIO,  Guerra Civil,  Gredos (Trad. de Julio Calonge y Pere J.  Quetglas)
2005, Madrid.

CICERÓN, MARCO TULIO:
 De Amicitia, LOEB (Trad. de William Armistead Falconer) 1979, London.
 La Amistad, Trotta (Trad. de José Guillén Cabañero) 2002, Madrid.
 Verrine Orations, LOEB (Trad. de L.H.G. Greenwood) 1959, London.
DIODORO DE SICILIA,  The Library of  History, LOEB (Trad.  de  C.H.  Oldfather)  1979,

London.
ESTRABÓN, Geography, LOEB (Trad. de Horace Leonard Jones) 1970, London.
EUTROPIO, Breviario, Gredos (Trad. de Emma Falque) 1999, Madrid.
FESTO, Breviarium Rerum Gestarum Populi Romani; 

http://www.thelatinlibrary.com/festus.shtml#10 (fecha de consulta: 13/09/2015). 
FLORO,  Epitome  of  Roman  History,  LOEB  (Trad.  de  Edward  Seymour  Forster)  1984,

London.
FRONTINO, Stratagems, LOEB (Trad. de Charles E. Bennett) 1980, London.
JUSTINO, Epítome, Gredos (Trad. de José Castro Sánchez) 1995, Madrid.
OBSECUENTE, JULIO, Libro de los Prodigios, Gredos (Trad. de José Antonio Villar Vidal)

1995, Madrid.
OROSIO, Historias; Gredos (Trad. Eustaquio Sánchez Salor) 1982, Madrid.
PLINIO EL VIEJO, Natural History, LOEB (Trad. de H. Rackham) 1979, London.

15

http://www.thelatinlibrary.com/festus.shtml#10
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/athenee_deipnosophistes_12/lecture/59.htm
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/appien_mithridate/lecture/62.htm
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/ampelius_liber_mem/lecture/18.htm


PLUTARCO
 Mario,  Gredos  (Trad.  de  Juan  M.  Guzmán  Hermida  y  Óscar  Martínez  García)  2007,

Madrid.
 Tiberio y Cayo Graco, Austral (Trad. de A. Ranz Romanillos) 1951, Buenos Aires.
 Tiberio y Cayo Graco; 

http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/plutarque_comp_agis_gra/lecture/1.htm 
(fecha de consulta: 12/09/2015).

POLIBIO, Historias, Gredos (Trad. Manuel Balasch Recort) 1981, Madrid.
POSIDONIO, Fragments,  Cambridge University Press (Trad. de L.  Edelstein e I.G. Kidd)

1994, Chippenham.
TITO LIVIO 
 History of Rome, LOEB (Trad. de Alfred C. Schlesinger) 1967, London.
 Periochae; http://www.thelatinlibrary.com/livy/liv.per56.shtml; 

http://www.thelatinlibrary.com/livy/liv.per58.shtml  ; 
http://www.thelatinlibrary.com/livy/liv.per59.shtml (fecha de consulta: 12/09/2015). 

VALERIO MÁXIMO, Hechos y dichos memorables: Libros I-VI, Gredos (Trad. De Santiago
López Moreda, M.ª Luisa Harto Trujillo y Joaquín Villalba Álvarez) 2003, Madrid.

VELEYO  PATÉRCULO,  Historia  Romana,  Gredos  (Trad.  de  M.ª  Asunción  Sánchez
Manzano) 2001, Madrid.

2. Fuentes modernas
ALDRETE, G.S. (2015): “La voz del pueblo: Clases bajas y violencia políticamente motivada

en las calle de Roma”, Desperta Ferro: Arqueología e Historia 2, 28-32.
ASHTON, R. (2013):  The Use of the Cistophoric Weight  Standard outside the Pergamene

Kingdom, en THONEMANN, P. (ed.):  Attalid Asia Minor. Money, Internatioinal Relations and the
State, Oxford University Press, Oxford.

ASTIN, A.E. (1967): Scipio Aemilianus, Clarendon Press, Oxford.
CAEROLS PÉREZ, J.J. (1991): Los Libros Sibilinos en la historiografía latina, editorial de la

Universidad Complutense de Madrid, Madrid.
CARRATA THOME, F. (1968): La rivolta di Aristonico e le origini della provincial romana

d’Asia, Giappichelli, Torino.
COLLINS, F. (1980): “The Macedonians and the revolt of Aristonicos”, AncW 3, 83ss. 
DITTENBERGER, W. (1970): Orientis Graeci Inscriptiones Selectae, vol. I-VII, Georg Olms

Verlag, Hildesheim.
DUDLEY, D.R. (1941): “Blossius of Cumae”, JRS vol. 31, 94-99.
ERSKINE, A. (1990): The Hellenistic Stoa: Political thought and action, Duckworth, London.
EVANS,  R.  (2012):  A  History  of  Pergamum.  Beyond  Hellenistic  Kingship,  Bloomsbury

Academic, London-New York.
FERGUSON, J. (1975): Utopias of the classical world, Thames and Hudson, London.
FONTENROSE, J. (1960): “The Crucified Daphidas”,  Transactions and Proceedings of the

American Philological Association, vol. 91, 83-99.
FÄNKEL, M. (1890-1895): Inschriften von Pergamon, I-II, núm. 249, Berlin.
GARCÍA GUAL, C. (2006): “El relato utópico de Yámbulo”, en  Res. Publica Litterarum:

Suplemento Monográfico Utopía, 1-18. 
GUADÁN,  A.M.  (1966):  “Comentário  histórico-numismático  sobre  los  cistóforos”,

Publicaçoes da Sociedade Portuguesa de Numismática 137, 123-149.
HABICHT, C. (1989):  The Seleucids and their Rivals, en ASTIN, A.E.; WALBANK, F.W.;

FREDERIKSEN, M.W.;  OGILVIE,  R.M.  (eds.):  The Cambridge Ancient  History:  Second edition.
Rome and the Mediterranean to 133 B.C., VIII, Cambridge University Press, Cambridge, 324-387. 

HANSEN, E.V. (1971): The Attalids of Pergamon: Second Edition, Cornell University Press.

16

http://www.thelatinlibrary.com/livy/liv.per58.shtml;http://www.thelatinlibrary.com/livy/liv.per59.shtml
http://www.thelatinlibrary.com/livy/liv.per58.shtml;http://www.thelatinlibrary.com/livy/liv.per59.shtml
http://www.thelatinlibrary.com/livy/liv.per58.shtml
http://www.thelatinlibrary.com/livy/liv.per56.shtml
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/plutarque_comp_agis_gra/lecture/1.htm


HARL, K.W. (1991): “Livy and the date of the introduction of the cistophoric tetradrachma”,
Classical antiquity X, 268-297.

JONES, A.H.M. (1971):  Cities of the Eastern Roman Provinces: Second Edition, Clarendon
Press, Oxford.

KAMPMANN, M. (1978); “Aristonicus à Thyatire”, Revue Numismatique 6, tomo 20, 38-42.
LAFAYE, EDIDIT G. (1927):  Inscriptiones Graecae ad res Romanas Pertinentes,  vol.  IV,

Ernest Leroux, Paris.
LAST, H. (1962): Tiberius Gracchus, en COOK, S.A.; ADCOCK, F.E.; CHARLESWORTH,

M.P. (eds.); The Cambridge Ancient History: The Roman Republic, IX, Cambridge University Press,
Cambridge, 1-39. 

LE BONNIEC, H. (1958): Le culte de Ceres à Rome, Klincksieck, Paris.
LETTA,  C.  (1988):  Lexikon  Iconographicum  Mythologiae  Classicae  (LIMC) IV,  Artemis

Verlag Zürich und München, Switzerland.
LINTTOT, A.: 
 (1994a): The Roman Empire and its problems in the late second century, en CROOK, J.A.;

LINTTOT, A.; RAWSON, E. (eds.); The Cambridge Ancient History: Second edition. The
Last  Age  of  the  Roman  Republic  146-43  B.C.,  IX,  Cambridge  University  Press,
Cambridge, 16-39.

 (1994b):  Political History, 146-95 B.C., en CROOK, J.A.; LINTTOT, A.; RAWSON, E.
(eds.);  The  Cambridge  Ancient  History:  Second  edition.  The  Last  Age  of  the  Roman
Republic 146-43 B.C., IX, Cambridge University Press, Cambridge, 40-83.

LOZANO VELILLA, A.:
 (1977):  “Levantamientos  de  esclavos  en  la  segunda  mitad  del  siglo  II  a.J.  (excepto

Sicilia)”, Memorias de Historia Antigua 1, 75-87. 
 (1989): Historia del Mundo Antiguo: Asia Menor Helenística 33, Ediciones Akal, Madrid.
MAGIE, D. (1950): Roman Rule in Asia Minor: To the End of the Century After Christ, vol. I-

II, Princeton University Press, Princeton.
MARTÍNEZ-PINNA NIETO, J.; MONTERO HERRERO, S.; GÓMEZ PANTOJA, J. (2008):

Diccionario de personajes históricos griegos y romanos, Ediciones Akal, Madrid.
McSHANE, R.B. (1964): The Foreign Policy of the Attalids of Pergamum, Urbana, Illinois.
MONTERO HERRERO, S. (1995): “Adivinación y esclavitud en la Roma antigua”,  Ilû, 0,

141-156.
MOSTERÍN, J. (2013): Historia del pensamiento: Helenismo, Alianza Editorial, Madrid, 150-

152.
OSSIER,  J.F.  (2004):  “Greek cultural  influence and the  revolutionary policies  of  Tiberius

Gracchus”, Studia historica, Historia antigua 22, 63-69.
PÖHLMANN, R.  von (1912);  Geschichte  der  sozialen Frage und des  Sozialismus in  der

antiten Welt, Ostar Bed, München.
ROBINSON, E.S.G. (1954): “Cistophori in the Name of King Eumenes”,  The Numismatic

Chronicle and Journal of the Royal Numismatic Society 14, núm. 44, 1-8.
SÁNCHEZ LEÓN, M.ªL.:
 (2004a): “Adorando a Deméter. Euno-Antíoco y la diosa de Enna”, Gerión 22, 1, 135-45.
 (2004b): “Pérgamo y Roma (133-130 a.C.)”, Huelva Arqueológica 19, 161-168.
SHAW,  B.D.  (2001):  Spartacus  and  the  Slave  Wars:  A  Brief  History  with  Documents,

Bedford/St. Martin's, Boston.
STOCKTON, D. (1979): The Gracchi, Clarendon Press, Oxford.
WILL, E. (1967): Histoire politique du monde hellénistique (323-30 av. J.C.), vol. II, Nancy.
WINIARCZYK, M. (1997): “Das Werk des Jambulos. Forschungsgeschichte (1550-1988) und

Intrepretationsversuch” Rheinisches Museum 140, 128-153. 
WOODHEAD,  A.G.  (1960):  Supplementum  Epigraphicum  Graecum,  vol.  XVII,  Lugduni

17



Batavorum, Leiden.
WULFF ALONSO,  F.  (2008):  Grecia en  la  India:  El  repertorio griego del  Mahabharata,

Ediciones Akal, Madrid.

3. Recursos electrónicos
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/ampelius_liber_mem/lecture/ (fecha  de  consulta:

12/09/2015).
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/appien_mithridate/lecture/ (fecha  de

consulta: 13/09/2015).
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/athenee_deipnosophistes_12/lecture/ (fecha

de consulta: 13/09/2015).
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/plutarque_comp_agis_gra/ (fecha  de

consulta: 12/09/2015).
http://www.thelatinlibrary.com/festus.shtml (fecha de consulta: 13/09/2015).
http://www.thelatinlibrary.com/livy/liv.per.shtml (fecha de consulta: 12/09/2015).

18

http://www.thelatinlibrary.com/livy/liv.per.shtml
http://www.thelatinlibrary.com/festus.shtml
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/plutarque_comp_agis_gra/
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/athenee_deipnosophistes_12/lecture/
http://mercure.fltr.ucl.ac.be/Hodoi/concordances/appien_mithridate/lecture/62.htm
http://agoraclass.fltr.ucl.ac.be/concordances/ampelius_liber_mem/lecture/

